# පංච මහා වාදය

බෞඩ කිුසතියානි දෙපක්ෂය අතර වූ මහා වාද පස

පුකාශක:

ටී. ඇස්. ධම්බන්ධූ

#### පුස්තාවතා

පංච මහා වාදය වූකලී බොඩ – කිස්තියානි දෙපස අතර කලකට පෙර ඇතිවූ වාද පසක් එක් රැස් කොට අප විසින් සම්පාදනය කරන ලද ගුත්ථයකි. ගම්පල වාදය, පානදුරේ වාදය, උදන්විට වාදය, බද්දේගම වාදය හා ඌරුගොඩ වත්තේ වාදයත් මෙයට ඇතුළත්ය.

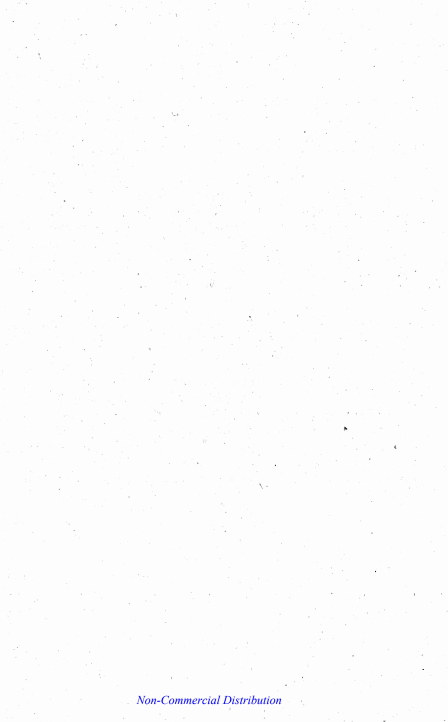
බෞඩයා බෞඩයෙකු හැටියට පෙනී සිටීමට පසුබට වූ අවදි්යකදී මොහොටටිවත්තේ ගුණානත්ද හිමියන් හා කිස්තියානි වියකුත් අතර ඇතිවුණු මෙහි මුලින් දක්වූ වාද සතර නිසා බෞඩයන්ට බෞඩයන් හැටියට පෙරමුණට යාමට ඉමහත් රුකුලක් ලැබිණි. ඒ අවදියේදී රජයේ උපකාරය ලැබුනේ කිස්තියානි පක්ෂයටය. එකල කිස්තියානි දේව ගැතිවරයන්ගේ වැටුප් පවා ගෙවන ලද්දේ ලක් රජය මගිනි. රැකී-රක්ෂා හා තාන්න මාන්න බලාපොරොත්තුවෙන් සමහරු කිස්තියානිය වැළඳ ගත්හ.

ගුණානන්ද තිමීයන්ගේ අභාවයෙන් නව වසකට පසු ඌරුගොඩ වත්තේ වාදය ඇතිවිණි. එහි බෞඩ පක්ෂයේ කථිකයා වූයේ මොහොට්ටි වත්තේ ජනානන්ද හිමිතුමාය.

බෞඛ-කිස්තියානි දෙපස අතර ඇතිවූ මේ වාද කථා අතුරින් කීපයක් එකල විසූ පඩුවන් විසින් ඉංගීසි භාෂාවට පරිවර්තනය කරන ලදුව පසිඩ කරවූහ. ඒ පොත් වල පිටපත් ඉංගීසි, පංස, රුසියන්, අමෙරිකන් ආදී විදේශික පණ්ඩිතයන් අතට පත්විණි. ඒ පොත් කියවූ කර්නල් ඔල්කොට, ලෙඩබීටර්, බෙනට ආදී උතුමන් හා බැලවැස්කි මැතිනිය ද බුඩ ධම්ය සෙවීම පිණිස සිරිලකට සැපත් වූහ. ඔවුන්ගේ පැමිණීමක් සිදු නොවුනි නම් අද අප රටෙ බෞඛ අධාාපනයෙහි මෙතරම දියුණුවක් කිසිසේත් ඇති නොවේ.

ටී. ඇස්. ධම්බන්ධු

**6. 9. 5**6 එගොඩඋයන.



#### ගම්පල වාදය එහි පොරොන්දු පතුය

වුම් 1871 ක්වූ ජුනි මස 7 වෙනි දින ගම්පල දීය. බුද්ධ පක්ෂය හා කිස්තියානි පක්ෂය විසිනුත් 1871 ජුනි මස 9 වෙනි දින සහ 10 වෙනි දින දීත් වාද කථාවක් කිරීමට දෙපක්ෂය විසින්ම කැමතිව මෙහි පහත සඳහන් වූ නියෝග නියම කරන්නට යෙදුනා ඇත.

- 1. වාද කරන සථානය නම් කහටපිටියේ බෝමලුවේ විහාර සථානේ දීය.
- 2. වාද කරන වේලාවල් නම් 9 වෙනි දින එකේ පටන් පහ දක්වාද, 10 වෙනි දින 8 පටන් 10 දක්වාද, එද සවස එකේ පටන් පහ දක්වාද කථා කිරීමට නියම කර ගත්තාය.
- 3. එක එක පක්ෂයට කථා කිරීමට ඔර්ලෝසු පැයින් පැය පැය බැගින්ද එක් පැයක් තුලදී කරන කථාව එක් කෙනෙක් පමණක් කථාක**ර තී**න්දු කිරීමටත් ය.
- 4. පළමුවැනි පැය කුිස්තියානි පක්ෂයෙන් ද, දෙවැනි පැය බුඩ පක්ෂයෙන් ද කථා කිරීමටය. ඒ පිළිවෙළින්ම වාදය තීන්දු වන තුරු කථා කිරීමට ය.
- 5. ඉහතකී වාද කථාවට ඉහතකී දිනේට වේලාවට නියම කළ සථානයට යම පක්ෂයක් එනම් මොහොටටිවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේ ඇතුළුව බුද්ධ පක්ෂයේ අයවල් නුමුක් සී. පී. රණසිංහ පාදිලි උන්නාන්සේ ඇතුළුව කිස්තියානි පක්ෂයේ අයවල් නුමුක් නො පැමුනුනොත් ඒ නො පැමුනුනේ බුද්ධ පක්ෂය නම් කිස්තියානි පක්ෂයේ අලාභය වෙනුවට පවුන් 5 ක් දෙන් හර්මානිස් අප්පුහාම් විසින් කිස්තියානි පක්ෂයට දීමටත් එසේ නො පැමුනුන පක්ෂය කිස්තියානි පක්ෂය නම් බුද්ධ පක්ෂයේ අලාභය වෙනුවට පවුන් 5 ක් දෙන් දනියෙල් පුනාන්දු විසින් බුද්ධ පක්ෂයට දෙන ලෙසටත් දෙපක්ෂයම එකහ වුනාය.
- 6. ඉහතකී පිළිවෙළට මේ කාරණා ඉෂ්ට කරන පිණිස දෙපක්ෂයේම කැමැත්තෙන් ඉහතකී දෙන් හර්මානිස් අප්පුහාම සහ දෙන් දනියෙල් පුනාන්දුවත් නියමකර පත්කර ගත්තා සහ ඒ දෙන්නාට බලය දෙන්ටත් යෙදුනාය. මේ කථාව මෙසේ සිඩ වෙන හැටියට දෙපක්ෂයේම කැමැත්තෙන් මෙහි අත්සන් කරන්ට යෙදුනා ඇත.

මේවගට,

M. Goonananda C. P. Ranasingha

#### සාක්ෂි:

- D. D. Fernando
- D. H. Appuhamy

# පංච මහා වාදය

# (ගම්පල වාදය)

මෙකී පොරොන්දුවල පුකාරයට එකහව ගම්පල නඩුකාර තැනගෙන් අවසරය ඇතුව ගම්පල ස්කෝලේදී වාද කථාව කරන්ඩ යෙදුනාය.

මෙම කථාව පිණිස බුඩ පක්ෂයට කොළඹ කොටහේනේ දීපදුත්තමාරාම විහාරාධිවාසි මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේද, දෙන් අන්දීස් බටුවන්තුඩාවේ පණ්ඩිත මහත්-මයාද, ඇතුළුව තවත් ගිහි පැවිදි බුඩාගම්කාර බොහෝ සමූහයක්ද කිස්තියානි පක්ෂයට කාර්ටර් පෘදිලි උන්නාන්සේද, සී. පී. රණසිංහ, ගුණසේකර බර්තලමෙවුස්, සාමුවෙල් පේරා යන මෙකී පෘදිලි උන්නාන්සේලාද, සිරිමාන්න කතිසේරු තැනද, හුනුපල ගුරුන්නාන්සේද ඇතුළුව කිස්තියානිකාර සමූහයක්ද පැමිණ සිටියෝය.

මෙකී ඇත්තන්ගෙන් බුද්ධ පක්ෂයට කථා කෙළේ මොහොට්ටි වත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේ පමණක් ය. කුිස්තියානි පක්ෂයට සිරිමාන්න කතිසේරු තැනද, හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේද, තවත් පාදිලි කෙනෙක්ද කථා කළාය.

මේ දෙපක්ෂය විසින් දෙදවසක් කළ කථාවේ විස්තර හැර ගතයුතු පුධාන කාරණා පමණක් මෙහි ගෙන හැර දක්වන්නෙමු. හේ මනා කොට අසා බලා ධාරණය කටයුතු.

සිරිමාන්න කතිසේරු තැන විසින් පළමුකොටම බුඩාගමේ අසතා කමක් පෙන්වීම පිණිස කළ කථාව මෙන්න.

1 කොට බුඩාගමේ ධම්ය බුදුන් පිරිනිවන් පා අවුරුදු 453 කට පසු මෙම ලක්දිව මාතලේ අළුවිහාරේදී පොත්වල ලීවා මිස ඊට පුථම කොයි කලකවත් ලිව්වේ නැත කියාද, එපමණ දීර්ඝ කාලයක් බුදුන් විසින් දේශනා කළ ධම්ය ඒ ඒ ලෙසම පාඩමේම තබා ගෙන රහතුන් විසින් ආරක්ෂා කර ගෙන ආවාය කියන කියමන පිළිගන්ඩ නුපුඑවන කියාද, බුදුන් ජීවත්ව සිටින කාලේදී බණ පොත්වල ලියා නො තිබුන නිසත් පසුව ලී නිසත් ඒ පොත් ලිවූ සඞ්සයාට ඕනෑ අන්දමකට ලියා නො ගත්තාය කියා හිතන්ඩ බැරිය. බුඩාගමේ ධම්ය ලීම ගැණ මේ අන්දමේ දෙස් නගා කථා මාගීයක්ද,

2 නිව වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවෝ බුදු බව පතා අඹු දරුවන් දන් දුන්න එක ශීලාචාර කිුයාවක් නොවේය. ඒ ලදරුවන්ට ඒ දීම නිසා බොහෝ දුක් ලැබුනාය. යමෙකුට දුක්දී එයින් ලබන පින මොකද? මේ සිටින්නාවූ අය අතරෙන් යමෙක් තමාගේ ස්තිය පින් පිණිස අනුන්ට පාවා දෙනවා ඇද්ද? වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ අඹු දරුවන් දීම ගැන මේ අන්දමේ දෙස් දක්වා කථා මාගීයක්ද,

3 නිව පංච සීලය කියා සීලයක් බුඩාගම් කාරයෝ රක්ෂා කරනවාය. ඒ රක්ෂා කරන්නේ බුදුන්ගේ නියමේ හැටියටය. බුදුන්ට එබඳු ආදොවක් කරන්ඩ බුදුන් ලෝකේ මැවුම් කාරයෙක් නොවන නිසා බැරිය. බුදුන් ලෝකේ උපදින්ඩ මක්තෙනුත් තිබුනාය. ඒ පංච සීලය කොයි කෙනෙකුන්ඩත් රකින්ඩ බැරි බවට කාරණාද, එනම් බුඩාගම්කාර සියල්ලෝම වතුර බොනවාය. ඒ වතුරේ ඉන්නා පනුවෝ කොපමණ හොදට පෙරුවත් නැති කරන්ඩ බැරිය. ඒ බව එරෝපාකාරයන් විසින් උපදවා තිබෙන සියුම් දේ බලන කන්නාඩි වලින් බැලුවාම කාටත් තේරුම් ගන්ඩ පුළුවන් දෙයක්ය. ඇරත් ගොවිතැන් කරන සියල්ලන් ගෙන්ම අනන්ත පුණින් විනාශ වෙනවාය. ලෙඩ රෝග ඇල්ලුවාම ලදරුවන්ට පනුවන් වැටෙන්ඩෙයි කියා බුඩාගම්කාරයො බෙහෙත් දෙනවාය. එයාකාර බෙහෙත් නෙදී උන්නොත් ඒ ලදරුවන්ගේ පුණය හානි වෙනවාය. එලෙස බලාපොරොත්තු වෙන බුඩාගම් කාරයෝ රටේ නැත කියා මේ අන්දමේ කථාවක් පංච සීලය ගැණද,

4 බුදුන් පළමුකොට බණ කියන්ඩ නියමකර ගත්තේ හෙවත් කල්පනා කෙළේ එවකට මෙලොව ජීවත්ව නැති ආලාරකාලාම නම් තවුසාටය. ඒ තවුසා මැරී දනට හත් දවසක් බව දේවතා වෙක් විසින් කියා දුන්නාය. ඉන්පසු උද්දකාරාම පුතුයාට බණ කියන්ඩ කල්පනා කර ගත්තාය. ඔහුත් මැරුණු බව දේවතාවෙක් කීවාය කියා බුදුන්ගේ දේශනාවේම තිබෙනවාය. මේ අන්දමට මැරුණාවූ දෙදෙනෙකුට බණ කියන්ඩ සවීඥ කෙනෙක් නොහොත් සියල්ල දත් කෙනෙක් කල්පනා කරාය කියනවා නම් එය බුදුන්ගේ සියල්ල දත් කමට කොපමණ වැරදිද කියා බුදුන්ගේ සවීඥතා ඥනයේ දෙස් දක්වා කථා මාගීයක්ද,

5 සූයර් චන්දු ගුහණ රාහු කියා ගුහයෙක් විසින් කරණ බව බුඩාගම්කාරයෝ විශ්වාස කරති. එසේ විශ්වාස කරන්නේ බුදුන්ගේ දේශනාවේ හෙවත් චන්ද පරිත්ත–සූරිය පරිත්ත කියන සූතුවල තිබෙන නිසාය. එය බුදුන් නො දනම කී බවත් භූමි ශාස්තුය දත් ලමයි පවා දන්නාවූ දෙයක් බුදුන් නොදන හිටිය නිසා බුදුන්ට සඵඥතා ඥනයක් තිබුනාය කියා කෙලෙස විශ්වාස කරනවාද යනාදි වශයෙන් ගුහණ ගැණ කථාවක්ද,

6 සේරිවානිජ ජාතකයේදී අනුන්ට ලැබෙන්ඩ තිබුනු ලාභයක් වංචාවෙන් ගත්තෙත් මේ නුඹලා බුදුන්ය කියන උත්තමයාය. ඒ නිසා උප උපන් තැන මරණවාය කියා වැලි දෝතක් අරගන ගහට වීසිකොට මහත් කොධයක් උපදවා ගත් තෙත් බුදුන්ය කියා දෙවිදත් කථාව ගැණ කථා මාගීයක්ද,

7 ලිව්ජවීන්ගේ වීනාශයට නුඹලා ඔය මහා කරුණාවන්ත යාය කියන බුදුන් මැදහත්ව කියා කළ බව මහා පරිනිවාණ සුනු යෙහි පෙනෙයි. ඒ තිබෙන්නේ මෙසේයි–වස්සකාර බුාහ්මණයා ලිව්ජවීන් වීනාශකරන කල්පනාවෙන් බුදුන් කරා ගොස් ලිව්ජවීන්ගේ දියුණුව ගැණ බුදුන් සමග කථා කළාම බුදුන් ඊට උත්තර දුන්නේ ඔවුන්ගේ සමගිකම තිබෙනතුරු ඔවුන්ට හානියක් වෙන්නේ නැත කියාය. ඒ කීමෙන් වස්සකාර බුාහ්මණයා ඔවුන්ගේ සමගිකම නැතිකරන අදහසින් ලිව්ජවී නුවරට ගොස් ඔවුන්ගේ සමගිකම නැතිකරන අදහසින් ලිව්ජවී නුවරට ගොස් ඔවුන්ගේ සමගිකම නැතිකරන අදහසින් ලිව්ජවී නුවරට ගොස් ඔවුන්ගේ හානිය ඔවුන්ට පැමුණුනාය. ඉතින් මෙයින් පෙනෙන්නේ ලිව්ජවීන්ගේ විනාශයට බුදුන් ගුරුකම දුන්න බවය. ඔබදු නපුරු දේ කරන අදහසින් පැමිණි වස්සකාරයාට බුදුන් ගුරුකම දුන් හෙයින් බුදුනුත් ඒ නපුරට මැදහත් කාරයෙක් වුනාය කියාද,

8 චිඤ්චිමානවිකාව බුදුන්ට නිගුහයට ගියද බුදුන් බලා සිටිද්දීම බුදුන්ට පක්ෂ පිරිස චිඤ්චිමානවිකාව මරා තාප්පෙන් පිටට දම්මාය. මේ නපුරු කියාව බුදුන් ඉදිරි පිටදී කරද්දී එය නවත්වන්ඩ කිසි කල්පනාවක් නැතුව ඊට පුසන්නව උන්නාය කිහා අභූත කථා රාශියක් ද යන මේ අන්දමේ කථා මාහීයක් කොට ඔහුගේ කථාව කෙළවර කරන්ඩ යෙදුනාය.

#### මෙයට උත්තර වශයෙන් මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානඥ උන්නාන්සේ විසින් බුඩාගමේ සතාකම පෙන්වීම පිණිස කළ කථාව.

මේ කතිසේරු තැන විසින් මෙපමණ වේලා බුඩාගමට වීරුඩව කළාවූ මේ කථාව පණ්ඩිත ගෝචර වූ කථාවක් නොවේය මොහු බුඩාගම් පොත්වල තිබෙනවාය කියා ගෙනහැර දක්වූ බොහෝ කාරණා බුඩාගමේ නැත්තාවූ මොහුගේ ම මතයෙන් කියන්නාවූ අරීයෙන් සූනා වූ බොල් කථාවල්ය. ඒවා ගැන වැඩිපුර මහන්සි අරගෙන කථා කිරීම නිෂ්ඵලය. නමුත් මොහු දනට මේ සභාවේ පුකාශ කළේ බුඩාගමට වීරුඩව පුධාන කාරණ අටක්ය. ඒ කාරණා අටටම පිළිවෙළින් පැහැදීලි ලෙස උත්තර දෙමී. ඒ මනාව සියල්ලෝ යහපත්ව අසත්වා.

#### 1. බුඩාගමේ ධම්ය ලිවීම ගැන කළ කථාවට උත්තර:–

බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවන් පා අවුරුදු 453 කට පසු මාතලේ අළුවිහාරේදී රහතන් වහන්සේලා විසින් ධම්ය පොත්-වල ලිව්වා සත්තකය. රහතුන් කියන්නේ දිවා ඥානය ඇත්තාවූ නික්ලේසි වූ ආකාශයෙන් යන සෘද්ධි ඇත්තා වූ උත්තම කොට්ඨාසයක්ය. උන්වහන්සේලාට කිසි කලක යමක් වරදින්ඩ බැරිය. බුදුන් දේශනා කළ ධමේ එක ඉස්පිල්ලක් පාපිල්ලක් පමණවත් අඩු වැඩි කොට උන්වහන්සේලා ලියන්නේ නැත. එසේ වරද්ද ලියනවා නම් නොහොක් වරදි-නවා නම් උන්වහන්සේලා රහතුන් වහන්සේලා නොවෙය. රහතුන්ගේ ඇති තේජෝබල පරාකුම දොන ගති මේ කතිසේරු තැන දන්නවා නම රහතුන්ගේ ලියමනේ දෙස් දැක්වීම පිණිස මොහු උත්සාහ කරන්නේ නැත. ඒ ගැන මොහුගේ ලමා ගතියට අපට තිබෙන්නේ මොහුට අනුකම්පා කරන්ඩි පමණය. තවද බුඩාගම කාරයන්ට බුදුන් හැර රහතුන් හා සමාන උක්කම-යෙක් නැත. එබඳු උත්තමයෝ බුඩාගම්කාරයින් සරණ යන නිවිධ රත්නයට ඇතුළත්ය. ඒ නිසා උන්වහන්සේලාගේ ලිවීම බුදුන්ගේ ලිවීමක් හා සමාන විශ්වාස කටයුතුව තිබෙනවා පමණක් නොව එබඳු රහතුන් වහන්සේට කොපමණ දීර්ඝ කාලයක් නමුත් ධම්ය බුදුන් දේශනා කළ ලෙසටම පාඩමේ තිබා ගැනීමත් දුෂ්කර දෙයක් නොවේය. ි තවද බුදුන් ජීවත්ව වැඩ සිටින කාලේදී බිම්බිසාර රජකෙම රතුං පත්ඉරු තනා එහි ධම්ය ලියා පුක්කුසාති රජහට ඇරිය බව පෙනෙයි.\* එයිනුත් බුදුන් ජීවත්ව සිටීද්දී පවා ධම්ය ලියන සිරිතක් තිබුන බව ලපතෙයි. **නේපාලාදි රටවල සංස්කෘත භාෂාවට** පෙරලාපු

<sup>🌯</sup> පුපංචසූදන් නම් අටුවාවේ ධාතු විභංගාදියෙන් දකයුතු,

බණ පොත් තිබෙන බව ඉංගීසි පණ්ඩිකයන් විසින් කරනලද පොත්වල පවා පෙනෙයි. ඒවා ඒ රටවලට ලඩකාවෙන් ගෙනිච්චා නොව දඹදිව තිබුනු පොත් වලින් සංස්කෘත භාෂාවට පෙරලුවාට සැක නැත. සංස්කෘත භාෂාවට පෙරලාපු ධම් පුස්තකවලින් සමහර කාණ්ඩ මේ රටට පවා ලැබී තිබෙයි. එනම් ලලිත විස්තරය ආදි නාගර අකුරෙන් අච්චු ගහපු පොත්ය. මේ ඇර බුදුන් පිරිතිවි වෂ්යේදී කළ පළමු වෙනි සංගායනාවේදී අසවල් සථවිර පරම්පරාවට අසවල් අසවල් පොත භාර කළා කියා පෙනෙන්නේ නැත. බුදුන් පිරිතිවී 453 කට පසු මේ ලඩකාවේදීත් පොත් ලිව්වා සත්තකය. ඒ පොත් ලිව්වාවූ එක කාලයක්ය. ඒ ලිවීමෙන් ඊට පුථම පොත් ලියා නොතිබුනු බවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත.

තවද බුදුන් පිරිනිවී 237 වෙනි විෂියේදී මහින්ද සථවීරයන්ගේ කාලේදී අටුවා පොත් ලිව් බව කියා තිබෙයි. මේ කථාකාර කතිසේරු තැන බුඩාගමේ පොත් ලිවීම ගැන දනගෙන තිබෙනවා ඉතා මදිය. ඒ නිසා බුඩාගමේ අසතා කමක් පෙන්වීමට මොහු විසින් පොත් ලිවීම ගැන කිව් කාරණා නිස්සාර වූ අථ් සූනා වූ බොල් කථා වල්ය. ඒ නිසා බුඩාගම් කාරයෝ ඊට වඤ්චල නොවෙතැයි සිතෙන නිසා ඒ ගැන දෙන උත්තර මෙයින් නවත්වනවා. වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ දන දූසා කරන අදහසින් මේ කතිසේරු තැන විසින් දෙඩෙව් පුලාප ගැන වැඩිදුර මහන්සි නොගෙන ඉතා සුළු වශයෙන් උත්තර දෙමී. හේ මනාව ඇසීය යුතු.

2. වෙස්සන්තර මහරජ මහ පොලොව පවා කම්පා කරවා උදරතරවූ දනමය පුනා ක්‍රියාවෙන් අගතැන්පත් උත්තමයෙක්ය. උන්වහන්සේ බුද්ධත්වය ලැබීම පිණිස දශ පාරමිතාවන් පූරණය කරගෙන ආවාවූ කෙනෙක. දශ පාරමිතා ධම්යෙන් දන පාරමිතාව පළමුවෙන් පාරමිතා ධම්ය වෙයි. දනය යනු දීමයි. දීමට – ලෝහ ඓතනාව මැඩ පවත්වන්ඩ ඕනෑය. වෙස්සන්තර මහ රජහුගෙන් තමන් සතු දරුවන් පූජක නම් බමුණා ඉල්ලු කල නුදුන්නා නම් දරුවන් කෙරෙහි ඇති ලෝහ ඓතනාව මැඩ පවත්වා දන ඓතනාව මස්තක්පාප්ත කරන්ඩ උන්වහන්සේට නුපුළුවන් වූ බව පෙනෙයි. බුද්ධත්වය නම් සව් ලොකයික නායක වූ දෙවාතිදේව වූ උතුම පදවියක්ය. එබදු උතුම පදවියක් ලබන්ඩ ලෝහ ඓතනාව මැඩ පවත්වා දන ඓතනාව ජයගන්ට යමෙකුට නුපුළුවන් නම් – ඔහුට බුඩ පදවිය නොලැබෙයි. ඒ නිසා බෞධ්යසත්වයන් වහන්සේ දරුවන් කෙරෙහි ඇති ආසාවට වඩා දනයට තිබුනු ආසාව මහත් බැවින් ජූජක නම් බමුණාට දරුවන් දුන්නෙන්ය. එය මහත් ආශ්චයාමත්

කියාවක් හෙයින් මහ පොළොව පවා කම්පා වූයේය. ලෝහය මැඩ පවත්වා දන චේතනාව මස්තකපාප්ත කිරීම උතුමවූ කුශල කිුියාවක් බව මේ කතිසේරු තැනට තේරුම් ගන්ඩ බැරුවාට අපි පුදුම නොවෙමු. මක්නිසාද? මිත්ථාාදෘෂ්ටි නමැති අන්ධකාරේ ශිලී සිටින නිසයි. තවද වෙස්සන්තර රජහුගේ දරුවන් දීම නිසා දරුවන්ට සැපක් මිස දුකක් පැමුනුනේ නැති බව පෙනෙයි. හේ කෙසේද? වන මුල් පලාහාරයෙන් ජීවත්ව අනන්ත දුක් ගෙන වනයෙහි සිටි ඒ කුමාරයින් ජූජක නම බමුණාට දුන් හෙයින් ඒ කුමාරයින් සඳ මහ රජ්ජුරුවන්ට ලැබී සැප අනුභව කොට වැඩුනු බව ඒ කථාවේම පෙනෙයි. ඉතින් වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ දරුවන් දන්දීමෙන් ඒ දරුවන්ට දුක් නොව සැප ලැබුනු බවත් උන්වහන්සේගේ දුන ඓතනාව මස්තකපුාප්තවූ බවත් මෙහි සිටින සියල්ලන්ටම මෙයින් කේරුම් යන්ට ඇත. තවද උන්වහන්සේගේ මහෙසි-කාව වන මදි දේවියක් දන් පිණිස දුන්නා සක්කකය. ඒ මදි **දේ**වීය ලබා ගැනීම පිණිස උන්වහන්සේ කරා මිනිස් වෙස් **ගෙන පැමුනුතේ දෙදෙව්ලොවට අධිපති** වන ශකු දෙවේන්දුයාය. උන්වහන්සේ වීසින් මදි දේවීය දුන්නෙක් වෙන එසේ මෙසේ අයෙකුට නොව ශකු බුෘහ්මණයාටය. උන්වහන්සේගේ දන **ඓ**තනාව මුදුන්පත් කරවන අදහසින් දේවිය ලබා ගෙන එම ක්ෂණේදීම දෙවනු එම දේවිය වෙස්සන්තර රජහටම භාරකොට තමා ශකු දේවේන්දුයා බව කියා අහසට නැඟී ගිය බව එම කථාවේ සඳහන්ව තිබෙයි. ඉතින් මේ දීමෙන් උන්වහන්සේගේ දන ඓතනාව මස්තකපුාප්තවූ බව මිස ඒ දේවියට නින්දවක් දුකක් වෙලා නැත. මේ කතිසේරු තැන වෙස්සන්තර රජ්ජුරු-වින්නේ දනාධාාසය වනචර කියාවක්ය කීවා මේ සභාවේ සියල්ලන්ටම ඇසෙන්ඩ ඇත. නමුත් උන්වහන්සේගේ ඒ කියා වනවර කියා නොව යහපත් කියා බව දෙවියෝ පවා මැදහත් වීමෙන් පෙනෙයි. තවද වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්නේ මහේසිකාව ශකුයාට පිරි නැමුවාය යන වචන මාතුය පමණක් සම්පූණි කොට දන ඓතනාව මස්තකපාප්ත කළාවූ ඒ උතුම් වූ කුියාවට සමකිරීම පිණිස මේ නූගත් කතිසේරු තැන සභාවට කථාකොට උඹලාගේ ස්තීන් උඹිලා පිනට කාටවත් දෙනවාද? යනාදී මූඪ කථාවක් කළාට උන්නැහේගේ ලමා ගතියට මිස ඒ කථාවට මේ සභාවේ සිටින්නන් පුදුම වෙන්නේ නැතුවා සත්තකය. අප මහා බෝධිසත්වයන් වහන්සේ ස්තී දරුවන් යම් කැනකදී දුන්නා නම් ඒ දීල ඇත්තේ මෙලෙසට ස්තුති කටයුතු අන්දමට මිස නින්ද කටයුතු අන්දමකට නොවේය. නින්දු කටයුතු අන්දමකට ස්තියෙක් දුන් තැනක් පුළුවන් නම **පො**තකින් පතකින් පෙන්නාපුවා වේ. එසේ පෙන්වූ විටක

ඊට උත්තර දීම පිණිස අපිද සූදනම් ව සිටින්නෙමු–වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ දනාධාාසය දූසා කිරීම පිණිස මේ කතිසේරු තැන කළාවූ කථාවට මෙපමණ සෑහෙන නිසා මෙයින් නවත්වා බුඩාගම කාරයන් වීසින් රකින පඤ්චසීලය ගැන එම කතිසේරු තැන වීසින් කළ කථාවට උත්තර දෙමී. හෙද මනාව ඇසිය යුතු.

3 වෙනිව පංච සීලය ගැණ – මේ කතිසේරු තැන පංච සීලය ගැණ කළාවූ කථාව හාත්පසින්ම නිෂ්එල වූ කථාවක් ය. එය යහපත්ව දැනගැනීම පිණිස ඊට උත්තර මදක් කියමි. පුාණසාතාදි පස් පවෙන් වැලකීම පංච සීලය නම වේ. එය ලාණසාතාද පස පිවෙත වැලක්ම පංච සිලය නම වේ. එය ගෘහසථයන්ට නිතා සීලයක් වසයෙන් අනන්ත කාලයක පටන් නියම කරගෙන එන්නාවූ සීලයක්ය. ඒ නිසා පංච සීලය ඉහත බුදු වුනාවූ උතුමන්ගෙන් දනගත් ලෝකයා එය දන හිටියා සත්තකය. යෙහෝවඃ වැනි අමනුෂායෙකුට මෙබඳු අනක් ලෝකයාට දෙන්ඩ බැරුවා මිස සියලු දෙවියන්ගෙන් වැඳුම් පිදුම් ලබන ලෝකෝත්තම වූ සවීඥයන් වහන්සේට දෙන්ඩ බැරි කමක් නැත. තවද ඒ පංච සීලයට අයිති පුණ සාතෘදි පස් පවෙන් වැලකීමක් නැණවත් අපට ඉතා පහසුය. ගොයිතැන් කිරීමෙන් අනන්ත පුංණින් විනාශ වෙනවාය කියාද, වතුර බීමෙන්ද එසේම පුංණින් විනාශ වෙනවාය කියාද මේ කතිසේරු තැන මහත් බරපතල වශයෙන් කාරණා ගෙන හැර දක්වූයේ පුාණසාතය සිඩවෙන අන්දම ගැන බුදුන් නියම කළ ධ**ී**ය ගැන නොදන්නා කමින්ය. ඒ බව මෙයින් දනගත යුතුයි. පුංණසාතය සිද්ධවීමට සතර අංගයක් ඕනෑ කෙරේ. ඒ සතර අංගය නම් සත්තො, සත්තොති සඤ්ඤාව වධක චිත්ත මුපක්කමො තෙන ජීවිත නා සොච හත්ථා චතුරංගිකො, මෙහි අභිපුාව නම් පුාණය ඇති සතෙක් එසේම දන්ගැන්මද ඔහු මරමී යන සිතද ආයුධාදියෙන් කරන උපකුමයද එම උපකුමයෙන් දිවි නැසීමද යන මේ අංග සතර පුාණසාතය සිඩවීමට ඕනෑ කරනවාය. ගොවිතැන් කරන්නාවූ ගොවීන්ට වත් වතුර බොන අයට වත් මෙකී අංග නැතුවා සත්තකය. ගොවිතැන් කරන අය වෙල් කොටන්නේ හේන් ගිනි තියන්නේ සතුන් මරණ අදහසක් ඇතුව නොවේය. වතුරේ කොපමණ පුංණින් හිටියත් වතුර බොන අයට සත්තු ඇත කියා සිතුනි නම් ඒ ගැණ උපදින පිළිකුළ නිසා ඒ වතුර නොබී අත් හැර දමනවා සත්තකය. එසේ අත්හැර නොදමා වතුර බොන අයට අප්පානක සහිඥාව හෙවත් මේ වතුරේ පනුවෝ නැත කියා ඒ වේලාවට හිත පහල වෙන නිසා සියල්ලෝම වතුර බොනවා මිස නැත්නම් බොන්ඩ බැරිකමට මේ හිටින සියල්-ලෝම සාක්ෂිකාරයෝ වෙත්. ඉතින් වතුර බීමෙන් පුාණසාත

අකුසලයක් සිබවෙන්ඩ ඉහතකී අංගවලින් මුක්ත හෙයින් අති-සයින් යුතුනැත. රෝගකාර ලමයින්ට අවුසද කරන්නෙත් පුණසාත කරන අදහස් පිට නොව රෝගය සුවකරන අදහසින් පමණය. සියලුම කුසල් අකුසල් සිබවීමට හිතම මුල්ය. ඒ බව මනො පුබ්බඩ්ගමා ධම්මා මනො සෙට්ඨා මනොමයා යන බුබ දෙශනාවෙන්ද ඔප්පුවෙයි. යම් කෙනෙකුගෙන් යම් පුණයක් විනාශවූ පමණකින් ම එය පුණසාත අකුසල යයි බුදුන් විසින් නියම කෙළේ නැත. එසේ නියම කළා නම් මේ කතිසේරු තැනගේ කථාව පුයෝජනවා මිස පුණසාත අකුසලය ආදි සියලු අකුසල් වලට අඩ්ග නියම කොට තිබෙන හෙයින් මේ කතිසේරු තැනගේ මේ කථාවල් අථ්යෙන් සූනාාවූ බොල් කථාවල්ය. එහෙයින් මේ ගැණ උත්තර දීම මෙයින් නවත්වා ආලාරකාලාම උද්දකාරාම පුතු යන දෙදෙනාට පළමු කොට ධම්ය දේශනා කිරීම පිණිස බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් කළ කල්පනාවෙ දෙස් දක්වීම පිණිස මේ කතිසේරු තැන විසින් කීවාවූ කාරණාවලට උත්තර දෙමි. හෙද මනාව ඇයිය යුතු.

#### 4. ස්වීඥතා ඥානයේ දෙස් දක්වීමට කළ කථාවට උත්තර—

කොලයෙහි දන ඇඳින ගෙන සිටින ඇත්තන්හෙන් ආලාරකාලාම, උද්දකාරාම පුතු යන තවුසන් දෙදෙනා වැනි පුඥාවන්තයො වෙන නොසිටිය බව උන්වහන්සේ දන්නවාය. ඒ දන ගැනීම පිට ඒ තවුසන්ට පළමුකොට ධමීය දෙශනා කිරීම සුදුසුය කියා බුඩත්වයට පැමිණියායින් පසු උන්වහන්සේ කල්පනා කළාය. ඒ හා සමගම ඒ තවුසන් එවකට ජීවත්ව නැති බව දේවතාවා විසින් කීවාය. එකල උන්වහන්සේ දිවා ඥානයෙන් බලා උත්පත්ති කළ තැන් පවා දනගත්තාය. ඒ බව විනේ පිටකේට අයිති මහා වග පාලියේ පෙනේ. දිවා ඥානය ආවර්ජනාව පිළිබඳව පවත්නාවූ ඥානයක්ය ආවර්ජනාවක් නැති කල්හි නිතර පෙනෙන්නාවූ ඥානයක්ය ආවර්ජනාවක් නැති කල්හි නිතර පෙනෙන්නාවූ ඥානයක් යමෙකුට ඇත් නම් ඔහුට නරක දුක් හා සමාන දුක් නිතර ලැබෙයි. ඒ කෙසේද? මේ ලෝකේ දකින්ඩ අපිය වූ බොහෝ දේ තිබෙයි. එනම් මල මුතු කිරීම ආදි දකින්ඩ අපිය වූ නින්දිත දේවල්ය. සියල්ල නිතර පෙනෙන ආවර්ජනා රහිත ඥන ගතියක් යෙහෝවාට ඇත කියා කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයො කියනවාය. එසේ නම් යෙහෝවා මේ ලෝකයේ ඇතිතාක් දකින්ඩ අපිය දේ නිතර දක දක අනන්ත දුක් විදිනවා සත්තකය, අපි විශ්වාස කරන සවී ඥයන් වහන්සේට එබළු දුකක් නැත්නේමය. මක්නිසාද?

යමක් බැලීම පිණිස දිවා දෙනය නමැති ඇස ඇරිය වේලාවක නොහොත් ආවර්ජනා කළ වේලාවක එම ඇසක් පේනවා මිස, නිතර පෙනෙන්නේ නැත. ආලාරකාලාම උද්දකාරාම පුතු යන තවුසත් එවකට ජීවත්ව නැති බව උන්වහන්සේ දිවා දෙන නමැති ඇස ඇර බැලුවා නම පෙනෙනවා සත්කකය. එසේ නොබැලූ නිසා උන්වහන්සේට නොපෙනුනාට උන්වහන්සේගේ සව්දෙනා දෙනයට දෙස් තැබීම යුතු නැත. ඇස් ඇත්තාවූ යම පුද්ගලයෙක් නමුත් යම විටක ඇස් පියාගෙන ඉන්නවා නම ඒ වේලාවට ඔහු ඉදිරිපිට සිඩ වෙන දේ පවා පෙනෙන්නේ නැත. ඒ නොපෙනීම නිසා ඔහුට ඇස් නැත කියාද ඕ පුරුෂයාගේ ඇස් ගැන දෙස් කියනවා නම ඒ කියන පුද්ගලයා මහත් අදානයෙක් බවට සිහි ඇති ලෝකයා සලකත්. එසේම සව්දෙයන් වහන්සේගේ ආවර්ජනාව පිළිබඳ දිවාදෙන නමැති ඇස ඇර නො බැලූ කල යමක් නොපෙනුනාට උන්වහන්සේගේ සව්දෙකා දෙනයට පද්දුවක් වෙන්නේ නැත. ඉන්නිසා මේ කතිසේරු තැනගේ පුලාප කථාවට උත්තර මෙපමණ සෑහෙන නිසා මෙයින් නවත්වා චන්දු සුය්‍ී ගුහණ ගැන මොහු පුකාශ කළ කාරනා වලට උත්තර දෙමි. හෙද

#### 5. වෙනුව සූයෳී චන්දු ගුහණ ගැන—

මේ කතිසේරු තැන චන්දු සූයාී ගුහණ ගැන කථාවක් කළාය. ඒ කථාව මොහු විසින් කෙළේ දනට මෙලොව මනුෂායින්ට පෙනෙන්නා වූ චන්දු ගුහණ සුයාී ගුහණ ගැන චන්ද පරික්ක, සූරිය පරික්ක යන පිරික් සූතුවල තිබෙනවාය කියා ආරංචියෙන් දනගත් දනගැනීමක් පිට බව මොහුගේ කථාවෙන්ම අපට දන ගන්ඩ තිබෙයි. ඒ නිසා මොහුගේ නූගක්කමේ විපාකය මේ සභාවේ පුකාශ කරනවාට අපිද බොහොම ළකවෙමු. චන්ද පරික්ක ආදී සූතුවල සඳහන්ව තිබෙන්නේ ''චන්දීමා දෙව පුත්තො රාහුනා අසුරින්දෙන ගහිතො හොකි'' කියාලාය. එයින් හැහෙන්නේ රාහු අසුරෙන්දයා විසින් චන්දු දිවා පුතු කෙම ගුහණය කරන ලද බවයි. මනුෂායින්ට පෙනෙන්නේ චන්දු මණ්ඩලය ඡායාවකින් මුවා වෙන අන්දමක්ය. ඒ සූතුයේ ආ දිවා පුතුයාගේ ගුහණය අනිකක්ය. මනුෂායන්ට පෙනෙන ගුහණය අනිකක්ය. ඒ නිසා මේ කතිසේරු තැන ඒ පිරිත් සූතුවල අදහස නොදන මුළාවෙන් කරන මේ කථාවට වැඩිපුර මහන්සි ගෙන කථා කරන්ට තවත් ඕනෑ කරන්නේ නැත. මොහු සේරිවානිජ ජාතක ගැන මහා හැල්ලක් කීවාය. ඒ කී කාරණා ගැන මෙතැන් පටන් උත්තර දෙමි. හෙද මනාව ඇසිය යුතු.

#### 6. සේරිවානිජ ජාතකේ ගැන කළ කථාවට උත්තර දෙමි.

මේ කතිසේරු තැන සේරිවානිජ ජාතකේ ගැන කථා කළ සියල්ලම මූඪ පුලාපවල්ය. ඒ ජාතකේ කාරණ යන්තම් අකුරු පුළුවුන් ස්තී ජාතියට පවා දනගන්ඩ පුළුවන්වූ දේවල්ය. එබඳු සැහැල්ලු වූ ජාතකේක අදහස පවා මොහුට හිරි ආකාර දුන ගත්ඩ බැරිව මෙබඳු ස්භාවකට ආ එක නැණුවතුන්ට හාසෙහාත් පාදනයට කැරණක්ය. අනුන්ට ලැබෙන්ඩ තිබුණු ලාභයක් වංචාවෙන් බුදුන් ගත්ත බව ඒ ජාතකේ සඳහන්ව තිබෙනවාය කියා මොහු මුරගැහුවා මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන්-ටම ඇමසන්ට ඇත. එසේ නමුත් අන්තිම බුදුවෙන ජාතියේදී පාවා සවාසනා සකල ක්ලේශයන් නසා බුදුවෙන්ඩ මත්තෙන් බුදුන් නොවේය. බුදුවෙන්ට මත්තෙන් උන්වහන්සේට සිඩාරී කමාරයෝය නො හොත් බොධි සත්වයෝය කියන්ට පුළුවන, බුදු වන ජාතියේදී පවා මෙසේ කොට ඊට ඉහත ජාති ගැන කියනුම කවරේද? බුදුවෙන්ට ඉහත ජාතිවල බොධිසත්වයා කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෙක් නිසා සමහර තැන්වලදී වැරදි කරන්ඩත් ඇත. ුනමුක් ලස්රි වානිජ ජාතියේදී ධාර්මිකව වෙළදාම කළා මිස අධර්මික අන්දමට වෙළදාමවත් කෙළේ නැති බව අඩු මිළට ගන්ට සැදු රන්තලිය වැඩි මිලට ගත්ත බැව් පෙනේ — එහිදී කොධ බැඳ ගත්තේ දෙව්දත්ය. එපමණ වත් නොදුන මේ කතිසේරු තැන වැලි දෝතක් ගෙන ගහට වීසි කෙලේ බුදුන්ය කියා මුසාවාද්යක් මේ සභාවේ පුකාශ කළාට පොත්වල නැති මුසාවාද කියන මුන්නැහේලා සමග කරන වාද කථාවට වැඩිදුර මාන්සි ගැනීම නිෂ්ඵලය. එහෙත් මේ ගැන කරන කථාව ීමෙයින් අත්හිටවා මොහු ලිච්ඡවීන් ගැන කළ කථාවට උත්තර දෙමි. එය හොඳ ලෙස අසන සේක්වා.

#### 7. ලිච්ඡවීන් ගැන කළ කථාවට උත්තර.

ලිච්ඡවීන්ගේ විනාශයට සව්ඥයන් වහන්සේ මැදහත්කාර-යෙක් වුනා කියා මේ කථාකාර කතිසේරු තැන එහි තත්ත්වය ඇති සැටි නොදන කීවේ වී නමුත් මේ සහාවේ සිටින සිහි පරීක්ෂා ඇති මහත්තැන් ඒක්තු ගන්නවා ඇත කියා කිසිසේත් නො සිතමි. නමුත් මෙහි සිටින සමහර උදවිය එහි තත්ත්වය නොදන මුළා වේදෝ හිතෙන බැවින් ඒ ගැන උත්තර දීම අපේ යුතු කමක්ය. ඒ නිසා ඒ ගැන උත්තර වශයෙන් මදක් කියමි.

බිම්බිසාර රජ්ජුරුවන්ගේ අගු අමාතායා වන වස්සකාර බාහ්මණයා බුදුන්ගෙන් බණ අසනු පිණිස ලිච්ඡවි රජදරුවන්ගේ තිබෙන බල පුාකුම කම එහිදී පුකාශකළා සත්තකය. සවිඥයන් වහන්සේ ආනන්ද සථවීරයන් වහන්සේට ආමන්නුණය කොට සත්ත අපරිහානිය ධම්යන් විස්තර කොට දේශනා කළා ඇත. ඒ දේශනා කළේ සව්ඥයන් වහන්සේගේ පිරිනිවීම ලහ නිසා ශාසනාහිවෘද්ධිය සඳහාම බව එම සූතුයෙහි අභිපුාත්ථිය දූන-ගත්ඩ හැකි තැණවත් ලෝකයාට සැපසේ වැටහෙයි. එය මෙයින් පෙනේ. සංඝයාගේ සමගිකම යම්තාක් කල් නොකඩව පවතිනවා ඇද්ද? ඒ තාක් මගේ ශාසනය පවතින්නේය. යම් කලක සංඝයාගේ අසමගිකම විරුඩතාවය හටගන්නවා ඇද්ද ඒ කාලයෙහි මගේ ශාසනය නැතිවන්නේය. එසේම ලිව්ජවීන්ගේ සමගිකම තිබෙන තුරු ඔවුන්ට භානියක් නැත්තේය. යනාදි දේශනාවක් බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් කළ බව මහා පරිනිථාණ සූතුයේහි පෙනෙයි. වස්සකාර ඛාහ්මණයා එයින් ගුරුකම් ගෙන ලිච්ඡවීන්ගේ සමගිකම බිද ලිව්ඡවීන් හා සමග යුඩ කොට ඒ නුවර අත්පත්කර ගත්තත් ඊට සව්ඥයන් වහන්සේට දෝෂයක් උපදින්ඩ බැරිය. ඒ මක්නිසාද? කිව්වොත් මේ මේ දෙය විෂ්ය, එය කැවොත් ජීවිතක්ෂයට පැමිණෙයි කියාද මනුෂාායින්ගේ ශරීරවල අසවල් අසවල් සථාන මම්සථාන වෙයි. ඒ ඉඩම් කැපීම්: විදීම් ආදී සල්ල විධියට ඇතුළත් නොකරව, එසේ කළහොත් ජීවිතක්ෂයට පැමිණෙයි කියාද කරුණාවන්ත ඍෂිවරයෙක් ලෝකයාට වැඩ පිණිස පුකාශ කළ කල්හි එහි සවමීපව සිටි දුෂ්ටයෙක් එයින් වීෂ ඇඳින විෂදීලා හෝ මම්සථාන ඒ කියමන් වලින් දන ඒ සථානයකට ඇත කොටා හෝ යමෙක් මැරුවේ වීනම් ඒ මැරු තැනැත්තා මිස ලොවට කරුණාවෙන් ඇත්ත කී සෘෂිවරයාත් වරදකාරයෙක් වෙනවා නම් ලෝකයාට හොඳ නරක සහ එහි විපාකය කියාදීම අධම්කිුිිිියාවක් වෙන්ට ඕනෑය. ීමේ කතිසේරු තැන වැනි ලාමක මෝහයෙන් මුළාවෙච්ච යහපත් සිහියක් නැති අයට හොඳ නරක කියාදීම වර්දක් කොට පෙනෙන්නේ වී නමුත් මේ සභාවේ සිටින සිහි ඇත්තන් එය සැබෑවක් කොට පිළිනොගනිත්. ඉන්නිසා මේ ගැන කථාව මේ පමණ සැහෙන නිසා මෙ පමණින් කථාව අක්හිටවා මොහු විසින් වීංච මාන-විකාව ගැන ගෙන හැර දැක්වූ අභූත කියමන්වලට මදක් කාරනා කියමි.

#### 8. චිංච මානවිකාව ගැණ කී කාරණාවලට උත්තර:—

බොරු කියන්ඩ විලිබිය නැති මේ කතිසේරු තැන බුදුන් ඉදිරිපිටදී විංච මානවිකාවගේ ජීවිත හානිකොට තාප්පෙන් පිටට දම්මාය කියා මුසාවාදයක් පුකාශ කළාය. චිංච මානවිකාව මැරු බවක් බුද්ධාගමේ පොතක නැත. චිංච මානවිකාව විසින් නිරවදාවූ බුදුන්ට නින්ද අපහාස කළ නිසා එය දුටු සමූහයා ඇට පහර දී එහි හිටින්ඩ ඉඩ නොදී පැන්නූ බව කියා තිබෙයි. ඇ කළ අපරාධයට මෙලොවදී හිංසා පීඩාද, පරලොව නරකාදී දුක් ලැබුනු බව ද පොත්වල පෙනෙයි. ඇ කළ අකුසල කම්යට ඇට ලැබුනු පුතිඵල ගැණ සව්ඥයන් වහන්සේට දෙස් කීම මේ කතිසේරු තැනගේ නුගත්කමය. ඉන්නිසා මේ ගැන මීට වඩා උත්තර දීමෙන් පුයෝජන නැති නිසා මේ කථාව මෙයින් නවත්වමි. තවද මගේ කාලය තව සවල්පයක් තිබෙන බැවින් කිස්තියානි ආගම ගැනත් මඳක් කාරණා ගෙනහැර දක්වීමට කැමතිය. ඒ නිසා මේ සහාවේ සිටින සියල්ලෝම අගති විරහිතව එය ශුවණ කළ මැනවි.

#### මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානඤ ස්වාමීන් විසින් කුස්තියානි ආගමේ අසතාකම පෙන්වීම පිණිස ගෙනහැර දක්වූ කාරණා මෙන්න.

කුිස්තියානි කාරයෝ ප්රලොව වැඩ පිණිස විශ්වාස කරන යෙහෝවඃට සියල්ල දන්නා දිවාඥනයක් නැති බවත්, සියළු බලේ නැති බවත් ඔහු කරුණාවන්තයෙක් නොවන බවත්, දෙවි කෙනෙක් නොවන බවත් බයිබලයෙන්ම ඔප්පු කරන්ඩ පුළුවන. තවද කිස්තියානි කාරයෝ ගැලවුම කාරයාය කියා විශ්වාස කරන කිස්තුස් අසතාවූ ආගමක් උගන්වා මනුෂායන් අපායෙහි **ං**හළිමට් මෙලොව උපින් කෙනෙක් බව බයිබ්ලයෙන් පැහැදිලිව ලපතෙයි. මේ කාරණා ගැන විස්තර වශයෙන් කාරණා **ගෙන** හැර දක්වීමට කාලය මදිය. එම නිසා සංක්ෂේපයෙන් කියමි. යෙහෝවඃට සියල්ල දන්නා දිවාඥානයක් නැති බව ඔප්පු කිරීමට පෙන්වූ කාරණය මීසර වාසීන්ගේ කුඑදුල් දරුවන් මැරීමට යෙහෝවඃ පැමිණි දවසෙහි ඊශුාලිතවරුන්ගේ ගෙවල් ඇඳින ගැනීමට ඔවුන්ගේ ගෙවල්වල උළුවස්සේ උඩ පඩිකදේ බැට්එ ලේ ගාන්ටි කියා යෙහෝවඃට නියම කොට තිබෙයි. එසේ නියම කොට තිබෙන්නේ ලේ නොගා තිබෙන ගෙවල් වලට යෙහෝව: වැදී ඒ ගෙවල්වල දරුවන් මැරීමටත් ලේ ගාලා තිබෙන ගෙවල් ඉක්මවා යාමටත්ය. ඒ එසේම බව යෙහෝවඃ වහන්සේ මීසර දේස වාසීන්ට පහර දෙන පිණිස ගොස් උඑ-වස්සේ උඩ පඩිකදෙහිද කනු දෙකෙහිද ලේ දක දෙර ඉක්මවා යනසේක. නික්ම 12 යෙහි 23 පදයෙන් පෙනේ. ඉතින් මෙයින් පෙනෙන්නේ යෙහෝවඃට ලකුණක් නැතිව ගෙයක්වත් ඇදින ගන්ට බැරි බවය. මෙබඳු ලාමක ගතියක් ඇති යෙහෝවෑට සියල්ල දන්නා දිවාඥානයක් ඇත කියා මනුෂා සිහියක් ඇති කවරෙක් විශ්වාස කෙරේද? නොකරන්නේ මය. තවද බයිබලේ සඳහන්ව තිබෙන දසවෙනි පනත යෙහෝවඃගේම

ඇහිල්ලෙන් ලිව්වා කියා තිබෙයි. අනිත් කාරණා කොහොම නුමුත් ඇහිල්ලෙන්ම ලිව් කාරණා දස්යවක් එකිනෙකට විරුඬ නොවෙන්ට ලියන්ට බැරිබව ඒ අනඥ දසයෙන්ම පෙනෙයි. හේ කෙසේද? පරදර කම් නොකරව යනුද ඒ ඇහිල්ලෙන් ලිව් දසවෙනි පනතෙන් එකක්ය. ඒ අණ කඩකරලා යමෙක් ප්රදුර කම්ය කළේ වීනම් – ඔවුන්ට දරුවන් ඉපදවීම යෙහෝවඃට යුතු නැත. ඊට යෙහෝවඃ මැදහත් නම් ඔහුගේ අණට ඔහුම පහර දුන්බව පෙනෙයි. යම රටක රජෙක් හොරකම් කරන්ඩ එපාය කියා අනඥවක් කොට දෙවනු ගෙවල් බිඳින හොරුන්ට එකතුව බිඳින බිඳින ගෙවල්වල බඩු එලියට අරන්දීමට එම රජාම උදව් වෙනවා නම් එය රජාංගයට යුතු කියාවක් නොවෙයි. එසේම යෙහෝවඃගේ අණට විරුඬව පරදුර කම්ය කරන අයට යෙහෝවඃ විසින් දරුවන් උපදවා දෙනවා නම හොරුන්ට බඩු එලියට අරන් දුන් අඥාන රජා හා සමානය. පරදර කියාව නිසා උපදින දරුවන් මයහෝවඃ මවනවා නොවේ නම් සියළු දෙනාම මවන්නේ යෙහෝවඃ විසින්ය කියා කිස්තියානි කාරයෝ කරන විශ්වාසය අතිශයින්ම වැරදිය. ඉතින් මෙයාකාර පරස්පර විරුඬ වන ලෙස දසවෙනි පනත යෙහෝවඃගේම ඇහිල්ලෙන් ලිව්වාය කියන නිසා ඔහුට සියල්ල දක්නා දිවා දොනයක් තිබෙන්ට බැරුවා සත්තකය.

# යෙහෝවඃට සියලු බලේ නැති බව ගැන.

ලයහෝව: වහන්සේ යුද සමග සිටිසේක. ඔහුද කන්දේ වැසියන් ඇඹෙව්වේය. එහෙත් සමතලාවේ වැසියන්ට යකඩ රථ තිබුනු නිසා ඔවුන් අඹවන්ට නොහැකි විය. විනිශ්චය 1 පරිච්ඡෙදෙ 18 වෙනි පදේ මෙසේ තිබෙයි. ඉතින් මෙයින් හැඟෙන්නේ යෙහෝව: වහන්සේ යුද සමග සිටගනත් යකඩ රථ තිබුනු අය අඹවන්ට නොහැකි වූ බවයි. මේ අන්දමේ දුව්ල වූ යෙහෝව:ට සියලු බලේ තිබෙනවාය කියා විශ්වාස කිරීම කොපමණ වැරදිද?

කිස්තුස් ගැලවුම් කාරයෙක් නොවන බවට පුකාශ කළ කාරණා නම්:- කිස්තුස් ලෝකේ උපදින්නේ සියල්ලන් නරක දුකින් ගලවන පිණිසය කියා කිස්තියානි කාරයෝ කියනවා පමණක් නොව එය ඔවුන් තදබල ලෙස විශ්වාස කරනවාය. නමුත් ඒ විශ්වාසයට කිසිම සාක්ෂියක් නැත. කිස්තුස් මනුෂා යන් අපා දුකට හෙලන්ට මේ ලොව උපන් අවාසනාවන්ත පුද්ගලයෙක් බව ඔප්පුකරන්ට බයිබලයේ වැදගත් සාක්ෂි තිබෙයි. එනම් කිස්තුස් උපන් කාලේදී ඔහුගේ උත්පත්තිය

නිසා ඔහු උපන් බැත්ලෙහෙම යන පුදේශයෙහිද, එහි සියඑ සීමාවලද සිටි දැවුරුදු වයස් වූද ඊට බාල වූද සියලු දරුවන් මැරෙව් බව මතෙව් 2, 86 වෙනි පදේ පෙනේ. යම ගෙදරක වාසනාවන්ත දරුවෙක් උපන්නොත් ඒ දෙමව්පියන්ගේ සිත් පීති උපදවන යහපත් ලකුණු පහලවෙයි. එසේම අවාසනා-වින්ත දරුවෙක් උපන්නොත් ඒ ගෙදරට සියල්ලෙන්ම හානි පැමිණෙයි. එයින් ඒ අවාසනාවන්න ද්රුවාගේ සවහාව පුකාශ වෙයි. ඉතා සුළුවූ ගෙදරක පවා උපදින දරුවාගේ තත්ත්වය ඒ දරුවන් උපන් උපන් කාලවල පැමිණෙන මද් වලින් පෙනෙයි. ඒ එසේම සැබෑ බව මේ හිටින සියල්ලගේම හෘද සාක්ෂියට වැටහෙයි. ඉතින් සියළු ලෝකයා නරකාදි දුකින් ගලවන්ඩ උපන්නාය කියන කිස්තුස් උපන් කාලයේදී සියළු දෙනාට පුති උපදවන සැප ගෙනදෙන යහපත් මඩ්ගලා ලකුණු පහල– වෙන්ඩ ඕනෑය. එසේ මඩ්ගලා ලකුණක් පහල නොවී අඩන්ටත් සිනාසෙන්ඩත් මිස වෙන කිසි දෙයක් නොදන්නා ලක්ෂගණන් ලදරුවන්ට පැමිණි මරණය මහත් අවමඩ්ගලා ලකුණක්ය. මෙබඳු හිතන්ඩත් බැරි තරම මහා දුක් උපදවන කෲරතර ලකුණක් පහල කර ගෙන මෙලොව උපන් කිස්තුගේ විශ්වාසයෙන් වැඩක් නොවන බව සත්තකය. තවද කිස්තුස් දෙව පුතුයෙක් නොවන බවත් ගැලවුන් කාරයෙක් නොවන බවත් මලවුන්ගෙන් නො නැගිට්ට බවත් ඔප්පු කරන්ඩ මීටත් වඩා සාක්ෂි බයිබලයේ තිබෙයි. ඒ සියල්ල එකිනෙකට පුකාශ කරන්ඩ කාලය මේ වරට මදි නමුත් මේ සභාවේ කථා කරන්ඩ තව ඉදිරියට මට ලැබෙන කාලිවල් තිබෙන හෙයින් ඒ ගැන මම මහත් පීුතියකින් සිටිමි කියා මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් විහන්සේගේ කථාව අත්හිටෙව්වේය.

ඉන්පසු හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේ කථාවට පටන් ගත්තාය. ඒ ගුරුන්නාන්සේගෙ කථාව ඒ සභාවේ සිටිය අයට තේරුම් ගන්ඩ බැරි අන්දමේ අථියෙන් සුනාෳ හිස් කථා මාගීයක්ය. ඒ නිසා ඒ කථාව ගැන වැඩි විස්තර ඕනෑ නොකරණ නමුත් මදක් ඒ ගැන කාරණා ගෙනහැර දක්වමි. හෙද මනාව අසත්වා.

# හුනුපොළ ගුරුන්නාන්සේ බුඩාගමට විරුඩව කළ කථාව මෙසේය.

මෙහි රැස්ව සිටින කිස්තියානිකාර බුඩාගම්කාර දෙපක්ෂයේ සමූහයා විසින් මම කියන්නාවූ කාරණා ගැන අගති විරහිතව කල්පනා කරන්ඩ ඕනෑය. දශපාරමිතා ධම්ය පූරණය කොට බුදුන් බුදුවූ බව බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙනවා සත්තකය. ඒ දශපාරමිතා ධම්යන් අතුරෙන් දනපාරමිතාව පළමුවෙනි පාර මිතා ධම්ය නම් වෙයි. එය සම්පූණි කිරීම පිණිස හිස් කපා දන්දුන් බවද, ඇස් උපුටා දන්දුන් බවද පෙනෙයි. යමෙකුගේ හිසකපා යමෙකුට දීමෙන් ඒ හිස් ලබන්නාට ඇති පුයෝජන යද, ඇස් උගුලා දීමෙන් ඇස් ලැබූ තැනැත්තාට ඇති පුයෝ-ජනයද යහපත් අන්දමින් පෙන්වූවොත් මිස නැත්නම් එබඳු කුියා කුසල කුියා කොට ඒත්තු ගන්ට බැරිය. හිස් කපා දීමෙන් ඔහුගේ ජීවිත හානියක්, ඇස් උපුටා දීමෙන් අන්ධ කමක් මිස වෙන ඵලයක් පෙන්වන්ට පුළුවන් නැත කියා මේ අන්දමේ කථාවක්ද, බත්මාලු කියා දෙවිගීයක් අපි අනුභව කරනවාය, එයින් බත් සපයන්ඩ කරන ගොවිතැන් වලින් අනන්ත පුාණින් විනාශ වෙනවාය. එබඳු වැඩෙන් ලබන බත් උඩ පුාණින් එකෙක් දෙන්නෙක් නොහොත් ඊට වැඩි ගණනක් මරා උයා තබාගන අනුභව කිරීම වරද නම් ගොයිතැන් නොකර අරින්ඩත් ඕනෑය. පුාණඝාත නොකර කිසිවෙකුට ජීවත් වෙන්ඩත් බැරිය. පුාණසාත කරලා පුරුදු නැති ඇත්තන්ඩ එය මහත් අම්හිරියක් ලකාට පෙනෙයි. මනාහොත් නිෂ්පුයෝජනෝ යම් සතෙක් මැරීම වරදවා මිස පුයෝජනය පිණිස සක්කු මැරුවාට වරදක් නැත කියා කථා මාගීයක්ද, සියළු ලෝකේ මැවුන් කාර දෙවි කෙනෙක් ඉන්නවාය. එ බව මම ඉතා සවල්ප කාරණ වලින් මේ සභාවට තේරුම් යන ලෙස කියමි. මොකවත් නොදන්න අම්මන්ඩිලා පවා දරුවෙක් ලැබුනු විට දෙවියෝ දුන් මගේ පුතාය කියනවා. මේ සියල්ලෝම වගේ දන්නවා ඇත. දේව කුරුණාවෙන් දේව පිහිටෙන් අපි ජීවත්ව සිටිනවා යනාදි කථාවල් බුඩාගමකාර ස්තී පුරුෂයෝ පවා නිතර කථා කරති. එසේ කථාවෙන් සියල්ලට ආධාර වූ දෙවිකෙනෙක් ලෝකයේ සිටින නිසාය කියා ලදවීමයා ගැන කථා මාගීයක්ද, දුටු ගැමුණු රජ්ජුරුවෝ අටමළාස් අක්ෂෞණියක් දෙමළ මස්නාවි නැතිකළාය කියා බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙනවාය, නමුත් ඒ **රජහට ඒ ගැන පවි සිඩවුනේ දෙතුන් දෙනෙකුගේය කියා**ක් එම පොත්වලම තිබෙනවාය කියා දුටුගැමුණු රජගැන කථා මාගීයක්ද බුදුන් පිරිනිවන්පා 453 වෙනතුරු බුදුන් දෙශනා කළ ලෙස ධම්ය පාඩමෙ තබාගෙන රහතුන්ගේ පරම්පරාවෙන් ධම්ය නොනසා පවත්වා ගෙන ආවාය කියා පළමුවෙන් සිරි මාන්න කතිසේරු තැන පොත් ලීම ගැන කළ කථාවට අයිති ඒවාම පුකාශ අකාට කථා මාගීයක්ද, මට ඉස්සරින් කථාකළ මේ මොහොට්ටිවත්තේ උන්නාන්සේ විසින් කිස්තියානි ආගමට විරුඬව කළ කථාවලට උත්තර දීමට මට වඩා සමථි පාදිලි උන්නාන්සේලා හිටින නිසා ඒ ගැන යමක් මම නොකියම් කියා කථාව අත්හිටෙව්වාය. හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථාව මෙහි සදහන් කළ තරමට නිරාකුල්ව තිබුනේ නැත. නමුත් මේ අදහසේ කථාවල් නොයෙක් අතට පටල පටලා කිසිවෙකුට තේරුම් ගන්ඩ බැරි ලෙසට කළාය. එලෙස පටලා අපත් මෙහි සඳහන් කළොත් පිස්සිගේ පලාමල්ල වෙයි. එලෙස ලීම දුස්කර නිසා කථාවේ අභිපුාව ගෙන නිරාකුල්කොට ලිව බව දතයුතු.

#### හුනුපොළ නිලමේගේ කථාවට මොහොට්ටිවක්තේ ගුණානඤ ස්වාමීන් විසින් උත්තර වශයෙන් කළ කථාව මෙන්න.

බුඩාගමට විරුඩව මෙපමණ වේලා මේ නිලමේ කළ කථාව අථියෙන් සූනාය. එහෙයින් ඉතා ඉක්මනට උත්තර දීම හැකිවෙයි. ඉන් නිසා මේ ගැන වඩා කාලය ඉකුත් නොකොට සවල්ප කාලයක් ඇතුළත ඊට සැහෙන උත්තර දී ඉන්පසු කිස්තියානි ආගමේ අසනාකම ගැන බොහෝ කාරණා කියමි. හෙද මේ සභාවේ සිටින සියල්ලෝම සාදරයෙන් අසත්වා. බොධි සත්වයෝය කියන උත්තම පුරුෂයෝ ශරීර අවයවයන් කෙරෙහි ඇත්තාවූ ලෝහය පවා මැඩ පවත්වා දන වේතනාව මස්තක පාප්ත කරනවා සත්තකය. එය බුඩාගම් කාරයො නැත කියන්නේ නැත. යමෙකුට හිසක් කපා දීමෙන් පුයෝජනයක් නැත. එය නිෂ්ඵලය කියා මේ කථාකාරයා කීවා මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන්ටම ඇසෙන්ට ඇත. හිස් කපා දීමෙන් අනත්ත පුයෝජනය ලැබෙන්ඩත් පුළුවන් බවට වැදගත් සාක්ෂි යක් පෙන්වන්නෙමි.

ශී් සහබෝය කියා රජ කෙනෙක් මේ ලංකාද්වීපයේ පුරාණ රජ කළාය. ඒ රජ්ජුරුවෝ ඉතා ධාර්මිකවූ පිටකතුධාරී වූ පණ්ඩිතතාත්තමයෙක්ය. ඒ රජහුගේ සහෝදරයෙක් ශී සහබෝ රජ්ජුරුවන් මරා රාජාය ගැනීමට කල්පනා කොට කැරැල්ලක් ඉපදෙච්චාය. එකල රජ වනාන්තර ගතවී එකලට මේ රටේ මද්ධිම පලාතය වූ මායාරටට පැමිණ සීනාකෝලේය කියන පලාතේ අත්තනගල්ලට පැමිණියාය. රජ මරණ අදහසින් කමන්වහන්සේගේ සහෝදරයා විසින් සිරිසහබෝ රජ්ජුරු-වන්නේ හිස ගෙනැත් දුන් කෙනෙකුටම මසුරන් දහසක් දෙනවාය කියා අනබෙර පුසිඩ කෙරෙව්වාය. එකල වස්තු ලෝහයෙන් නොයෙක් අයවල් නොයෙක් අයවලුන්ගේ හිස් කපා මේ ශී සහබෝ රජ්ජුරුවන්ගේ හිසය කියා දුන්නාහුය. ඒ රජද ඒ ගෙනෙන ලද හිස් ශී සහබෝ රජ්ජුරුවන්ගේ හිස නොවේය කියා පුතික්ෂේස කරන නමුත් මනුෂායින්ගේ හිස් කප කපා ගෙනයාම නොනැවති තිබෙන කල මගී පුරුෂයෙක් අපුසිඩ වේශයෙන් වනයෙහි සිටි ශී සහබෝ රජු දැක ආහාරයෙන් ක්ලාන්කව සිටින්නාවූ ඒ පින්වත් උත්කමයාට කමන් අත තිබුනු බත් මුල උනා එයින් බත් අනුභව කෙරෙව පසු ඒ රජ අනුරාධපුරයෙහි පුවෘත්ති ඒ මගී පුරුෂයාගෙන් ඇසුවේය. එකල බොහෝ මනුෂායින්ගේ හිස් කපා ගෙන ගොස් ඒ රජහට දෙන බවත් ඒ හිස් ශුී සහබෝ රජුගේ හිස් නොවේය කියා පුතික්ෂේප කරන බවත් ඒ පුරුෂයා විසින් දැන්වූ කල්හි ඒ පින්වත් ශී සහබෝ රජනෙම සංවේගයට පැමිණ මෙසේ සිතූ oස්ක. මේ ලෝකයේ යම් මනුෂායෙකුගේ හිසක් කැපූ කල්හි ඇට කාසියකටවත් අගය කළ නොහැක්කේය. එසේදි වුවත් මගේ හිස කැපූ කල්හි මසුරන් දහසක් අගය වන්නේය. එබැවින් මගේ හිස කපා මේ දුප්පත් මගී පුරුෂයාට දුන්නේ වීනම් ඔහුට මසුරන් දහක් දුන්නා නම් වේ. එපමණක් නොව අනාරෙ තිස් කැපුම් කා ජීවිත හානියට පැමිණෙන බොහෝ අයට ජීවිත දනයක් දුන්නා නම වන්නේ යයි සිතා ඒ රජනෙම බුදු බව පතා තමන්ගේ හිස කපා ඒ මගී පුරුෂයාට දුන් බව අත්තනගලු වංශය නම් වූ පොතෙහි පෙනෙයි. තවද ඔහුගේ ්හිස ගෙන ගොස් දී මසුරන් දහක් ලබාගත් බවද එතැන් පටන් අනරේ මීය යන සත්ත්වයින්ට ජීවීත දනය ලැබුනු බව පෙනෙයි. එම නිසා සඵල වූ ලෙස හිස් කපා දෙන්ට පුළුවන් බව මේ ආදි ලබාහෝ කාරණාවලින් පේන හෙයින් මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේ හිස් කපා දීම ගැන කළ කථාව අතිසයින් මූඪ පුලාපයක්ය. බෝධි සත්ත්වයන් වහන්සේලා ඉතා පණ්ඩිත වූ කරුණාවන්ත පුද්ගල කොට්ඨාශයක්ය. උන්වහන්සේලා හිස් කපා දන් දුන් තැනක් ඇත්නම මේ අන්දමේ බොහෝ සත්ව සමූහයාට වැඩ පිණිස වන්නේය. එසේ නොව නිස් කාරණේ යම් බෝධිසත්ත්ව කෙනෙක් හිස් කපා දුන් තැනක් නැත්තේය. එහෙයින් මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථාව අතිශයින් අථ් සූනාාය. මේබ්දු ලද්රුවන් දෙඩන පුලාප වැනි ක්ථාවලට වැඩි දුර කාරණා ලපන්වා කථාකිරීම නිෂ්එලය. එබැවින් කථාව මෙයින් නවත්වා මොහු වීසින් ගෙන හැර දක්වූ ඇස් දන් දීම ගැන කාරණා සවල්පයක් කියමි.

#### ඇස් දන් දීම ගැන.

දෙදෙව් ලොවට අධිපති වූ ශකු දේවේන්දුයා සිවි රජ්ජුරුවන්ගේ සර්ධාව පරීක්ෂා කිරීම පිණිස ඇස් ඉල්ලුවේය. එකල්ති උන්වහන්සේ ඇස් දීමට අකමැති වුනා නම් ඇසට තිබෙන්නාවූ ආසාව මැඩ පවත්වන්ඩ බැරිවූ බව පෙනෙයි. එබඳු ඇක්තන්ට බුඩත්වය ලබන්ට බැරිය. එම නිසා ඇස් වලට ඇති ආසාව මැඩ පවත්වා ඓතනාව ජය ගන්වන සවභාව සියළු බෝධි-

සත්ව වරයන්ගේ ඇති ධම්තාවක් නිසා සිවි රජ තෙම ඇස් උපුටා මනුෂා වෙස් ගෙන සිටිය ශකුයා හට දුන්නේය. එම හේතු-වෙන් ඒ රජ හට දිව ඇස් ලැබුණු බව කියා තිබෙයි. එම නිසා උන්වහන්සේ සවමීපයට සර්ධාව පරීක්ෂා කරන පිණිස පැමිණි ශකු දේවේන්දුයාට උන්වහන්සේගේ දෙ ඇස උපුටා දුන්නා සත්තකය. එම දීම නිසා එම ආත්ම භාවයෙහි උන්වහන්සේට දිවැස් පහල වූ බව කියා තිබෙයි. ශකු දේවේන්දු තෙම මිනිස් වෙස් ගෙන බෝධිසත්වයන් වහන්සේ කරා පැමිණ ඇස් ඉල්ලුවේ ඇස්වලින් පුයෝජනයක් ගන්ඩ නොව උන් වහන්සේගේ දන පාරමිකාව මුදුන්පක් කරවන පිණිසය. ඇස් දන් දීම පුකාශ වූ සිවි ජාතකේ පරමාර්ථය මෙලෙස වෙයි. මෙබඳු අභිපුාවක් ඇති ජාතක ධම්ය අනාාකාරයකට පෙරලා ලොවට අභවන්ඩ මොහු උක්සාහ කළත් එය පුළුවන් වැඩක් නොවේය. තවද ඇස් වලින් පුයෝජන ගැනීම පරමාර්ථකොට බෝධි සත්වයන් වහන්සේගෙන් යමෙක් ඇස් ලබා ගත්ත තැනක් වත් දුන් තැනක් වත් පුළුවන් නම් පෙන්නාපුවා වේ. එසේ පෙන්නුවොක් මීස නැත්නම මොහුගේ කතාව නිෂ්ඵලය. සිවි රජ්ජුරුවන්ගේ සර්ධාව පරීක්ෂා කරනු පිණිස ශකුයා වීසින් ඇස් ඉල්ලුවා මිස ශකුයාට ඒ ඇස් වලින් පුයෝජනයක් ලබා ගන්ඩ ඉල්ලුවා නොවේය. එම නිසා මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථා හාත්පසින්ම නිෂ්ඵලය, තුච්ඡය, නින්දිතය, මෙබඳු නින්දිත කියමන් ගැන මගේ කාලය මීඩංගු කරන්නේ නැත. තවද මොහු විසින් පුාණසාතය ගැන බත් උඩ මාලු තබාගන්නවාය යනාදි පුලාප සහිත කථාවකින් පුාණසාතයෙහි නිදෙස්කම පෙන්වන්ඩ උත්සාහ කළාය. නමුත් එයින් පුයෝජනයක් ඔහුට ලබන්ඩ පුළුවන් නැත. මක්නිසාද? මීට පුථම පැයේදී මා විසින් පුාණසාතය ගැණ පුකාශ කළ කාරණා මේ සභාවේ හිටින සියල්ලෝම දන්න නිසාය. ඉතින් මොහුගේ මේ කථා ගැන දෙන උත්තර මෙයින් නවත්වා මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේ විසින් මැවුන්කාර දෙවිකෙනෙක් ඇති බවට ගෙන හැර දක්වූ කාරණා වලට උත්තර දෙමි. **ඉහද ඇසිය යුතු.** -

## හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේ විසින් මැවුම් කාරයෙක් ඇති බවට කී කාරණාවලට උත්තර.

දරුවෙක් ලැබුනු විට දෙවියෝ දුන් මගේ පුතාය කියා මොකවත් නොදන්නා අම්මන්ඩිලා පවා කියන ි**බවද දේ**ව පිහිටෙන් අපි ජීවත්ව ඉන්නවාය කියා බුඩාගම් කාරයො පවා කියන බවද මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේ විසින් මේ සභාවේ පුකාශ මකළේ මැවුම් කාරයෙක් ඇති බවට සාක්ෂි වශයෙන් ය. මැවුම්කාරයෙක් ඇති බවට මොහු විසින් පුකාශ කළා වූ මේ කාරණා ඉතාම නිෂ්එලය. මක්නිසාද ලෝකයේ සවහා ධර්ය නොදන්නා වූ ද යමක් සිඩ වූ විට එය සිඩ වුනු අන්දම නොදන්නා වූ ද–අඥාන පුද්ගලයෝ ඒ සියල්ල දෙවියන් පිට තබා කථා කිරීම් දුන් පමණක් නොව සියළු කාලයෙහිම ඒ බව <sup>®</sup>බයිබලයෙන් පවා ඔප්පු වෙයි. කෙසේද? මිසරයට ධානා ගැනීමට ගිය යෝශ්ප්ගේ සහෝදර-යින්ට ධානා මැන දෙවා ඒ වෙනුවට ඔවුන් දුන් මුදලක් ඔවුන්ට නොදන්වා ඔවුන්ගේම ගෝනිවලට යෝශප් විසින් ම දුම්මේව්-ලව්ය. දෙවනු ඒ බව දුනගත් යෝශප්ගේ ස**ං**භාදරමයා බිය පත්ව දෙවියන් වහන්සේ විසින් අපට මේ කුමක් කරා දැයි කියා ලත වූ බව උත්පත්ති 42 වෙනි පරිච්ඡෙදේ 25 වෙනි පදේ පටන් සඳහන්ව තිබෙයි. මෙයින් පෙනෙන්නේ නොදන්නා දේ ගැන දෙවියන් පිට කබා කථා කරන පුරුද්ද සියලු කාලයෙහිම ඇති බවය. දැනුදු අඥාන ස්තීයෝ දරුවෙක් ලැබුනු විට ඒ දරුවා ලැබුනු අන්දීම දන ගන්ඩ පමණ ලෝක සවහාව නොදන්නා හෙයින් දෙවියෝ දුන් පුතාය කියන එක පුදුමයක් නොවේය. යම් ස්තුියෙක් දරුවෙක් ඉල්ලා කොපමණ කලක් දෙවියන්ට යාඥා කළත් පුරුෂ සංසගීයක් නැත්නම ඇට දරුවෙක් නොලැබෙන්නේය. දෙවියන්ට යා ඥාවක් නැතුව පුරුෂ සංසගීය පමණක් ඇත්තා වූ ස්තීන්ට දරුවන් ලැබෙන්-මන් ය. ඉතින් දරුවන් මැවුන් කාර්යො තරුණ පුරුෂයො මිස දෙවි කෙනෙක් නොවෙය. තවද පුරුෂ සංස**ගියක්** නැතුව මෙරිගේ කුසේ කිස්තුස් උපන්නාය. `ඕහු දෙවියන්ගේ පූතාය කියා කිස්තියානි කාරයො විශ්වාස කරති. එය එසේ නොවන බව වම් 1848 වේ අවුරුද්දේ අව්වු ගස්වා පුසිඩ කොට තිබෙන සි ජෙ... හැසලමගේ පොමතන් පෙනෙයි. කිස්තුස්ගේ මව වන මෙරි යෝශප්ට පාවා දෙන්ට මත්තෙන් පැන්තී්රස් කියා **සොල්දුදුවෙකුට එකතුව සිට** දරු ගැබක් හටගත්තායින් පසු **ඉයා්ගප්ට පාවා දුන්නාය කියාද කුිස්තුස් ගේ පියා දෙවි කෙනෙක්** නොව පෑන්තීරස් කියන සොල්දුුවාය කියාද, කිුස්තුස් උපදින කාලේදී ලියන ලද පොත් වලින් කාරණ `ගෙන ''සැල්සස්''

කියන පණ්ඩිතයාගේ පොත ඊට සාක්ෂි කොට පෙන්වා සී. ජේ. හැසලම විසින් ඇක්සිටර්වල බිසොප්ට ලියන ලියුම වලින් පුතිමණ්ඩිතව පොතේ තිබෙයි. මා විසින් කිස්තියානි ආගමට නින්දවක් වශයෙන් මේ කාරණා පුකාශ කළා නොව යල්ථාක්ත පොතේ තිබෙන නිසාම කී බව ඒ පොත කියවාපු අය දනිත්. මෙයින් ද පුරුෂ සංසගීයක් නැතුව දරුවන් උපදින්ඩ බැරි බව සහ කිස්තුස් දේව පුතුයෙක් නොවන බව පෙනෙයි. කිුස්තියානි කාරයො විශ්වාස කරන ලෙස මැවුන්-කාර එක දෙවි කෙනෙක් නැත්තේය. එසේ වී නමුත් මනුෂා ලෝකයාට ආධාර උපකාර කරන ආනුභා සම්පන්න දෙවියන් වහන්සේලා බොහෝ සිටිති. එම දෙවියන් වහන්සේලාගෙන් මනුෂායින්ට අනන්ත උපකාර ලැබෙයි. සීලවතී බිසව ආදී බිසෝවරුන්ට ශකු දේවෙන්දුයාගේ ආධාරයෙන් දරුවන් ලැබුණු බව කුසජාතකය ආදි ජාතක වලින් පෙනෙයි. මෙ ඇර උලකුඩය දේවියට දරුවන් නැති නිසා විභීෂණ දිවාරාජයාට ඔප්පු කිරීම පිණිස සැල්ලිහිණි සන්දේශය නම මාහැහි පොත තොටගමුවේ ශී රාහුල සථවිරයන් වහන්සේ විසින් පුබන්ධ කළ බවත් ඉන් පසු ඒ දේවියට දරුවෙක් ලැබුනු බවත් පෙනෙයි. සීලවතී ආදී පුණාවන්ත ස්තීන්ට දරුවන් ලැබීම පිණිස ශකුාදි මහෙශාකා දෙවියන් වහන්සේලා උපකාර කළා මිස උන්-වහන්සේලා විසින් කිුස්තියානි කාරයො විශ්වාස කරන ලෙස මැවීමක් කළා නොවේය. ආයු පිරිහිච්ච දේවතාවො දක ඔවුන්ට අසවල් සථානයේ පිළිසිඳ ගනුවයි කියා උන්වහන්සේ-ලාගේ ඉල්ලීම පමණකින් ඒ ඒ දේවිතාවා ඇවිත් පිළිසිද ගත් බව පෙනෙයි. මේ අන්දමේ දෙව උපකාර තිබෙනු හෙයින් බුඩාගම් කාරයො දෙවියන් වහන්සේලාට ගරු නම්බු කරති. ඒ මිස මැවුම්කාර දෙවි කෙතෙක් ඇත කියා බුඩාගම් කාරයො අතරේ විශ්වාසයක් නැත. තවද සියල්ලට මුල් වූ මැවුමකාර දෙවී කෙනෙක් ඉන්නවා නම් ඒ දෙවියන් මැවීම පිණිසක් වෙන දේවී කෙතෙක් සිටින්ඩ ඕනෑ බව එයින් පෙනෙයි. එසේ නැතුව මැවුම්කාර දෙවියන්ට පමණක් පටන් ගැන්මක් අන්තිම-යක් නැතිව සදකල් හිටින්නට පුළුවන් නම් අනිකුදු පුාණ ලත් සත්වයින්ගේ ආත්ම සවභාවත් එසේ පවතින්ඩ බැරි කමක් තව්ද මේ කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයො කියන අන්දමට පුාණවත් වූ මැවුන් කාරයෙක් නැත්තේමය. එසේ ද වුවත් සියල්ල උත්පාද්යට හේතු වූ මැවුම් කාරයො තුන් දෙනෙක් ඇත්තේ ය. ඒ තුන්දෙනා නම් වායො තෙජො ආපො යන තුන් දෙනාය. එම ධාතු තුනට පටන් ගැන්මක්වත් අන්තිමයක් නැත්තේ ය. සෑම තැනම වැඩ හිටින්නේ ය. සියළු බලය ඇත්තේ ය. පෘථිවියද පෘථිවියෙහි තිබෙන්නා වූ

සියල්ලද එම ධාතු කරණකොට ගෙන උපදින්නේ ය. මෙකී ධාතූන් තනි තනිව තිබීමෙන් යමක් හටනොගන්නේ ය. කාර්ණ නම් පොල් ගෙඩියක් තුළ තිබෙන ජලය මාස දහයක් දෙළසක් තිබෙන්නේ වී නමුත් කිසින් පරාණයක් එහි හටගන්නේ නැත. මක්නිසා ද? වායෝ තේජො යන ධාතූන් එහි සංසශීයක් නැති නිසාම ය. ් පොල් ගෙඩියක් සිදුරු කොට තැබුවේ වී නම් එහි පනුවො හටගන්නවා සක්කකමය. වායෝ තේජෝ යන ධාතූන් ආපෝ ධාතුව හා සංසගීය වීමෙන් පණුවන් හට ගන්නේය. මෙසේ උපදින ලද පණුවන් එහිම මැරි යාමෙන් දුවා වත් වූ පස් හටගන්න හැකි වන්නේය. බයිබලේ ලිවූ තැනැත්තාද මෙ කී ධාතු සංසගීයෙන් පෘථිවිය සහ එහි තිබෙන්නා සියල්ල හට්ගන්ඩ පුළුවන් බව දනගන හිටියා වූ පණ්ඩිකයෙක් වන්නේ ය. ඊට කාරණ නම් ලෝකය මැවූ අන්දම පුකාශ වූ බයිබලයේ මුලම පරිචඡෙදයෙහි දෙවියන් විහන්සේගේ ස්<mark>ප</mark>ිතුවි ජලමතුයෙහි හැසුරුණේය යයි කියමනෙන් පෙනෙයි. ඉතින් බයිබලයෙහි පවා පෙනෙන මැවුන් කාරයො නම් දැනට කිස්තියානි කාරයො වීශ්වාස කරන යෙහෝවඃ නොව හුලහත් ගිනිත් වතුරත් සියලු ලොව මවන බව පෙනෙන හෙයින් මැවුම කාරයො කොට අදිහනවා නම් මෙකී ධාතු මැවුම් කාරයො බවට විශ්වාස කරන්ට වටී. පිතා පුතු ස්පීතු යන තික්වයක් මෙකී ධාතුම වන්නේ ය. ඒ බව මෙකී කාරණවලින් පැහැදිලිව ලප්න හෙයින් අනා වූ මැවුම්කාර දෙවි කෙනෙක් ඇත කියා ෂෙන්වීම පිණිස අතිශයින් නිෂ්ඵල වන්නේ ය. තුච්ඡ වන්නේ ය, නින්දිත වන්නේ ය. පුාණවත් වූ සියලු බලේ ඇත්තා වූ දෙවී කෙනෙක් ඇත කියා පෙන්වීම පිණිස මෙපමණ වේලා මුර ගැසුවා වූ මේ හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථාවට උත්තර මෙපමණ සැගෙන ගෙයින් මෙයින් නවක්වා මෙකැන් පටන් ඔහු විසින් ගෙන හැර දැක් වූ අනිකුදු කාරණවලට උත්තර 

#### දුටු ගැමුණු රජ විසින් විනාශ කළ දෙමළ සේනාව ගැන කළ කථාවට උත්තර.

බුදු බණෙහි පුකාශ වූ පරිද්දෙන් සියල්ලටම කුසලා කුසල කම්යන්ගේ විපාක ලැබෙයි. දුටුගැමුණු රජ්ජුරුවො පමණක් එයින් මුක්ත වූ බවක් ධම්යෙහි පෙනී නැත. අල්ප සාවදා, මහා සාවදා කියා සියළුම කම්යන් දෙකොට්ඨාශයකට බෙදෙයි. ඒ රජ විසින් කළා වූ අල්ප සාවදා කම්යන්ට අල්ප වූ විපාකද මහා සාවදා කම්යන්ට මහත් වූ විපාකද ලැබෙන බව පුකාශ කළා වූ බුදු බණක් නොවන්නා වූ රසවාහිනී නම් වූ පොතේ ආ කියමන මේ ගුරුන්නාන්සේට තේරුම් ගන්ඩ බැරුව දෙඩෙව් පලාපවලට මීට වඩා උත්තර දීමෙන් පුයෝජන නැත. තවද පොතේ ලිවීම ගැන මීට පුථම වරක් මා විසින් උත්තර දූන් නිසා මෙහිදී ඒ ගැන කියන්ඩ ඕනෑ කරන්නේ නැත කියා හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථාවට මේ අන්දමින් උත්තර දී ඉන් පසු කිස්තියානි ආගමේ දෙස් දක්වන්ට පටන් ගෙන මෙහි පහත සඳහන් වෙන කාරණා ගෙන හැර දක්වන්ට යෙදුනාය. හෙද යහපත්ව ඇසිය යුතු.

මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානඥ සවාමීන් වීසින් කුිස්තියානි ආගමේ අසතා කම පෙන්වීමට දෙවෙනි වර ගෙන හැර දක් වූ කාරණ මෙන්න.

කිස්තියානි ආගමේ අසකාකම පෙන්වීම පිණිස මින් පසු මා විසින් ගෙනහැර දක්වන කාරණා ගැන මේ සියල්ලෝම අගති වීරහිතව කල්පනා කරන මෙන් ඉල්ලමි. කිස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරන යෙහෝවඃ දෙවි කෙනෙක් නොවේය. ඔහුට දේව අඩ්ගයක් ඇත්තේම නැත. ඒ බව විනිශ්චයකාර-යන්ගේ පොතේ 11 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 19 වෙනි පදේ පටන් 39 චෙනි පදේ දක්වා සදහන්වෙන කථාවෙන් පෙනෙයි:– එහි සඳහන්ව තිබෙන යප්තාගේ දුව යෙහෝවඃ විසින් දවන පූජාවෙන් පුද ගත් බවය. දවන පූජාව නම් යෙහෝවඃ ගේ පූජාසනේ ඉදිරිපිටට ගොනෙක් හෝ එඑවෙක් ගෙන ගොස් පළමු කොට බොටුව කපා එයින් වැහෙන ලේ යෙහෝවාගේ ආසනේ ඉස දෙවනුව ඒ සතා කැබලි කපා දරපිට තියා එම ආසනේ උඩම පිළිස්සීමය. එසේ කරන්නේ එයින් නගින දුම යෙහෝවඃට මිහිරි සුවදක්ය කියා බයිබලේ බොහෝ තැන්වල පුකාශව තිබෙන නිසාය. යප්තාගේ දුවගෙත් බොටුව කපා ඇගේ ලේත් ආසනෝ ඉස්ස බවත් ඇගේ මාලු එම ආසනෝ උඩ පිලිස්සූ බවත් ඔහු කළ පොරොන්දුව ලෙස ඇට කෙළේය යන කියමනෙන් පැහැදිලිව ඔප්පුවෙයි. යප්තා යෙහෝවඃ සමග වුනු පොරොන්දුව නම්, යුද්දෙන් දිනා එන කල ඔහු ඉදිරියට එන කවරෙක් නමුත් යෙහෝවඃ වහන්සේට දවන පූජාවක් කොට පූජා කරන්ටය. එලෙස ඉදිරියට ආවේ යප්තාගේ දුවය. ඒ නිසා යප්තා මහත් කනගාටුවට පැමිණ පොරොන්දුව ඉෂ්ට කළ බව කියා තිබෙයි. මේ අන්දමේ මනුෂා බිලි ගැනීමක් දෙවී කෙනෙක් කරන්නේ නැත. යප්තාගේ දුවගේ බොටුව කපා යෙහෝවඃට පූජා කළේ නැත කියා බයිබලයේ කියවා බලන කිසිවෙකුට කියන්ට බැරිය. මේ ඇර යෙහෝව: සියල්ල දක්නා ඥානයක් ඇති දෙවි කෙනෙක්

නොවන බවට තවත් අනන්ත සාක්ෂි තිබෙයි. එයින් මඳක් කියමි. යෙහෝව: දෙවියන් වහන්සේ පොළොවේ මනුෂායා මැව් බැවින් තැවුණු සේක. උන්වහන්සේගේ හෘදයෙහි සෝක

වූයේය.

උත්පත්ති 6 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 6 වෙනි පදයේ මෙලෙස තිබෙයි. මේ කියමනෙන් යෙහෝවඃට මත්තට වන දේ නො--ලපනුන බව හැහෙයි. නිතර පවතින දිවා **ද**ානයක් යෙහෝවඃට ඇතුව තිබෙනවා නම් මත්තට දුක් උපදින දෙයක් කරන්නේ නැත. මත්තට දුක් උපදින මෙබඳු මැවීමක් නොදන කළ නිසා යෙහෝවඃට සියල් දක්නා දොනයක් නැත්තේමය. සීලාචාර මනුෂායෙකුට ඇති පද්ම ගුණ ධම්යක්වත් යෙහෝවඃට නැති බවට තවත් අනන්ත සාක්ෂි තිබෙයි. එනම:-මෝසෙස් ද පූජක වූ එලියාසර් ද යෙහෝවඃ වහන්සේ අණ කළ ලෙස කළෝය. ඒ කොල්ල ගත් දෙය එනම:– යුඩ පුරුෂයන් විසින් අල්වා ගත් ඉතිරි වූ ගෝචරය හලක්ෂ හැත්තෑ පන්දහක් බැටඑ-වෝද, හැක්කැලද්දහක් ගවයෝද වූවෝය. ් පූරුෂ සංස්ගීය නොලැබුවාවූ ස්තීන් තිස්දෙදහක යුඩයට නික්ම ගිය තැනැත්-තන්ගේ කොටස් නම තුන්ලක්ෂ තිස්හත්දහස් පන්සියයක් බැටළුවෝය. යෙහෝව: වහන්සේගේ පඩුරු නම් බැටළුවන්-ඉගත් හසිය හැත්තෑපස්දෙනෙකි. සතිස්දහසක් ගවයෝය. ඉන් දෙසැත්තෑවක් යෙහෝව්: වහන්සේගේ පඩුරුය. තිස්දහස් පන්සියයක් කොටඑවෝය. ඉන් හැටදෙනෙක් යෙහෝවඃ වහන්සේගේ පඩුරුය. සොළොස්දහසක් මනුෂායෝය. ඉන් දෙකිස් දෙනෙක් යෙහෝව: වහන්සේගේ පඩුරුය. මෝසෙස් ලයහෝව: වහන්සේගේ තේව පූජාව පිණිස වූ පඩුරු යෙහෝව**:** වහන්සේ මෝසෙස්ට අණ කළ ලෙස පූජකවූ එලියාසර්ට දුන්නේය. ගණන් කථාවේ 31 වෙනි පරිචඡෙදයේ 31 වෙනි පදේ පටන් 43 වෙනි පදේ දක්වා මෙලෙස සදහන්ව තිබෙයි. ඉතින් මෙයින් පෙනෙන්නේ අනුන් සතු හරක් එඑ බැටඑ පුරුෂ ස්තීන් කොල්ලකෑමට යෙහෝව: මැදහත් බවත් එයින් කොටසක් යෙහෝවඃ බාරගත් බවත්ය.

තවද, යෙහෝවඃ වහන්සේට බොන පූජාවක් පිණිස පිරිසිදු තැනක තද මුදුික පෘනය වත්කරන්ට සලසාලව, කියා ගණන් 28 වෙනි පරිචඡෙදයේ 7 වෙනි පදේ තිබෙයි. තවද මුදුික පෘනය නම ඉතා මත්වෙන බීම වගීයක්ය. සීලාචාර මනුෂායින් පවා නින්දු කරන්නාවූ සුරාපානාදී මෙබදු නොකටයුතු කියාවලින් පිරි තිටින කෙනෙක් උත්තම වූ දෙවි කෙනෙක්ය කියා ඇතී-මෙන් පරලොව වැඩක් සිද්දකරගන්ඩ අතිශයින් බැරිය. එබැවින් යෙහෝවඃ දෙවිකෙනෙකුත් නොවේය. මැවුම්කාර-යෙකුත් නොවේය. සියළු බලේ ඇත්තාවූ කෙනෙකුත් නොවේය. සියල්ල දක්නා ඥානය ඇති කෙනෙකුත් නොවේය. ඔහු වනාහි මෘග බිලි මනුෂා බිලි ගැනීමට ඉතා පුිය වූ කද එරුෂ අමනුෂායෙක් වන්නේය. ඒ බව ඔප්පුකිරීමට තවත් වැදගත් අනන්ත සාක්ෂි තිබෙය. එයින් සමහරක් ගෙනහැර දක්වමි. කිස්තියානි ආගම සහමුලයෙන්ම ධරාතිබෙන්නේ බැයිබලේ නම පොතේය. එම පොත පළමුවෙන් ලිව්වෙන් යෙහෝවඃගේ ආගම මුලින් ඉපදෙව්වෙත් මෝසෙස් නම් පුරුෂයාය. මෝසෙස් වනාහි මිනී මරා හැංගී රටහැර ගොස් මීදියන් දේශයට පැමිණ යේතුෝ නම් කපුරාළගේ දියනි කෙනෙක් වූ සිප්පෝරා කියන ස්තී පාවාගෙන යෙහෝවඃ කියා කෙතෙක් මට සම්බ වුනා යයි කියා ඕහට නොයෙක් දෙල බිලි දෙමින් බන්ධනය කොට මිසරයට පැමිණ මිසරයෙහි වාල්ව සිටි තමන්ගේ ජාතියෙහි ඊශුාලිත සෙනග එයින් මුදවා ගෙන ගිය අන්දමත් අනන්ත සථානවලදී යෙහෝවඃට දෙල බිලි දුන් අන්දමත් පුකාශව තිබෙයි. මේ කියමන් එකිනෙක කල්පනාක්ර බැලීමෙන් පෙනෙන්නේ මෝසෙස් තමන්ගේ බන්ධුන් වහල් කමෙන් නිදහස් කර ගැනීමට යක්ෂ බන්ධන යක් කරගෙන එම යකාට නොයෙක් දෙල බිලි දෙමින් හාස්කම පෙන්නු බවය. මෙසේ අමනුෂා පිළිවෙත් වලින් සංගුහ වූ බැයිබලය පරලොව ගැලවීමේ මාගීයක්ය කියා විශ්වාස කිරීමත් එහි සඳහන් වූ ියෙහෝවඃ දෙවිකෙනෙක කියාත් ඔහු මැවුම කාරයෙක කියාත් හිතා ගෙන කිස්තියානි ආගම විසවාස කරනවා නම් එයත් නුවණට හුරු වූ කිුියාවක් නොවේය. එසේ බව නික්මයාම නම් පොතේ මුල පටන් කියවා බලන කාටත් තේරුම ගන්ඩ පුළුවන් නිසා ඒ ගැන බයිබලයෙන් පදයන් දක්වීමට මෙහිදී වැඩි මහන්සි ගන්නේ නැත. තවද කිස්තියානි ආගමේ අසතා කම් පෙන්වීම පිණිස වැදගත් කාරණ රාශියක් බයිබලයෙන් ඔප්පු කරන්ඩ තිබෙන්නේ වී නමුත් අපේ පොරොන්දු වල පුකාරයට අද කාලය නැත. හෙට දවසෙන් මේ සභාවේ මෙලෙසම කථාකරන්ඩ මට ඉඩ පුස්ථා තිබෙන නිසා ඒ ගැන මම මහත් පුීතියෙන් පසුවෙන බව සභාවට දැනුමදී මොහොට්ටි වත්තේ සවාමීන්ගේ කථාව අත්හිටවන්ඩ යෙදුනා ඇත. ඉන් පසු එහි රැස්ව හිටියා වූ දෙපක්ෂෙ උදවියම තම තමන්ගේ නිවාස සථානවලට පැමිණියා ඇත. බුඩ පක්ෂයෙ උදවිය එද මහත් පීතියෙන් ගිය බවත් කිස්තියානි පක්ෂෙ උදවිය එලෙස පීතිමත් කමක් නැතිව දුර්මුබව ගිය බවත් හුනුපොල ගුරුන්නාන්සේගේ කථාවට කිස්තියානි පක්ෂෙ උදවිය අපුසන්න වූ බවත් දුටිමු.

#### ජූනි මස 10 වෙනි දින උදය වරුවේ සිරිමාන්න කතිසේරු තැන විසින් බුබාගමට විරුඛව කළ කථාව මෙන්න.

1 වෙනුව මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන්ටම බුඩාගමේ අසතාකම දන ගැනීම පිණිස මට ගෙනහැර දක්වන්ට බොහෝ කාරණ තිබෙයි. එයින් පළමු වෙනුව මා විසින් පුකාශ කරන්නේ නම් බුඩාගමේ තුන් පිටකය වෙන රටක නොලී බවය. ඊට මම ගෙන හැර දක්වන කාරණ නම් දඹදිව පුරාණ කාලවල පොත් ලියා තිබුනා නම් ඒවා මේ රටට ගෙනෙන්ඩ ඕනෑය. එසේ ගෙනා බවක් බුඩාගමේ පොත්වල සඳහන්ව නැති නිසාද,

2 වෙනුව රහතුන් හිටියාය කියා බුඩාගම් කාරයො විශ්වාස කරනවා මීස ඊට සාක්ෂියක් පෙන්වන්ඩ බුඩාගම් කාරයින්ඩ

බැරිය කියාද,

3 වෙනුව නර වෙළදාම බුදුන් විසින් තහනම් කරලා තිබෙන නමුත් වෙස්සන්තර රජ දරුවන් දුන්න එක නර වෙළදාම

වෙනවාය කියාද,

4 වෙනුව බරදට නම් යක්ෂයාට බෝධි සත්වයන් දරුවන් දෙන්නෙක් දන් දුන්නාම මුරු මුරු යන අනුකරණ පවත්වා බොධිසත්වයා ඉදිරිපිටදීම ඒ දරුදෙන්නා ලේ පෙර පෙරා කැ බව බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙනවාය. නමුත් මෙබඳු කෘරතර අසන්ඩ පමණක් අමිහිරි දේවල් බුදුබව ලබන පින්ය කියා බුඩාගම් කාරයෝ විශ්වාස කරනවාය කියාද,

ි 5 වෙනුව බුඩාගම් කාරයො ආත්මයක් නැත කියනවාය. නමුත් පරලොව වැඩ පිණිස පින්කිරීම ආත්මයක් නැත කියන්-

නන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත කියාද,

6 වෙනුව බුදුන් ජීවත්ව සිටින කාලේදී පවා බුදුන්ගේ ශාවකයෝ බොහෝ වැරදි කළාය කියා බණ පොත්වල තිබෙනවාය. ඒ වැරදි නම දැන් සිටින ඇත්තන්ඩ අසන්ඩවත් පිළිකුල් වූ දේවල්ය කියා ද,

7 වෙනුව බුදු බව ලැබීමට පතන්නා වූ බෝධි සත්වවරු බුදුවරුන් ගෙන් විවරණ ලබන්ට ඕනෑය කියා බුඩාගම කාරයො කියති. එසේ ඒ විවරණ නො ලැබ යමෙකුට බුදු වෙන්ඩ බැරිය කියනවා නම් මුලදී බුදු වුනු බුදුන් විවරණ නොලබා බුදු වුනේ කෙලෙසද කියාද,

8 වෙනුව සංසයා මස් කැමෙන් තුරත් කරවන පිණිස දෙවිදත් තෙර බුදුන් ගෙන් වරයක් ඉල්ලූ කල මස් කෑම ඉතා හොඳ දෙයක්ය කියා බුදුන් කීවාය කියාද කථාවක් කළාය. ඒ කථාවට මේ කාරණ නැවත කියමින් කථාව දික්කර ගත්තා මීස වෙන සාරවත් වූ කථාවක් ඔහු විසින් කෙළේ නැත. ඉන් පසු මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් විසින් මේ කාරණ වලට පිළිවෙළින් උත්තර දුන්නාය. හේ මෙසේය:

1 වෙනුව මේ සභාවේ හිටින සියල්ලන්ටම මේ කතිසේරු තැනගේ කථාව ඇසෙන්ට ඇත. මොහු ඊයේ දවසෙත් පළමු කොටම කථා කෙළේ බුඩාගමේ පොත් ලීම ගැනය. ඒ කථාවට සැහෙන උත්තර මා විසින් ඒ දවසේ පුකාශ කළ බව මේ සියල්ලෝම දන්නවා ඇත. ඒ නිසා ඒ ගැන වැඩි මහන්සි ගන්ඩ ඕනෑ කරන්නේ නැත. දඹදීව ලියාපු පොත් මේ ලංකාවට ගෙනා බවත් බුඩාගමේ පොත්වල සඳහන්ව නැත කියා මොහු විසින් පුකාශ කෙළේ මොහුගේ නො දනුම් කමින්ය. දඹදීව පුරාණ කාලේ පැවති අකුරු වලින් ලියාපු සමහර ධම් කොටඨාශවල් මේ රටේ ගල්වල පවා කොටා තිබෙනවාය. ඒ බව මිහින්තලේට ගියොත් කියවා පෙන්වන්ට පුළුවන. එබැවින් දඹදීව ලියු බණ පොත් පුරාණ කාලේ මේ රටට නොගෙනාවාය කියා සිහි ඇති කවරෙකුට නමුත් කියන්ඩ බැරිය. තවද කාමබෝජ, බුරුම සියම් යන අකුරු වලින් ලියාපු බණ පොත් මේ රටට බණ පොත්ය. ඉන් නිසා දඹදීවට අයිති රටවලින් මේ රටට බණ පොත් ගෙන ඒම පුරාණ පටන් පැවති සිරිකක් බව ඔප්පු වෙයි. මේ කතිසේරු තැන මේ ආදි කාරණ ගැන කිසිත් නොදන කළ කථාවට මීට වඩා යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

2 වෙනුව රහතුන් හිටියාට කිසිම සාක්ෂියක් නැත කියා මේ කතිසේරු තැන මේ සහාවේ මුරගැහුවා මේ සියල්ලන්ටම ඇසෙන්ඩ ඇත. මොහු වැනි නුගත් අයට රහතුන් හිටිය බවට සාක්ෂි නැති නමුත් උගත් පණ්ඩිකයන්ට රහතුන් හිටිය බව දනගැනීමට අනන්ත සාක්ෂි තිබෙයි. එයින් සවල්පයක් මා විසින් ගෙන හැර දක්වම්. සෘද්ධි වන්තයෙකුට මිස වෙන මොනයම් මනුෂායෙකුට වත් හිමාල කන්ද මුදුනට යන්ට බැරිය. ඒ හිමාල කන්දේ මිස වෙන කොයි සථානයකවත් චන්දකාන්ති, සූරියකාන්ති කියන සිලා වගිය ඇත්තේ නැත. එයින් චන්දු කාන්තිය කියන සිලා වගියෙන් ගලක් මිහින්තලේ අම්බසථල කියන දගැබ ස්වමීපයෙහී තිබෙනවාය. ඒ ගල කොයි කෙනකුට නමුත් එහි ගියොත් බලන්ට පුළුවන. ඒ ගල සෘද්ධි චන්ත රහත් කෙනෙක් විසින් හිමාලයෙන් ගෙනැත් එහි තැබුවා සත්තකය. එය එසේ කළේ අනාගත කාලේ උපදින මනුෂායින්ට රහතුන් සිටිය බව දන ගැනීමට ලකුණක් වශයෙන් ය. රහතුන් සිටිය බව ඔප්පු කිරීමට මේ කාරණාව ඉතාමත් සුඑය. මීට වඩා වැදගත් ඔප්පු සාක්ෂි පොත්වල බොහෝසේ තිබෙයි.

මහා වංශය කියන පාලි පොත බණ පොතක් නොවේය. මේ රටේ රජ කළ රජ දරුවන්ගේ පිළිවෙළ කථාවය. එහි අනන්ත සථානවල රහතන් වහන්සේලා හිටිය බවත් උන්වහන්සේලාගේ ඉර්ධි පාතිහායා ගැනත් සදහන්ව තිබෙන අන්දම මේ කථා-කාරයා දන්නවා නම් රහතුන් හිටිය බවට කිසිම සාක්ෂියක් පොත්වල නැත කියා මුර ගසන්නේ නැතුවා සත්තකය. තවද තර්ක වාාකරණාදි සමස්ත ශාස්තුයෙහි කෙළවරට පැමිණි චන්දුභාරතී නම් බුෘහ්මණ පණ්ඩිතෝත්තමයා විසින් රචනා කරනලද බෞඛ ශතකය නම් පොතේ කිසිවෙකුට නැති කරන්ඩ බැරි ආනුභාවක් ඇති සධාතුක සිලා පුතිමාවක් ගල් පිළිම වහන්සේ නමක් දඹදිව ජය මහ බෝධි මූලයෙහි තිබෙන බව කියා තිබෙයි. චන්දුභාරතී වැනි උත්තම පණ්ඩිතයින් පවා ඉර්ධිවන්ත රහතුන් වහන්සේලා සිටිය බව විශ්වාස කොට උන්වහන්සේලාගේ අධිෂ්ඨාන බලය ලෝකයාට අභවන පිණිස

> ''නාගාලයො පරිධරාලය චකුවාල– මූර්ඩි නිකුට ගත කාංචන ශෛල ශීගෙ බොධිදුමූල නිහිතාක්ෂය ධාතු බිමිබා– විහුාන්තමාමී සිරසා ජින වෛතා මසීයම්''

යන මේ ශ්ලෝකය එම පොතට ඇතුළත්කර තිබෙන්නේය. මේ ආදී අනන්ත පණ්ඩිතයන් විසින් රහතුන් හිටිය බවට අනන්ත සාක්ෂි ගෙන හැර දක්වා පොත්වල තිබෙද්දීත් රහතුන් හිටිය බවට කිසිම සාක්ෂියක් පොත්වල නැත කියා මොහු කීවේ මොහුගේම තිබෙන අඳාන කමේ බලවත් කම නිසාමය. ඒ නිසා මේ ගැන කරන කථාව මෙයින් නවත්වමි. ඉන් පසු වෙස්සන්තර රජ බමුණාට දරුවන් වික්කේ නැත. ඒ නිසා ඒ ගැන උත්තර දීම නිෂ්ඵලය. බරදය නම යක්ෂයා මංගල බෝධි සත්වයන් වහන්සේගෙන් දරුවන් ලබාගෙන එය යක්ෂයා කළ කෲර කියාව බෝධි සත්වයන් පිට හෙලන්ඩ උත්සාහ කළ කෘතිසේරු තැනගේ කථාවට උත්තර දෙමී. මනාව ඇසියයුතු.

#### මංගල බෝධිසත්වයන් විසින් දුන් දරුවන් ගැන කළ කථාවට උත්තර මෙන්න.

4 වෙනුව බරදඨ නම් යක්ෂයෙක් මිනිස් වෙස් ගෙන මංගල බෝධි සත්වයන් කරා විත් උන්වහන්සේ ගෙන් දරුවන් දෙන්නා ලබාගෙන දෙවනු යක්ෂ වේසයෙන් සිටගෙන එම දරුවන් කෑ බව බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙනවා සත්තකය. මේ අන්දමේ නපුරු අදහසක් පිට දරුවන් ඉල්ලූ බවක්වත් ඔහු යකෙක් බවක්වත් මංගල බෝධි සත්වයා දන්නේ නැත. එබන්දක් දෙන ගැනීමට උන්වහන්සේට එම ආත්මේදී දිවා දොනයක් පහළව තිබුනේ නැත. එබළු දොනයක් තිබුනා නම් උන්-වහන්සේගේ දනාධාාසයත් සම්පූණි කොට දරුවන්ට හානියක් නැති කරනවා සත්තකය. යම්කිසි ධනවත් පුරුෂයෙක් පිටිසර ගමක දරුවන් ඇති ගෙදරකට පැමිණ ඒ ගෙදරින් කොල්ලෙක් ඉල්ලා ගෙන විත් දෙවනුව එම පුරුෂයා විසින් ඒ කොල්ලා යම් කරුණක් ගැන මරා දම්මාට ඒ කොල්ලා බාරදුන් දෙමවි පියන් ඒ ගැන වරදකාරයෝ වෙන්නේ නැත. මෙබ්දු නඩුවක් දන් පවතින අධිකරණ ශාලාවක් ඉදිරිපිටට ගෙනාවොත් කොලුවා මැරූ පුරුෂයාට අවවු කරනවා මිස කොලුවාගේ දෙමව්පියන්ට කිසි අච්චුවක් කරන්නේ නැතුවා සත්තකය. මක්නිසාද? කොලුවා බාර දුන් දෙමව් පියෝ ඒ කළ අපරාධයට මොන අන්දමකින්වත් මැදහත් නැති නිසාය. එසේම මඩ්ගල බෝධි සත්වයා විසින් වැඩ ගැනීමට බාරදුන් දරුවන් කෑවාට එම යක්ෂයා වැරදි කාරයා වෙනවා මිස ඒ ගැන මොන අන්දමින් වත් බැඳී නැකි බෝධිසත්වයා වරද කාරයෙක් වෙන්නේ නැත. යම්තම් සිහිය ඇති කාටත් තේරුම් ගන්ට පුළුවන් මෙබඳු සැහැල්ලු දේ මහත් බරපතල කාරණා කොට අභවා මනුෂායන් මුළා කරන්ට හදන මේ කතිසේරු තැනගේ අදහස සම්පූණි කිරීමට අවකාශ ලැබෙන්නේ නැත. ඉන් නිසා මේ ගැන කරන කථාව මෙපමණ සැහෙන හෙයින් මෙයින් නවත්වා බුඩ ධම්යෙහි තිබෙන අනත්තා යන පදය ගැන මේ කතිසේරු තැන කී කාරණාවලට උත්තර දෙමි. හේ ශුවණය කටයුතු.

5 වෙනුව අනිච්චා; දුක්ඛ, අනත්තා කියා බුඩ ධම්යෙහි තිබෙනවා සත්තකය. සියලු සංස්කාර ධම්යන් ඇතිවන හෙයින් අනිච්චා කියාද, හවයෙහි සියලු තන්හිම දුක් හෙයින් දුක්ඛා කියාද ආත්මයයි කියා පෙන්වන්ට දෙයක් නැති හෙයින් අනත්තා කියාද බුදුන් විසින් දේශනා කොට තිබෙයි. රූප ස්කන්ධ, වෙදනාස්කන්ධ සඤ්ඤාස්කන්ධ, සංඛාරස්කන්ධ, විඤ්ඤාන ස්කන්ධ යන පඤ්චස්කන්ධයම මෙහිම නිරුඩ වෙයි. මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් කිසි දෙයක් පරලොව නොයන්නේය. එසේ වුවත් මේ සත්වයාම පරලොව උපදින්නේය කියා බුඩ ධම්යෙහි පෙනෙයි. මේ ධම්ය ඉතා ගාමහිර වූ පණ්ඩිත ගොවර වූ ධම්යක්ය. මෙහි අදහස මේ කතිසේරු තැනට තේරුම් ගන්ට බැරුවාට අපිද පුදුම නොවෙමු. ආත්ම සවභාව නාඳුනන්නා වූ කිස්තියානි කාරයන් කියන්නා වූ පුකාරයට පුණය මෙයින් පිටත්ව යන්නා වූ දෙයක් නම් එය නැවැත්වීමට හැකි වෙයි. හේ කෙසේ ද? තදබල පව කළා වූ පුරුෂයෙක්

ආසන්න කාලයෙහි සන වූ ලෝහ බඳුනක් තුළට පුවිෂ්ට කරවා මනාකොට පියන්පත ගසා තවත් පිටින් ඊයම් ගා තැබූ වීනම් ඔහුගේ පුාණය පිටවෙන්ඩ නොහැකිව එහිම තිබෙයි. එසේ කල පරලොව උත්පත්තිය නැතිවෙයි. සදකාලික ගින්නෙන් දවන නරකාදී දුකද ඔහුට නො ලැබෙයි. දෙවියන්ගේ නියමයද කඩ වන්නේය. `සියළු ධම්යන් සව්ාකාරයෙන් අවබෝධ කළා වූ සව්ඥයන් වහන්සේ පමණක් ආත්ම සවභාව මනා කොට දූනගත් හෙයින් ඇත්ත ඇති හැටි කියා තිබෙයි. එය අවබෝධ වීම පිණිස නාගසේන ස්ථවීරයන් වහන්සේද නොයෙක් උදහරණ පෙන්වා තිබෙයි. ඒ නම් යම් පොතකින් තවත් පොතක් ලිව්කල පළමු තිබු පොතෙන් අළුත් පොතට කිසිත් නොගියේ ය. එසේ නොගියත් වෙන පොතක් නොව පළමු පොතම වන්නේය. මරණාසන්න කාලයෙහි කමානුරුපව උත්පත්ති සථානය පෙනෙයි. එකල තෘෂ්ණාව කරණකොට ගෙන එහි ඇලෙයි. එම නිසා සත්වයන්ගේ චුතවීමත් ඉපදීමත් එකවිට වෙයි. අතරක් නැතිවෙයි. මේ අන්දමට සත්වයන් පරලොව උපදිනවා මිස මේ පංචස්කන්ධයෙන් පරලොවට ගමන් කරන්නා වූ දෙයක් ඇත්තේ නැත. මේ කියමන ඉතාම නුවණ ඇති අයට ගෝවරවා මිස මේ කතිසේරු තැන වැනි මන්ද බුද්ධීන්ට ගෝචර නොවෙයි, මිථාාදෘෂ්ටී නමැති අන්ධකාරයේ ගිලී හිටින නුවණ මඳ අයට මිස නැණුවත් අයට තේරුම් ගත්ට බැරිකමක් තැත. එම නිසා ඒ ගැන කරන කථාව මෙපමණිත් නවත්වා බුදුත් හිටිය කාලේදී පවා බුඩ ශුාවකයෝ වැරදි කළාය කියා මේ කතිසේරු තැන කළ කථාවට උත්තර දෙමි. හෙද අසත්වා!

6 වෙනුව බුදුන් සිටිය කාලේදී ද ඊට පසු කාලවලද වැරදි කළා වූ බුඩ ශුාවකයෝ හිටියා සත්තකය. දත් පවතින කාලේත් එසේම වැරදි කරන ශුාවකයෝ නැත කියා අපි කියන්නේ නැත. පවිටු වූ පුද්ගලයෙක් බුදුන්ට ශුාවකයෙක් වුනේ වී නමුත් ඔහුගේ පවිටු ගතිය අත් නොහැර වැරදි කළාට ඒ ගැන සව්ඥයන් වහන්සේටත් උන්වහන්සේගේ ධම්යටවත් යහපත් සංසයාටවත් ඒ ගැන දෝෂයක් කියනවා නම් ඒ කියන තැනැත්තා තදබල අඥානයෙක්ය. එබඳු අඥාන ගතියක් මේ කථාකාරයාටත් ඇති බව මේ සභාවට ඇහෙව්වා මිස වෙන පුයෝජනයක් නැත්තේය. එබැවින් මේ ගැන කරණ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

#### බොධිසත්වයන් වහන්සේලාගේ විවරණ ශීය ගැන කළ කථාවට උත්තර දෙමි.

# හෙද ඇසුව මැනවී.

7 වෙනුව මුල් වූ බුදු කෙනෙක් ඇත කියා මේ කතිසේරු තැන කියයි. එසේ මුන්නැහේ කියන්නේ වී නමුත් අපි කියන්නේ නැත. ''අනමතග්ගොයං භික්ඛවෙ සංසාරො පුඛ්ඛා කොටිනපඤ්ඤායති'' කියා බුදුන් වදළ ධම්යෙහි ආකාරයටත් එබන්දක් නොපැනෙයි. බුඬධම්යට විරුඬව කරන මෙබදු කථාවලට උත්තර දීමට අපේ කාලය පුමාද කරන්ඩ ඕනැ නැත. එසේ වී නමුක් බුඬාගමේ තත්ත්වය නොදන්නා අයට පුයෝජන වීම පිණිස මේ ගැන මදක් කාරණා කියමි. අනන්ත වූ ලෝක ධාතු හෙවත් සක්වළවල් ඇත්තේය. ඒවා කලින් කල සැදෙන්නේ ය. එසේම කලින් කල විනාශ වන්නේ ය. මේ අන්දමින් ඇතිව නැතිවන්නා වූ ලෝක ධාතුවල අනන්ත කුමවලින් යුත් සත්ව සමූහයක්ද ඇත්තේය. ඔවුන්ද වුති පුතිසන්ධි වශයෙන් නොයෙක් තන්හි සැරිසරා ඇවිදින්නාහුය. මෙකී පුාණවත් වූ ද සියල්ල හටගත්තා වූ ද මුල් වූ මුලක් ඇත්තේ නැත.

මේ ලෝක ධාතුවෙන් හා සත්වයෝත් අසවල් කාලේ සෑදු නාය. ඊට පුථම ඇත්තේ නැත කියා යමේක් කියනවා නම් ඊට පුථම කිසිත් නැති අනන්ත හිස් කුහරයක් පමණක් ඇති බව හැඟෙයි. එසේ කිසිත් නැති කමකින් අනන්ත කාලයක් පසුව මෙබඳු ලෝකයක් සහ සත්වයන් සෑදුනා නම් ඊට පුථමත් වෙන්ඩ බැරි නැත දෙවියෙක් නමුත් මේ ලෝකය සහ සත්වයෝ යම් කලක මැව්වා නම් ඊට පුථමත් මෙබඳු මැවීම් නොකළාය කියා හිතන්ට කිසිසේත් යුතුකමක් නැත. මේ ලෝකය සහ සත්වයෝත් යම් හේතුවකින් සෑදෙන්ඩ හෝ යමක් විසින් සාදන්ඩ හෝ යම් කාලයක පුළුවන කියා සීමාවක් නියමකර ගන්නවා නම් ඒ සීමාවට පුථමත් එලෙස වෙන්ඩ පුළුවන් බවට එකම සාක්ෂි වෙයි. ඉන් නිසා මේ ලෝකයාට මුල් වූ පටන් ගැන්මක් තිබෙන්ඩ බැරිය. ඇතිව නැතිවන්නා වූ සවහාවයෙන් යුක්තව සදකල් පවතින්නා වූ ලෝකයට ද එහි වාසය කරන්නා වූ අනන්ත වූ සත්වයන්ට ද ආදියක් නැත්තේය. අන්තයක් නැත්තේය. එබඳු සත්වයන් අතරේ පහල වෙන්නා වූ බුදු වරයන්ද අනන්ත වන්නේය. එබැවින් මුලින්ම බුදු වූ මුදු බුදුන් විවරණ ලැබුවේ හෙවත් සරණ ගත්තේ කොයි බුදුන්ගෙන්ද කියා අපෙන් ඇසුවේ බුඩ

ධර්මෙ හරි ආකාර නොදැනම බව පෙනෙයි. තමන් විශ්වාස කරන කිස්තියානි ආගමවත් බුද්ධාගමවත් දෙකම ගැන කිසිත් නොදන්නා මේ කතිසේරු තැනගේ කථාවට උත්තර මෙපමණ සැහෙන හෙයින් මෙයින් නවත්වා දෙවිදත්තෙර බුදුන්ගෙන් ඉල්ලූ වර ගැන මොහු කළ කථාවට උත්තර දෙමි. එයද අසත්වා!

8 වෙනුව මේ කතිසේරු තැන විසින් දෙවිදත් තෙරගේ වර ගැන පුකාශ කළ කාරණ බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙන අන්දමට භාත්පසින්ම වීරුඛ ය. මස් කෑමෙන් සංඝයා තුරන් කරවනු පිණිස ශික්ෂා පදයක් පනවන ලෙස දෙවිදත්තෙර බුදුන්ගෙන් වර ඉල්ලුවා සැබෑය. ඒ ඉල්ලීමට සව්ඥයන් වහන්සේ එකහ වුනේ නැත. එහිදී මස් කෑම ඉතා හොඳ දෙයක්ය කියා සව්ඥයන් වහන්සේ විසින් වණනා කළ බවක් බුඩාගම් පොතක ඇත්තේ නැත. නමුත් මේ කතිසේරු තැන මස් කෑම ඉතා හොඳ දෙයක්ය කියා බුදුන් වණිනා කළ බවක් කියා පෙන්වා දුන්නාය. බුඩාගමේ පොත්වල නැති දේ ඇත කියා මෙබඳු සභාවල පුකාශ කරන්නේ බොරු කීමට විලිබිය නැති කමින්ය. එම නිසා මුන්නැහේගේ අභූත කියමන්වලට මීට වඩා කථාවක් අපට කරන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත. තවද කිස්තියානි ආගම අසතා ආගමක් බව පෙන්වාදීම පිණිස මීට පුථම මේ සභාවේ මා විසින් පුකාශ කළ කාරණා ගැන කිස්තියානි පක්ෂයට මේ සභාවේ කථා කළ කොයි කෙනෙක්වත් නිසි උත්තර දුන්නේ නැත. එසේද වුවත් අඳෙනයින් රවටන්ට සිතාගන තමන් විශ්වාස කරන බයිබලේට පවා විරුඩව කියමන් වගයක් පුකාශ කළාය ඒ නම් මිසරයේ කුඑඳුලන් මැරීම පිණිස යෙහෝවඃ ගියේ නැත කියාය. ඒ කියමන හාත්පසින්ම බයිබලේට විරු**ඩය. හේ කෙසේද? යෙහොවඃ වහන්සේ** මීසර වාසීන්ට පහර දෙන පිණිස ගොස් උන්වහන්සේ උඩ පඩි කදෙහිද කනු දෙකෙහිද ලේ දැක දෙර ඉක්මවා යන සේක යනු බයිබලයෙහි තිබෙයි. මෙබඳු උගත් පණ්ඩිකයින්ගෙන් යුක්ත වූ සභාවල මෙබඳු බොරු කියන්ඩ විලිබිය නැති මුන්නැ-හේලා ආගමික ගුරුවරයෝ කොට පත්කර ගෙන හිදීම අතිශයින්ම යුතු නැත. තවත් යෙහෝව:ගේ අනඥාවට වීරුඬව පරදර කම්යෙහි හැසිරෙන තැනැත්තාට ලැබෙන දරුවන් මවන්නේ කවුද? ඔවුන් යෙහෝව: මවනවා නම් තමන් කළ අනඥාවට වීරුඬව කරන ක්‍රියාවට තමන් මැදහත් වුනු බව පෙනෙයි. යනාදීන් මා විසින් කළ කථාවට ක්ුස්තියානි පක්ෂයේ කථාකාරයො කිසිම උත්තරයක් දුන්නේ නැති බව මේ සියල්ලෝම දනිති. ඒ නිසා ඒ ගැන මම වැඩිපුර යමක් නොකියම්. යකඩ රථ ගැන මා විසින් කළ කථාවිට දුන්න Non-Commercial Distribution

උත්තර නම් යුදගේ සර්ධාව නැති නිසා ඔවුන්ගෙන් ජය ගත්ට බැරි වුනාය කියාය. මේ උත්තරයත් එකිතෙකට වීරුඩය. හේ කෙසේද? අතීත අනාගත වර්තමාන කාලතුය වර්තති වූ සියල්ල දක්නා ඥනයක් යෙහෝවඃට තිබෙනවාය කියා කිස්තියානි කාරයො කියන්නේය, එසේ නම් යුදගේ අසර්ධාවන්තකම යෙහෝවඃට පෙනී යුද සමග යුඩයට නොගොස් නවතින්ඩ ඕනෑය. එසේ නවතින්නේ නැතුව යෙහෝවඃ යුද සමග සිටගන යුඩය කළ හෙයින් යෙහෝවඃට සියල්ල දක්නා ඥනයක් නැති බව ඔප්පු වෙයි. එකක් හරිගස්සන්ට ගියාම අනීකට වන වැරැද්ද මුන්නැහේලාට පමණක් නොව බොරු දෙඩවන සියල්ලන්ටම වෙන වැරැද්දක්ය. ඒ නිසා ඒ ගැන වැඩිය කාරණ නොකියමි. තවද කිස්තුස් උපන්කාලේදී දරුවන් මැරීමෙන් ලොවට පහල වූ අවමඩ්ගල ලකුණ නිසා කිස්තුස් නරකාදි දුකින් ගලවන්ඩ නොව සියල්ල සතර අපා දුකට හෙලන්ට ආ කෙනෙක් බවට සලකන්ට යුතුය–කියා මා විසින් පුකාශ කළ වැදගත් කාරණයට කිසිම උත්තරයක් මේ වන තුරුම දුන්නේ නැත. ඒ නිසා කිස්තු අපි කියන ලෙසටම ලොවට අනව් කාරයෙක් බවට මුන්නැහෙලාත් එක්තු ගත්තා වෙන්ට ඇත, කියා මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සභාමීන්ගේ ඒ පැයේදී කරන කථාව මෙපමණකින් නවත්වන්ඩ යෙදුනාය.

## මින් පසු සාමුවෙල් පේරා පාදිලි උන්නැහේ බුඩාගමට විරුඩව කථා කරන්ට පටන් ගත්තාය. ඔහු විසින් කළ කථාව මෙන්න.

1. මේ සභාවේ දනට රැස්ව සිටින සියල්ලන්ටම බුඩාගමේ අසතාකමන් කිස්තියානි අාගමේ සතාකමන් දනගැනීමට මදක් කාරනා කියමි. එය අගතිවිරහිතව සියල්ලන් විසින්ම යහපත්ව අසන්ට ඕනෑය. බුඩාගමේ අසතාකම පෙන්වීම පිණිස මා විසින් පෙන්වා දෙන පළමුවෙනි කාරණය නම් මහෞෂධ පණ්ඩිතයන් විසින් කේවට්ටයා සමග කළ ධම් යුඩය නම් වෙයි. එම යුඩයෙහිදී මහෞෂධ පණ්ඩිතයා විසින් තාකි කේවට්ට බමුණාගේ බෙල්ල අල්ලා බිම උලා හිංසා කළාය. ඒ හිංසාව ඔහු විසින් කෙළේ අතේ මැණිකක් තියාගන ඉදලා ඒක කේවට්ටයාට දෙන්ට හද මැණික බිම දමාලා ඒක ගන්ඩ හදනකොටය. ඉතින් මේ කළ කියාව වංචාවක් බව නොපෙනෙන්නේ කාටද? මෙබඳු වංචාකාරයෙක් උත්තමයාය කියා විශ්වාස කරන එක පුදුමයක්ය කියාද,

- 2. තිවිධරත්නේ ආධාර නැතිව කොයි කුසලක්වත් කරන්ඩ බැරිය. බුදුවෙන්නෙක් තිවිධරත්නේ ආධාර ඇතිව නම් මුලින්ම බුදුවූ බුදුන්ට ආධාර වූ තිවිධරත්නේ පෙන්වා දෙන්ට ඕනෑය කියාද,
- 3. බුදුවරයෝ මිනී මරා තිබෙනවාය, ඒක ඔප්පුවෙන්නේ මනුෂායින් විසින් කපා පූජා කරන හිස් බුදුවරු පිළිගත් නිසාය කියාද,
- 4. සිඩාර් කුමාරයා උපන්නේ හත් දවසින් මැණියො මැරුණාය. ඒ මැරීම වුනේ ඔහු උපන් නිසාය. මෙබඳු අරිෂ්ට ලකුණක් බුදුන් උපන් කාලේ සිඩවුනාය. ඒ නිසා ඔහු මනුෂායින්ට හොඳක් කරන්ට ආ කෙනෙක් නොවේය කියාද,
- 5. බුදුන් උපන්ද කළ අභීත කේසර සිංහ නාදේ දස දහසක් සක්වළට ඇසුනාය කියා බුඩාගම්කාරයො කියනවාය. එබඳු කෘරතර නාදයක් උපන්හැටියේ කළානම් එයින් කොපමණ සත්වයන්ට මරණ ලැබෙන්ට ඇද්ද? ඒ නාදයෙන් මිනිස්සුන්ගේ කන් පැලී යන්ට නැද්ද? සවල්ප දුරක් ඇසෙන්ට කරන සිංහයාගේ නාදයෙන් කන් පැලී යනවාය කියා බුඩාගම්කාරයො කියනවාය. දසදහසක්වළට ඇසෙන්ඩ කළ සිංහනාදෙන් කොපමණ අයට මරණ පැමිණෙන්ට නැද්ද කියාද?
- 6. බුදුන් උපන්ද මුහුදේ වතුර මිදුනාය කියා බුඩාගම කාරයෝ කියනවාය, එසේ වතුර මිදුනා නම මුහුදේ මෂ්ටකයෝ සේරම මැරෙන්ඩ ඇත කියාද?
- 7. මේ ලෝකය සහ සත්වයෝ අව්දාාවෙන් සැදෙනවාය කියා බුඩාගම්කාරයො කියති. අව්දාාව කියන්නේ මෝඩකමය. මෝඩ කමින් ලෝකයක් සහ සත්වයින් සැදෙන්ට පුළුවන් නැත කියාද? මේ කාරණා නැවත නැවතත් පකාශ කරමින් කථාව දික්කර ගත්තා මිස බුඩාගමට විරුද්ඩව වෙන යමක් ගෙනහැර දැක්වූයේ නැත. නමුත් කිස්තියානි ආගමේ අසතාකම පෙන්වීම පිණිස මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද ස්වාමීන් විසින් කිස්තියානි ආගමට විරුඩව කී කාරණාවලට උත්තරය කියා තමාම හිතාගන පුලාප වගයක් දෙඩෙව්වාය. ඒවා මේ මේ අන්දමය කියා මේ ළහට කරණ කථාවට අඩංගු වෙන නිසා මෙහිදී දක්වන්නේ නැත.

# මේ පාදිලි තැන විසින් බුඩාගමට විරුඩව කළ කථාවට මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානඤ ස්වාමීන් විසින් දුන් උත්තර මෙන්න.

මේ පෘදිලි තැන පළමුවෙන් බුඩාගමේ අසතා කමක් පෙන්වන්ට ගෙනහැර දක්වූයේ මහෞෂධ පණ්ඩිතයින්ගේ වැරැද්දක්ය, මහෞෂධ පණ්ඩිතයෝ නම \ කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෙක්ය. ඔහු වැරදි නොකළාය කියාවත් කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෙක්ය. ඔහු වැරදි නොකළාය කියාවත් කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෝ වැරදි කරන්නේ නැත කියාවත් අපි කියන්නේ නැත. බුඩාගම්කාරයෝ මහෞෂධ පණ්ඩිතයින්ගේ සරණ යන්නේ නැත, බුඩාගම්කාරයෝ අදහන්නේ බුදුන්ය. බුඩ බෝධිසත්වරු බුදුවෙන්ට මත්තෙන් අනන්ත වැරදි කරණවා සහතිකය. ඒවා ගෙනැත් පා බුඩාගමේ දෙස් දක්වන්නට උක්සාහ කිරීම හෙවනැල්ලක් අල්ලා ඒ හෙවනැල්ල ඇති පුරුෂයා නවත්වන්ට කරන උත්සාහයක් වැනිය. ඒ නිසා මේ කථාවට මීට වඩා උත්තර ඕනෑ නොකරන හෙයින් මෙයින් නවතිමී.

- 2. මුලින්ම බුදුවූ බුදුකෙනෙක් ඇත කියා බුඩාගම්කාරයො කියන්නේ නැත. ඒ නිසා මොහුගේ මේ කථාවට උත්තර දීම නිෂ්එලයි. නමුත් සිරිමාන්න කතිසේරු තැනගේ මෙවැනි කථාවට මීට පුථම මෙම සභාවේ මා විසින් ගෙනහැර දක්වූ කාරණා මේ ගැන උත්තර හෙයින් වැඩි මාන්සිගන්ට කොහෙත්ම ඕනෑ කරන්නේ නැත.
- 3. බුදුවරයෝ මිනී මරා තිබෙනවාය කියාද ඒ බව ඔප්පු වෙන්නෙ මනුෂායින් කපා පුදන හිස් බුදුවරයෝ පිළි අරගෙන තිබෙනවාය කියාද මේ පාදිලි තැන කීවාය. මෙබඳු කියමන් මේ පාදිලි තැන කීවා මිස අසවල් පොතේ තිබෙනවාය කියා පෙන්වා දුන්නේ නැත. ඒ නිසා මොහුගේ මේ කීම අතිශයින්ම භාරගත යුතු කීමක් නොවේය. පිටකතු ධම්යට ඇතුළත් කොයි පොතක වත් බුදුවරයන්ට යමෙක් හිස් කපා පූජා කළ බවක්වත් පිළිගත් බවක්වත් සඳහන්ව ඇත්තේ නැත. ඒ නිසා මේ පාදිලි තැනගේ කථාව නිෂ්ඵලය, තුඑඡය, නින්දිතය.
- 4. සිඩාර් කුමාරයා උපත් හත් දවසින් මැණියෝ මැරුණාය ඒක හොඳ ලකුණක් නොවේය කියා මේ පෘදිලි තැන බුඩාගමේ දෙස් දක්වත්ට පටත් ගත්තේ බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙන කාරණා කිසි දෙයක් නොදනය. ඊට කාරණා නම් පච්ඡිම හවික බෝධිසත්වයා යම් මැණි කෙනෙකුත්ගේ බඩේ පිළිසිඳ ගන්නවා නම් ඒ මැණියන්ට දසමස් සත් දවසකට වඩා ආයුෂ එක දවසක් වත් වැඩියෙන් තිබෙනවා නම් ඒ දවස පසුවන තුරු බෝධිසත්වයා පිළිසිඳ ගන්නේ නැත. මක්නිසාද? බුඩ මාතෘවරු ඒ බුදුවෙන බෝධිසත්වයා උපන් සත් දවසින් මැරී

දිවා ලෝකයෙහි උපදින එක චාරිතු ධම්යක් නිසාය. බුඩ මාතෘවරුන්ගේ ආයුෂ හැටියට ඔවුන් කාලකුියා කරණවා මිස බුදුවෙන උත්තමයා උපන් නිසා මෑණියෝ හක් දවසෙන් කාලකියා කරනවා නොවේය. මෙපමණ තේරුම් ඇතුව බණ පොත් වල තිබෙණ කාරණය අනික් අතට පෙරළා කථා කරණ මුන්නැහේලා වැනි ලාමක අදහස් ඇති තැනැත්තෝ සොයා ගැනීම දුර්ලභය. මේ අන්දමේ හිටගෙන ලාමක කමින් මෙබළු සභාවල ඇළුමක් සහිතව දෙඩනවාට අපිද පුදුම වෙමු.

- 5. බෝධි සත්වයන් වහන්සේ මවු කුසින් බිහිවුණුදු පැවැත්වූ අභීත කේසර සිංහනාදය නිසා බොහෝ සත්වයන්ට අන්තරා පැමිණියාය කියා මේ පාදිලි කැන කීවාය. නමුත් බෝධි සත්වයන් වහන්සේ කළ නාදයට සිංහනාදේය කියා වාාාවහාර කොට තිබෙන්නේ සිංහයෙකුගේ මෙන් කෲර නාදයක් නොව උත්තම නාදයක් බව අභවන පිණිසයි. ඒ ශබ්දය දස දහසක් සක්වළට ඇසුනාය, කීවේ එහි සැරගතියක් ඇති නිසා නොවේය. පශ්චීම භවික බෝධි සත්වයා විසින් පවත්වන අභීත කේසර සිංහ නාදය කොපමණ කුඩා වූ නාදයක් වූයේ වී නමුත් දසදහසක් සක්වළ සියලු දෙවියන්ටම තම තමන් ළහ පවත්වන ශබ්දයක් මෙන් ඇසෙන ඉර්ධාානු භාවයක් ඒ ශබ්දයෙහි ඇත්තේය. ඒ ආනුභාව බුදුවෙන ජාතියේ උපදින බෝධිසත්වයාගේ මීස වෙන කිසි දිවා බුහ්මයෙකුගේ ඇත්තේ නැත. තවද දෙවියන් වහන්සේලා නම් ඉතා ආනුභා සම්පන්න ඇත්තෝ ය. උන්වහන්සේලාට එක අස්ලෝමයකින් වැසී යන තරම් ඉතා කුඩා අවකාශයක සිය දහස් ගණන් ආත්මවල් මවාගන හිටින්ඩ පුළුවන්. අපි කියන දෙවියන් වහන්සේලාට යේහෝවඃට වගේ ලේ ලකුණකින් ගෙවල් ඇදින ගන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත. අපි කියන දෙවියන් යේහෝවඃට සමාන කරගන කල්පනා කිරීමෙන් ඔය අන්දමේ දේ සිතනවා මිස දසදහසක් සක්වළ දෙවියන්ට එද ළහම සිටගන උන්වහන්සේගේ අභීත කේසර සිංහ නාදය අසන්ඩ බැරිකමක් තිබුනේ නැත. එසේ සවමීපව සිටගන දසදහසක් සක්වල දෙවියෝ ඒ ශබ්දය ඇසූ නිසාත් දසදහසක් සක්වලට ඇසෙන ිසේ අභීත කේසර ිසිංහනාදය හැවැත්තුවාය කියා කීවාටත් වැරැද්දක් නැත. මේ කාරණා මෙලෙස බැවින් මේ ගැන කරණ කථාව මෙයින් නවත්වමි.
- 6. මුහුදේ වතුර බුදුන් උපන් ද මිදුනාය කියා බුඩාගම කාරයෝ කියන්නේ නැත. එසේ බුඩාගමේ පොතකත් නැත. මුහුදේ කරදිය මිහිරි වුනාය කියා දෙනිස් මහා පූච් නිමිති පුකාශකරන තැන තිබෙයි. ඒක හිතාගෙන මේ පෘදිලි තැනට වැරදුනාය කියා සිතමි. මුහුදේ වතුර මිහිරි දිය වුනාට මුහුදේ මෂ්ටකයෝ මැරෙන්ඩ බැරිය. එසේ මැරෙනවා නම ගංගා

මෝදරවල්වල අතත්ත මාලුවෝ මැරී පාවෙත්ට ඕනෑය. මුහුදේ මෂ්ටකයෝ ගංගාවලට පැමිණ එහිම හිටින බව මාලු අල්ලන අයගෙත් පවා දනගත්ඩ පුළුවන. ක්‍රීස්තුස් සහ ගෝලයෝ මස් ඇල්ලීමේ පුරුදු කාරයෝ නිසා ඒ ගොල්ලන්ගේ පොත්පත් කියවීමෙන් මේ කාරණය මුත්නැහේලා තේරුම් නොගක්තා වැරදිය. තවද මුහුදේ කරදිය මිහිරි දිය වෙලා වැඩි කාලයක් පැවතුතා නොවේය. ඉර්ධියක් වශයෙන් ටික වේලාවක් පැවැත්මය, ඒ ගැන කිසි වෙකුට සැපක් මිස දුකක් ලැබෙන්ඩ බැරිය.

7. අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරා යනාදීන් බුදුන් වදළ ධම්යෙන් පුකාශ වෙන්නේ සත්වරයෝ සංසාරේ ඉපිද ඉපද යාමට අවිදාාව මුල් බවය. ඒ මීස මුලින් සක්වයා සැදෙන්නේ අවිදාාවෙනැයි කියා බුදුබණේ නැත්තේය. ඒ නිසා බණේ නැති දේ ගැන කියන කාරණා වලට මීට් වඩා යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත. තවද කුස්තුස් උපන් කාලේ සිඩ වූ දරුවන්ගේ මරණයට වැරදි කාරයා වෙන්ට ඕනෑ කරන්නේ ඒ නපුරු කුියාව කෙරෙවි ලභාලරාද් නම රජය. ඒ නිසා ඒ ගැන දෝෂයක් කිස්තුස් වහන්සේ කෙරෙහි වෙන්ට බැරිය කියා මේ පාදිලි තැන කියන්නේ ය. නමුත් මේ උත්තරය මගේ කීමට සැහෙන උත්තරයක් නොවන්නේය. මක්නිසාද දරුවන් මැරවීමට සිඩ වුනේ කිස්තුස් නිසාය. කිස්තුස් කියා කෙනෙක් ඒ කාලේ නූපන්නා නම් ඒ දරුවන් මැරවීම සිඩවෙන්නේ නැතුවා සත්තකය. මෙබඳු නපුරක් ලොවට පෙන්වා ගන උපන් යමෙක් ඇද්ද? ඔහු නිසා ලෝකයට වැඩ සිඩ වෙයි කියා තිතන්ඩ අතිශයින් බැරිය, එබැවින් කිස්තුස් ගැලවුම කාරයෙක් නො වන්නේය.

කවද මේ පාදිලි තැන ගෙවල් සාදන විධියක්ද ඒවාට ලිදඩු ගත්ත අත්දමක්ද පෙන්වා මැවුම් කාරයෙක් ඇති බවට ඔප්පු කරත්ට උත්සාහ කළාය. එයින් කිසිත් සාරයක් පෙනෙන්නේ නැත. ඒ නිසා ඒ උත්තර දීමට මගේ කාලය මීඩත්ගු කිරීමට ඕනෑ කරන්නේ නැති බවත් මීට පුථම මා විසින් ගෙන හැර දක් වූ කාරණ එවැනි කථාවලට උත්තර බවත් සියල්ලත් විසින් කල්පතා කරන්ට ඕනෑය කියා මොහොට්ටි වත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේගේ කථාව අත්හිටෙව්වේය. ඉන්පසු සිරිමාන්න කත්සේරු තැන කථාව පටත් ගත්තාය.

# ඔහු විසින් අන්තිම පැයේදී ගෙනහැර දැක්වූ කාරණා මෙන්න.

- 1. කිස්තියානි අගම නම සියල්ලන්ට ගැලවීම ගෙන දෙන්නා වූ සැබෑ වූ අාගමක්ය. ඒ බව හොදාකාර තේරුම් යන ලෙස තවත් කියන්ට වැදගත් කාරණ තිබෙයි. එනම් යම් වඩුවෙක් ගෙයක් සාදන විට ගෙට ඕනෑ වූ ලී දඩු එක දිගට කපන්නේ නැත. ඒවා ඕනෑ ඕනෑ අන්දමට කපා ගේ සාදනවාය. එසේම මැවුන්කාර දෙවියන් වහන්සේත් මනුෂාහගේ ශරීරාවයවයන් පයෝජනවත් ලෙස සාද තිබෙන බව පෙනෙයි. අතේ ඇඟිලි පවා එක දිගට තිබුනා නම් යමක් අල්ලන්ඩ පුළුවන් නැත අපට ලැබී තිබෙන ඇස් දෙක දැනට මේ තිබෙන සථානේ ඇර වෙන සථානයක තිබෙනවා නම් මෙපමණ පුයෝජන සහ හොදත් නැත. අනිකුදු ශරීරාවයවයන්ද එලෙස පුයෝජනවත් ලෙස පුඥ වන්ත කෙනෙක් විසින් කළ වැඩක් වශයෙන් පෙනෙයි. මේ මනුෂායා ඉබේ සැදුනා නම් මෙලෙස පුයෝජනවත් ලෙස සැදෙන්නේ නැත. එම නිසා මැවුන් කාරයෙක් ඇති බව මෙයින් ඔප්පු වෙයි කියා මැවුන් කාරයෙක් ඇති බවට කාරණද,
- 2. යාප්තාගේ දුව දවන පූජාවෙන් පූජා කළාය කියා මේ උන්නාන්සේ බයිබලේ තිබෙන අන්දම පෙරළා වෙන අන්දමකට තේරුම් කර දුන්නාය. එසේ තේරුම් කර දුන්නේ වී නමුත් යප්තාගේ දූ යේහෝව: වහන්සේට කැප කළා මිස දවන පූජාවක් කළේ නැත කියාද මිසරයෙහි කුඑදුලන් මැරීමට ගීයේ දුතයා මිස යේහෝව: වහන්සේ නොවේය කියාද,
- 3. දෙවියන් වහන්සේ කරන සියල්ලම මනුෂායා ආකාරයට මිස දේව ආකාරයට කරන්නේ නැත කියාද මේ අන්දමේ කථාවක් කළාය. තවත් මේ කතිසේරු තැනැ නැවත නැවතත් කී ඒවාට ඒ අත මේ අත පටල පටලා කථාව දික්කර ගත්තා මිස වෙන සාරවත් වූ කථාවක් කෙළේ නැත. එම නිසා සිරිමාන්න කතිසේරු තැනගේ අන්තීම වර කළ කථාව ගැන මීට වඩා යමක් සඳහන් කරන්ට ඇත්තේ නැත.

## මේ කථාවට පසු මොහොට්ටි වත්තේ ගුණානඥ ස්වාමීන් විසින් කළ කථාව මෙන්න.

මේ සභාවේ සිටින සියල්ලෝටම මේ කතීසේරු තැන විසින් මෙපමණ වේලා කළාවූ කථාව ඇසෙන්ට ඇත. මුන්නැහේගේ මේ කථාව භාත්පසින්ම ආකූල වූ කථාවක්ය. එසේ වූවත් ඊට උත්තර දීම අපේ යුතුකමක්ය. මේ කතිසේරු තැන මැවුන් කාරයෙක් ඇති බව ඔප්පු කිරීමට ගෙයක් උපමාවට ගත්තාය. එයින්ම මැවුම් කාරයෙක් නැති බව ඔප්පු වෙයි. හේ කෙසේද? ගෙයක් සාදන වඩුවෙක් ගෙට ඕනෑ ලෙස ලී දඩු කපා නොගෙන ගෙයිවැඩ වලට ගන්ට බැරි අන්දමට පළමු කොට ලී දඩු.කපා ගත්තොත් ඒ ලී දඩු වලින් වැඩ ගන්ට බැරිලෙස ගෙයක් සෑදු වොත් ඒ වඩුවා වඩු වැඩ නොදන්නා වූ අඥානයෙක් බවත් ඒ ලී වලින් ගෙය සාදන්නට බැරි බවත් ඔප්පු වෙයි. මැවුන් කාරයා මවනවයි කියන මනුෂායන් අතරෙන් සමහරෙක් ඇස් දෙක කනකරලා මවන්නේය. සමහරෙකුගේ එක ඇසක් කන කරලා මවන්නේය. සමහරෙක් ගොඑවෙක් කරලාද සමහරෙක් බීහිරෙක් කරලාද සමහරෙක් කොර කරලාද සමහරෙක් අත් නැතිවද සමහරෙක් පා නැතිවද සමහරෙක් අත් පා දෙකම නැතුවමද මවන්නේය. සමහරෙකුට එක ඔලුවක් ඇතුවද සමහරෙක් දෙනවන්තයෝ කොටද සමහරෙක් අත්වාද සමහරෙක් දෙනවන්තයෝ කොටද සමහරෙක් අ දෙනයෝ කොටද මවන්නේය. මේ අන්දමේ අනන්ත විකාරයන් යුක්තව මනුෂායන් හිටිනවා සත්තකය. ගෙයක් සාදන වඩුවෙක් ගෙට ඔනු ලෙස ලී දඩු කපා ගේ සාදන්නේ නැතුව සමහර ලී කොට කරලා කපා ගෙයින් ගන්නා වූ පුයෝජන ගන්ට බැරි ලෙස ඔතෑ ලෙස ලීදඬු කපා ගේ සාදන්නේ නැතුව සමහර ලී කොට කරලා කපා ගෙයින් ගන්නා වූ පුයෝජන ගන්ට බැරි ලෙස සාදනවා නම් ඒ වඩුවා දොනවන්ත වඩුවෙක් නොවන්නේය. එසේම මනුෂායාව උපන්නා වූ පුයෝජන ගන්ට බැරි ලෙස ඉහකකී පුකාරයට ශරීරාවයවයන් හීන කොට යම් මැවුන් කාරයෙක් විසින් මනුෂායන් මවනවා නම් ඒ මැවුම කාරයත් ඉහත කී අදෙන වඩුවා හා සමාන වෙයි. තවද එකාකාර නොවැරදිවූ මනුෂායන් අතරෙන් සමහරෙකුට නොයෙක් සැපද සමහරෙකුට නොයෙක් දුක්ද ලැබෙන්ට යම් මැවුන් කාරයෙක් මැවුවා නම් ඒ මැවුම කාරයා සව සාදරණ කෙනෙක් නොවේය. එක දිග මහතට ගෙවල් දෙකක් සාදන්ට එක ගණනකට පොරොන්දුව භාරගත් වඩුවෙක් එයින් එක ගෙයක් ගෙයින් ගන්න පුයෝජන ගන්ට බැරි ලෙසට ඉතා නරක් කරලාත් එක ගෙයක් ඉතා හොඳ කරලාත් සාද හාර දෙනවා නම් ඒ වඩුවා අසත් පුරුෂයෙක් නරක මිනිහෙක් බව ඔප්පු වෙයි. ඒකාකාර නොවැදිකාර මිනිසුන්ගෙන් සමහරුන්ට සැපත් සමහරුන්ට දුකත් ලැබෙන ලෙස මැවුන් කාරයෙක් මවනවා නම් ඒ මැවුන් කාරයාත් ඒ අසත් පුරුෂ වඩුවා හා සමාන වෙයි. එමනිසා එබදු අසත් පුරුෂයෙක් ලෝකේ උත්තමයෙක් මැවුන් කාරයෙක් වෙන්ඩවත් බැරිය. කවද මේ කතිසේරු තැන විසින් මැවුන් කාරයෙක් ඇති බවට තවත් කාරණයක් ගෙණහැර දක්වූවාය, එනම් මනුෂා ශරීරයෙහි පිහිටා තිබෙන්නා වූ ඇස් ආදී අවයවයන් ප්‍රයෝජන වත් ලෙස ඒ ඒ තන්හි පිහිටුවා දොනවන්ත වූ මැවුන් කාරයෙක් විසින් මැව්වාය කිව්වා මේ සියල්ලන්ටම ඇසෙන්ට ඇත, නමුත් දන් තිබෙනවාට වඩා ප්‍රයෝජනවත් ලෙස මනුෂා ශරීර මවන්ට දොනවන්තයෙකුට නම් ප්‍රථවත්වා සත්තකය. හේ කෙසේද? පස්සටත් ඇසක් ඇතුව මනුෂායා මැව්වා නම් පස්සෙන් වෙන සියළු අනථ් පෙනෙයි. ඒ පෙනීමෙන් පස්සෙන් වෙන අනථ්යන්ගෙන් ගැලවෙන්ඩ ප්‍රථවත් වෙයි, පස්සට ඇසක් ඇතුව මැව්වා නම් මැවුන් කාරයා මහත් කරුණාවන්තයෙක් බව ඔප්පු වෙයි, තදබල ලෙඩෙක්වූ විට ආහාර අනුහව කරන්ට දන් තිබෙන මුඛයෙන් ඉතා දුස්කරය, ඒ දුස්කර කමු නිසා බොහෝ දෙනෙක් අාහර නැති කමින් මියයි. ලෙඩක් වූ කල ආහාර ගැනීම පිණිස පුංචි පාහේ සිදුරක් නොපෙනෙන සථානයක තබා මේ මනුෂායෙන් මැව්වා නම් ඒකත් මහත් ප්‍රයෝජනයක් වෙයි, මේ අන්දමේ ප්‍රයෝජනවත් දේ කියන්ට නම් අනත්තව තිබෙයි, මෙබදු අනන්ත ප්‍රයෝජනවත් දේ නොසලකා නිස්පුයෝජන වූ ලෙස දිය බුබුලක් මිරිහු ජලයක් මෙන් අනිස්ථිරාකාරයට මේ මනුෂායා සෑදී තිබෙන නිසා මැවුන් කාරයෙක් නැති බවම ඔප්පු වෙයි.

- 2. යජ්තාගේ දු දවන පූජාවෙන් පූජා කෙළේනැත කියා මේ කතිසේරු තැන විලිබිය නැතිව කීවාට පුදුම වෙමි. යප්-තාගේ දු දවන පූජාවෙන් පූජා කළ බව වරක් බයිබලයෙන් හොඳ ලෙස ඔප්පු කළා ඇත. එම නිසා දෙවනුව ආයෙත් ඒවා ගෙනහැර දක්වීමෙන් අනා වූ පුයෝජනයක් නැත.
- 3 මිසරයෙහි කුළඳුලත් මැරීමට යේහෝවඃ ගියේ නැත කියා මේ කතිසේරු තැන කියත්තේය. නමුත් යේහෝවඃම ගිය බව බයිබලයෙහි තිබෙයි. ඒ බව බයිබලයෙන් වරක් කියා පෙන්වා දුන්නා ඇත. ඒ නිසා දැන් ඒ ගැන කථාකිරීමෙන් පුයෝජනයක් නැත.
- 4 දෙවියන් වහන්ෂස් කරන සියල්ලම මනුෂාාකාරයට මිස දේවාකාරයට කරන්නේ නැත කියයි. එසේ කියන්නේ යේහෝවඃට බැරිවුන දේ පිරිමසන්ටයි. ඔය අන්දමින් පිරි මසන්ට ගියොත් ආදම ඒව යන දෙන්නා මැව්වෙත් දේව ආකාරයෙන් නොව මනුෂාාකාරයෙන් බව හැහෙයි. එසේ

නම් ආදම්ට මවෙක් සිටිය බවත් ඈ හා සමග යේහෝව: එක තුවී ආදම් ඉපද වූ බවත් පෙනෙයි. සිරිමාන්න කතිසේරු තැනගේ අන්තිම පැයේදී කළ කථාවට මේ අන්දමින් උත්තර දී ඉන් පසු මොහොටටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් විසින් කිස්ති-යානි ආගමේ දෙස් දක්වා වැදගත් කථාවක් කළාය. හේ මෙසේ වෙයි.

### මිතුවරුනි,

පළමුවෙන් අප දෙපක්ෂය අතරේ ලියාගත් පොරොන්දු පතුයේ පුකාරයට දනට අත්තිම පැය සම්පුාප්තව තිබෙයි. අපේ කථාවේ පුයෝජනය පෙන්වා දෙන්ට අත්තිම පැය මට ලැබුනාට මහත් පීතියකින් සිටීම්. කිස්තියානි ආගම අදහා පරලොව ගැලවෙන්ට පුඑවන් නැත. ඒ බව දන ගැනීම පිණිස තවත් වැදගත් කාරණා සවල්පයක් කියා පෙන්වා දෙන්ට තිබෙයි. ඒ නම් කිස්තුස් දේව පුතුයෙක්ය, මළවුන්ගෙන් නැගිට සවගීයට නැංගාය කියා කිස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරති. එසේ විශ්වාස කරන්නේ වී නමුත් එය එසේ නොවන බව බැයිබලයේ තිබෙන කියමන් වලින්ම පැහැදිලිව පෙනෙන්නේය. හේ කෙසේද? කිස්තුස් කියන පුරුෂයාගේ මැණියෝ නම් මරියා කියන ස්තිය ඒ ස්ති ජෝසැප් කියා පුරුෂයෙකුට සරණ පාවා දුන්නාය. ජෝසැප් පාවාගන්ට මත්තෙන් ගර්භනීව හිටිය බව ජෝසැප් දන ගත්තාය. ඉන් පසු ජෝසැප්ට දේවදූතයෙක් හීතෙන් පෙනුනු බවත් ඒ හීතේ අන්දමට ජෝසැප් මරියත් සමග බැත්ලෙහෙම හැර මිශරයට ගිය බවත් බයිබලයෙහි පෙනෙයි. යමෙක් දේවතාවෙක් හීනෙන් දුටුවොත් ඕහට රට හැර යන්ට වෙන බව සවප්නවල විපාක දක්වන ශාස්තුයෙහි ඇත්තේය. හේ කෙසේද?

''අ ය් යෝ යන බසින් අඩා සෙමෙන් සිනාසේ නම සො ඳ දෙ වී යෝ පැන පැන නටමින් සිටියා සීනෙන් දක්ම ද නොවියෝ වම සිටි නෑයන් හැර දෙස් යනවා නියම ද ස වී යෝ බලවන් අයටත් මරණක් අත්වෙයි නියම ද

මෙ කවිය අප විසින් ඉපදෙව්වා නොව පුරාණ සෘෂිවර යන් විසින් රචනා කරනලද සංස්කෘත ශ්ලොකවල අදහස කවිකොට තිබෙන සහප්න මාලයෙහි තිබෙයි. ජෝසැප් දුටු හීනයෙහි හරි අභිපාව සවප්න ලක්ෂණ ශාස්තුයට පවා එකහ වෙයි. මෙකී ශාස්තුයට එකහ නොවන්නා වූ යමක් එම හීන යට ඇතුළත් නම් ඒ සියල්ල ජෝසැප් විසින් උපදවා පුකට කළා වූ බොරු බවට කාරණා තිබෙයි. එනම් මරියා ශ්‍රීයාවන්ත ගැණියෙක් වෙන්ට ඇත. ඇ කෙරෙහි බැඳුනා වූ හිත අත්

හරින්ට බැරි හෙයින් ඇ දේව අදහසින් ගර්භනීව ඉන්නවා යයි **ජොසැප් විසින් ඒ ටික අමුතුවෙන් ගොතා පුසි**ඩ කෙළේ නැත කියා කිසිවෙකුට හිතාගන්ඩ බැරිය. මක්නිසාද? මේ කාලයෙහි පවා මෙබඳු අකටයුතු කියාවකට බැඳී යම් වැදගත් තරුණ ස්තීලයකුට දරුගැබක් හටගත්තේ වීනම් එයින් සුඩ කරනු පිණිස ඇට එකතු වූ සවාමියා ඒ ගෙදර වැඩකාරයෙක් බව සහ තිකව දැනගත්තත් ඒ බව පුසිඩ නොකොට අසවල් රාලභාමි මේ කියාව කළාය කියා හෝ නැතහොත් කිට්ටුවර නෑදෑ පවුලක තරුණයෙක් මේ කියාව කළාය කියා හෝ එසේත් බැරි නම් විස බෙහෙත් දීලා දරුගැබ හෙලාදමා හෝ එසේත් බැරිවුවහොත් දරුවා වැදු කල රහසෙන් මරා දමා හෝ නම්බුව රක්ෂාකරගන්ට උත්සාහ කරනවා මිස දේව අදහසින් මේ කරුණීව ගර්භනී වුනාය කියා පුසිඩ නොකරති. මක්නිසාද? කිස්තුස් උපන් කාලයේ පමණ අඥාන සත්වයෝ මේ කාලයේ නැති නිසාමය. ජෝසැප් දුටු භීනයෙහි හරි අභිපුාව මෙලෙස බවට ජෝසැප් තේරූ **හී**නවලිනුත් පෙනෙයි, ්<mark>ගේ කෙසේද</mark>? මිශරයෙහි පාරාවෝ රජ්ජුරුවන්ගේ බීම දෙන්නාද රොටි සාදන්නාද වැරදිකාරයෝ හිරගෙයි ඉන්නා කල හීන දෙකක් දුටුවෝය, ඒ හීන දෙකින් බීම දෙන්නා දුටු හීනය නම පාරාවෝ රජුහට මුදික. රසය දෙනවා දැකීමය, මුදික රසය නම් සූප වගීයක් ය, ඔහු හිරෙන් නිදහස් වෙන බවත් ඔහුගේ ඨානාන්තරය ඔහුට දෙවනු ලැබෙන බවත් මේ හීනේ විපාක වන්නේය කියා ලජාසැප් විසින් ඒ හීනය තේරුමකර දුන්නේය, මේ තේරීම අපේ සවප්ත තේරීමේ ශාස්තුයට අතිශයින්ම එකහ වෙයි, . ගේ මෙයින් දතයුතු.

| 'ძැ | දි  | Q | සුරා සීනෙන් දුටුවොති       | න   |
|-----|-----|---|----------------------------|-----|
| ලජ  | ාහැ | Q | ලබති සැප කීවේ විදු ද       | න   |
| ක   | ව   | Q | අයෙක් සෙසු දිටි නම් මෙලෙසි | ු න |
| ස   | ත   | Q | සැපත් ලැබ ජයවෙයි නොලසි     | න'  |

රොටි සාදන්නා දුටු සීනය නම් ඔහුගේ හිස පිට තිබුණු පෙටටියේ කෑම කුරුල්ලෝ කනවා දක්මය. පාරාවෝ රජ-විසින් තොප මරණයට පත් කරන්නේය, කියා මේ භීනයත් මනාකොට ජෝසැප් විසින් තේරුම් කර දුන්නේය, මේ සවප්නයත් සවප්න මාලයෙහි ආ ලෙසටම එකහ වෙයි. හේ කෙසේද?

| ''මහචත්   | ගේ කුරුළු අඑනිල් කොබෝ කැ | C  |
|-----------|--------------------------|----|
| න ද යු තේ | කොවුල් පාරාපත මියුරු දු  | C  |
| චිසිරත්   | එක්ව නැගෙමින් නිල් අහස්ත | C  |
| පැය කුත්  | පමා නැක එන සතුරු වියවු   | e" |

උත්පත්ති 39 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 5 වෙනි පදේ පටන් 19 වෙනි පදේ දක්වා සඳහන්ව තිබෙන ජෝසැප්ගේ හීන තේරීමේ කුමය පුරාණ පණ්ඩිතයන් විසින් රචනා කරනලද සවප්න ලක්ෂණ දක්වන ශාස්තුයට අවිරුඩ බව මෙහි ඉහත දක් වූ කාරණා වලින් පෙනෙයි, මරියාගේ පුරුෂයා වූ ජෝසැප් දුටු තීනයෙහි යම් කොටසක් ඒ ශාස්තුවලට එකහි නැත්නම් ඒ කොටස ජෝසප් විසින් අමුතුවෙන් උපදවාගත් බවට මෙහි ඉහත දැක්වූ කාරණ සාක්ෂි වෙයි. එම නිසා ජෝසප් දුටු භීනයෙහිම කාරණා ගෙන පරීක්ෂාකර බැලීමෙන් කිස්තුස් දේව පුතුයෙක් නොවන බව ඔප්පු වෙයි. තවද සමහර අයට **හී**නෙන් නානා පුකාර දේ පෙනෙන්නේය. එනම් සමහ<mark>ර</mark>ෙක් රජ වෙන බවද, සමහරෙක් මරණයට පමුණුවනවාද, සමහරෙක් අහසින් යනවාද, සමහරෙකුට නානා පුකාර වද දෙනවාද, සමහරෙකුට අනන්ත වස්තු ලැබෙනවාද, හීනෙන් දකිති. ඒ සියල්ල එසේ නොව අනාාකාරයකට පෙරලී විපාක දෙනි. නැතුගොත් කිසිත් විපාකයක් නැතුව දෙස් කෝප වීමෙන්ද දක්තා වූ සවප්ත සංඛාාවට යන්නේය. මේ අන්දමින් අනිස්ථීර ස්වභාවයක් ඇති ජෝසැප් දුටු හීනයෙහි පිළි ්නොග්ත යුතු කොට්ඨාශය පිළිගෙන කිස්තුස් දේව පුතුයෙක කියා යමේක් ඒ විශ්වාස කරනවා නම් ඔහු තණකොළ නොම කමින් බිම වැදහෙව නිදන්නා වූ බත් කන ගොනෙක් වෙයි. කිස්තුස් දේව පුනුයෙක් බවිට කිස්තියානි කාරයන්ට ඔප්පු කරන්ට තිබෙන එකම සාක්ෂිය නම් ජෝසැප් දුටු තීනය මිස වෙන දෙයක් ඇත්තේ නැත. ඒ භීනයත් මේ අන්දමේ පලුදු වලින් යුක්ත හෙයින් හාත්පසින්ම කිස්තුස් දේව පුතුයෙක් නොවන බිව පැහැදිලි ලෙස ඔප්පු වෙයි.

2 තවද කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් තුන්වෙනි දින නැගිට සවගීයට ගියාය කියා කිස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරති. එම විශ්වාසය එලෙස නොවන බව බයිබල්යෙන් ඔප්පු වෙයි. ඒ කෙසේද? කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට සවගීයට ගියාය කියා පළමුවෙන් කියා තිබෙන්නේ මද්ගලායේ මරියාය කියා ගැණි-යෙක්ය. මේ ගැණිගේ වචනය විශ්වාස කොට කිස්තුස්ගේ ගෝලයෝ කිස්තුස් මලවුන්ගෙන් නැගිට සවගියට ගියාය කියා ලොව පුකට කළ බව පෙනෙයි.

ස්තී ජාතිය නම් බොහෝ බොරු උපදවන ලාමක ජාතියක් ය. මෙබඳු ලාමක ස්තියකුගේ වචනයක් සැබෑවට ගෙන වෙන කිසිම විභාගයක් නැතුව කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට්ටාය කියා විශ්වාස කිරීම අතිශයින් යුතු නැත. එපමණක් නොව මද්ගලායේ මරියා යකුන් හත්දෙනෙක් වැහිච්ච පිස්සු ගැණි-යෙක්ය. ඒ බව මාර්ක් 16 වැනි පරිචඡෙදයේ 9 වෙනි පදයෙන් පෙනෙයි. මෙබඳු පිස්සු ගැනියෙක් විසින් කියනලද විචනය විශ්වාස කොට කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට්ටාය, ඔහු දෙව ඔහු ඇදහීමෙන් ප්රලොව ගැලවීම ලැබෙයි. කියා යමෙක් විශ්වාස කරනවා නම්, ඔහු තමාගේ ආත්මයට කරුණා නැත්තෙක් බව පෙනෙයි. මික්නිසාද මද්ගලායේ මරියා පිස්සියෙක් නිසා ඒ පිස්සී කී වචනය පිස්සුවෙන් දෙඩ වූ දෙඩ-වීමක් නොවේය කියා හිතන්ඩ බැරිය. ි එසේ කල කිස්තුස් එබඳු ආනුභාවයක් නැත්තා වූ වැරැද්දට මැරුම් කෑවා වූ ලාමක පුද්ගලයෙක් වෙයි. එබඳු ලාමක පුද්ගලයෙක් ඇහා පිරලොව ගැලවෙන්ට පුළුවන් නම් මේ කාලයේදී වැරදිවලට මරාදමන පුද්ගලයන් ලෝකයා ගැලවීම පිණිස මැරුම් කැවේය. වින්දේය කියා විශ්වාස නොකරන්නේ මන්ද? මද්ගලායේ මරියාට වැහුණු යකුන් හත්දෙන ක<mark>ිස්තුස් විසි</mark>න් දුරු කළාය, කිස්තුස් මර්ණ කාලේදී ඒ ගැනිට පිස්සුවක් නැත කියා කිස්තියානි කාරයෝ කියති. එයින් මද්ගලායේ මරියා ඒ කාලයේ පිස්සි-යෙක් නොවන බව ඔප්පු වෙන්නේ නැත. හේ කෙසේද? ඇට වැහුන යකා කිස්තුස් විසින් එලවා සුවකිරීමේදී දෙවනු යකෙක් නොවැහෙන ලෙස සුව නොකළ බැවීන් යකුන් හත්දෙනෙක් පිළිවෙළින් වැහුණු බව පෙනෙයි. ජීවත්ව සිටින කාලේදී යකුන් හත්දෙනෙක් වැනී ඒ හත්දෙනම කිස්තුස් විසින් දුරු මකළේ වී නමුත් කිස්තුස් මැරුණයින් පසු අට වෙනි යකාට වැහෙන්ට බැරිකමක් නැත. මද්ගලායේ මරියා කිස්තුස් මරා තැන්පත් කළ සොහොන් ගෙය බලන්ට යන කල එහි සිටියාය කියන දේවදූකයා ඇට අටවෙනි වර වැහුන යකාය කියා හිතන්ඩ යුතුකම් තිබෙයි. එම නිසා ඇ ඒ යකා දක්මෙන් සිහි විකලත්වය ඇවිත් පිස්සුවෙන් දෙඩවූවා වූ පලාප කිථාව භාරගෙන කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට්ටාය කියා විශ්වාස කිරීම නුවණට හුරු වැඩික් නොවෙයි. මද්ගලායේ මරියා සහ අනික් මරියක් සොහොන් ගෙය බලන්ට ගිය කල එහි එක දේවදුනයෙක් හිටිය බව මතෙව 18 වෙනි පරිච්ඡේදයෙහි කියා තිබේ. මේ ගැන මීට විරුඬුව වෙන තැනක තිබෙයි. හේ කෙසේද? මද්ගලායේ මරියා සහ කවත් අය සොහොන් ගෙය බලන්ට ගිය කල එහි දේවදුකයෝ දෙන්නෙක් හිටියාය – කියා එැක් 26 වෙනි පරිච්ඡෙද යෙහි කියා තිබෙයි. එක් කෙනෙකුට කී කාරණයක් තව කෙනෙකුට නොවරද්ද එලෙසම කියන්ට පිස්සියෙකුට පුළුවන්කමක් නැත. කිස්තුස්ගේ ගෝලයෝ වන මතෙව, එැක් යන දෙදෙනාට එම කාරණය දෙයාකාරයකට කී නිසා මද්ගලායේ මරියාට ඒ කාලේ පිස්සු තිබුණු බව හොඳ ලෙස ඔප්පු වෙයි. ඉතින් මෙබඳු පිස්සිගේ පිස්සු කථාව ඒත්තු ගෙන පොත් ලිව මනෙව, ලූක් යන දෙදෙනත් මද්ගලාවෙ මරියාට වඩා කුඩා පිස්සෝ නොවේය. මේ පිස්සන්ගේ පුලාප කථාවල් ඒත්තු ගෙන කිස්තියානි ආගම චැලඳ ගන්නා ඇත්තන්ගේ පිස්සුවත් ඉතා කුඩා පටු පිස්සුවක් නොවේය. තවද කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට සවශීයට නොගිය බවත් කිස්තුගේ මිනිය කිස්තුගේ ගෝලයන් විසින් හොරකම් කර වෙන තැනක දමා මළවුන් ගෙන් නැගිට්ටාය කියා බොරු පුසිඩයක් කොට ලෝකයා මුළා කෙරෙවී බවත් ඒ රැවටිල්ල අස්ථීරව අද දක්වා පවත්නා බවත් බයිබලයෙන් ඔප්පු වෙයි. ් හේ කෙසේද? යුදෙව්වන්ගේ මඩ්ගලා දවසෙහි කිස්තු කුරුසයෙහි ඇන ගසා මරු බව මතෙව 27 වෙනි පරිච්ඡෙදයෙහි 15 වෙනි පදේ පටන් තිබෙන වගන්ති කියවා බලන කාටත් තේරුම් ගන්ඩ පුළුවන. එසේ මඩ්ගලා දවසෙහි කිස්තු මරා සොහොන් ගෙයි තැන්පත් කර තැබුදට පසුවෙනි දවසෙහි යුදෙව්වන්ගේ පූජකයෝ ඇවිත් පිලාත්හට මෙසේ කියා තිබෙයි. කෙසේද කිස්තු කියන වංචා පුරුෂයා තුන්වෙනි දින මළවුන්ගෙන් නැගිටිනවා ඇත කියා බොරුවක් කියා ලෝකයා වංචා කළාය. ද්නට ඔහුගේ ගෝලයෝ මිණිය හොරකම් කර ගත්තොත් ඒ වංචාව සම්පූණ වෙයි, එසේ කල පළමු කළ වංචාවට වඩා මේ වංචාව බරපතල වෙයි. එනිසෘ ඒ මිණිවල මුද්දරකරවා මුර තබන ලෙස අපි ඉල්ලා සිටිනවාය-යන මේ කියමින් ගැන වල මුද්දර කරවා මුර ිතැබූ බව පෙනෙයි. ඉතින් අපට පරීක්ෂා කරන්ඩ ඕනෑ කරන්නේ විල මුද්දර කොට මුර නොතබා කොපමණ දවස් පසු ගියාද කියාය. මඩ්ගලා දවසට පසුවෙනි දවසේ වල මුද්දර කරවා මුර තබන්ට ඉල්ලු බව මතෙව් 27 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 62 වෙනි පදයෙන් පෙනෙයි. එම ඉල්ලීමෙන් පසු වල මුද්දර කර තැබු නිසාත් මිනිය හොරකම කර ගන්නා කෙනෙකුට දවසකුත් වරුවක් ඉඩ පුසථා ලැබී මිනිය හොරකම් කරත යන විශ්වාසයක් එකාලයේදී තිබුණු බව වල මුද්දර කරන්ට ඉල්ලූ බැවින් ඔප්පු වේ.

එම නිසා කුිස්තුස්ගේ මිනිය හොරකම් කර වෙන තැනක සභවා තබා කුිස්තු මළවුන් ගෙන් නැගිට්ටාය කියා ගෝලයන් විසින් බොරු පුසිඩයක් කළ බවට මේක වැදගත් සාක්ෂියක් වෙයි. මඩ්ගලා දවසට පසුවද වල මුද්දර කරන්ට ඉල්ලූ බැවින් දවසක් පසු වූ බවද නඩු කාරයෙක් උදයම උසාවියකට එන්නා වූ

සිරිතක් ඇත්තේ නැත. පිලාත් නම් නඩුකාරයා එද දවල් වූවායින් පසු විනිශ්චයාසනා රූඪ වෙන්ට ඇතුවාට සැක නැත. එම නිසා යුදෙව්වන්ගේ පූජකයන් පිලාක් කරා පැමිණීමටක් වල මුද්දර කොට මුර කබන්ට ඉල්ලීමටක් එ ගැන කීන්දුව වල මුද්දර කොට මුව තබනාට ඉලල්මටත් ව ගැන තන්දුට දීමටත් මුරකාරයෝ සූදනමකර එහි යැවීමටත් වල මුද්දර කිරීමටත් මුරහිටවීමටත් කිස්තු මරා භූමදන කළ දෙවෙනි දවසේ වරුවකට වඩා පසුව යන්ඩ ඕනෑ බව මේ කාරණා වලින් පෙනෙයි. ඉතින් මෙපමණ කාරණා වලින් කිස්තුස්ගේ මීනිය හොරකම් කිරීමට ඉඩ පුසථාව තිබුණු බව පෙනෙන හෙයින් ඇඳුමක් සහිතව හිට ගෙන කිස්තු මළවුන්ගෙන් නැගිට්ටාය කියා යමෙක් කියා නම් එය ආශ්චය\$මත් කාරණයක් ය. තවත් 'යෙහෝවා වහන්සේ පොළොවේ මනුෂායා මැවූ බැවින් තැවුණු සේක. උන්වහන්සේගේ හෘදයෙහි ශොක වූසේක'' කියා උත්පත්ති 6 වෙනි පරිච්ඡෙදයෙහි 5 වෙනි පදේ පෙනෙයි. අනාගත ඥාණයක් ඇති කෙනෙක් මේ අන්දමේ පශ්චාත්තාප වේනදේ නොකරන්නේය. මෙයින් යෙහෝවඃට සියල්ල දන්නා දිවා ඥානයක් නැති බව ඔප්පු වෙයි. යක්ෂයා විසින් කිස්තු කන්දක් උඩට ගෙනිච්ච බව බයිබිලයෙහි **පෙනෙයි.** කිස්තු දේව පුතුයෙක් නම් ඔහු යකෙකුට කන්දක් උඩට අරන් යන්ඩ පුළුවන් වුනු එක මහත් පුදුමයක්ය. මෙයින් යක්ෂයා කිස්තුට වඩා බල පුළුවන් කාරයෙක් බව පෙනෙයි. එම නිසා ගැලවුම් කාරයා කොට අදහනවා නම් යක්ෂයා ඇදහීම කිස්තියානි කාරයන්ට වටී. මේ කී කාරණා මා විසින් මීට පුථම මේ සභාවේ පුකාශ කළා ඇත. එගැන නිසි උත්තර මේ වනතුරු කවරෙක්වත් දුන්නේ නැත. මෙපමණකින් කිුස්තියානි ආගම් සැබෑ වූ ආගමක් නොවන බවත් පරලොව ගැලවීම පිණිස අදහන්ට ඕනෑ නොහොත් විසවාස කරන්ට යුතු නැති බවත් දැන් මෙහි රැස්ව සිටින නැණවත් සමූහයා තේරුම ගන්නවා සත්කකය. එම නිසා කිස්තියානි ආගමේ අසතාකම පෙන්වීම පිණිස කරණ කථාව මෙයින් නවත්වමි. එසේ නැවැක්තුවෙ වී නමුත් මට කථාකරන්ට ලැබී තිබෙන අන්තීම පැය තවම කෙළවර නුවූහෙයින් එමපැය අන්තිම වනතුරු කථාකිරීම මටම අයිතිය. එබැවින් දැනට ඉතිරිව තිබෙන සවල්ප කාලයතුළ තුන්ලොවට අගු වූ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ උත්තමකම ඔප්පු කිරීමට සැහෙන්නා වූ වැදගත් කාරණා අතරෙන් මදක් කාරණා ගෙනහැර දක්වමි. මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන් විසින් ඒ මනාකොට ඇසිය යුතු රතුන් බඩු මිලේට ගන්නා වූ යමෙක් ඇත්නම් ඔහු රතුන්වල හොඳ නොහොඳ දුන ගැනීමට සමර්ථයෙක් නොවේ නම් රතුන් වැඩ කාරයෙකුට ඒ බඩු පළමු කොට පෙන්නා ඒවායේ වටිනා කම දනගන

ඒ පමණ මිලදී ගන්නේය. එසේ කරන්නේ රතුන් බඩුවල ව පමණ මලද ගතාපොය. එයේ කාරවාවේ, පසුට සුට වටිතාකම හොදාකාර තොදත්ත නිසා එයින් අලාභයක් පැමිණේදෝ යන හයින්ය. සවල්ප මුදලක් ගැන මේ පමණ පුවේසමකින් කියාකරනවා නම් වටිනා කමේ පුමාණය නියම කරන්ඩ බැරි ආක්මයට හෙවත් පුාණයට වැඩ සිඩකර ගැනීම පිණිස කරන්නා වූ යම් කියාවක් ඇත්නම් ඒ කියාව ඉතා පුවේශමෙන් කරන්ට යුතුය. ආත්ම ගැලවීමට කරන කියාව නම් සැබෑ වූ ආගමක් සොයා ගෙන ඇදහීමය. සැබෑ වූ ආගමක් අදහා මිස වෙන මොනයම් දෙයක් කරලාවත් පරලොව වැඩ සිඩකර ගැනීම පුළුවන් නැත, එම නිසා සැබෑ වූ ආශමක් සොයා ගැනීම අපි සියල්ලන්ගේම යුතුකමක්ව තිබෙනවාය. පරීක්ෂා කරවා රතුන් බඩු මිලේට ගන්නවා වගේම ආගම්වල සතාාසතා කම පරීක්ෂා කිරීමට පළමුකොට පණ්ඩිතයන්ට භාරදීම යුතුය. පුරාණ සිටිය සෘෂින් වහන්සේලා නම් මහ පොළොව හා සමාන විශාල වූ පුඥාවකින් යුක්ත වූ සියලු ලෝකයා විසින් ගරු කටයුතුවූ සියලු ශාස්තුයෙහි කෙළවරට පැමිණියා වූ උත්තමයන් වහන්සේලාය. ඒ උත්තමයන් වහන්සේලාගේ යටි පතුලෙහි තැවරුණු ධූලි ඇටයකට සමකරන්ට පණ්ඩිතයෙක් දැනට ලෝකයේ ඇත්තේ නැත. එම නිසා දැන් සිටින පණ්ඩිතයන් ලවා ආගම්වල සතහා සතහකම පරීක්ෂා ිකරවීමට වඩා පුරාණ සෘෂින් වහන්සේලා ජීවත්ව නැති නමුත් උන්වහන්සේලා කරපු පොත්වලින් පරීක්ෂා කිරීමට යුතුය, පුරාණ ඍෂින් වහන් සේලා වීසින් ලෝකයාට වැඩ පිණිස උපදවා තිබෙන්නා වූ වෛදා නක්ෂස්තුාදී ශාස්තු පොත්වල යම ආගමක් සැබෑ බවට එම සෘෂින් වහන්සේලා විසිනුක් ඒක්තු අරගෙන කිබෙනවා පෙනේ නම් ඒ ආගම සැබෑවූ ආගමක් වෙන්ට ඕනෑය. සෘෂිවරයෝ නම් මහා සමුදුයට බඳු ගම්භීර වූ පුඳාවකින් යුක්ත ඇත්තෝය. එම උත්තමයෝ බොරු ආගමක් සැබෑය කියා පිළිගන්නේ නැත. පුරාණ සෘෂිවරයන් විසින් බුඩාගම සැබෑ වූ ආගම බවට පිළි අරගෙන තිබෙයි. ඒ බව එම සෘෂින් වහන්සේලාගේ කියමන් වලින්ම ඔප්පු කරමි. එය මනාකොට අසත්වා වාහස සෘෂියා විසින් රචනා කරනලද වහාසකාරයෙහි

''යදාානලේසු සාමර් අරේසු පිච විදහාති හස්තසථං නහවෙත් කශ්චීර් සර්වීයං සෞගතං සදං''

මෙහි අභිපුාව නම අනර් කිරීමට ඇති උත්සාහය හොද කිරීමටත් ඇත්නම් සියල්ලන්ට හිත වූ සියලු ලොවට නායක වූ සව්ඥ පදවිය කාගේ අතට නොලැබෙන්නේද? ලැබෙන්නේමය (යනු අභිපුායයි) සියල්ලන්ට හිත වූ සව්ඥ පදවියක් ඇති නිසාම ''සර්වීයන් සෞගතං පදං කියා මේ ශ්ලෝකයෙහි අන්තීම පදයෙන් බුදුන්ගේ උත්තමකම පුකාශ කළ බව පෙනෙයි. වාාස සෘෂින් වහන්සේ නම් සියලු ශාස්තුයෙහි කෙළවරට පැමිණි අනන්ත පණ්ඩිතයන්ගෙන් පුශංසා ලබාගෙන හිටියා වූ ශාස්තු කාරක උත්තමයෙක් බව එම වාාස සෘෂින් වහන්සේ විසින් පුකාශ කොට තිබෙන මේ ආදී කියමන් වලින් පෙනෙයි. එම නිසා පුරාණ සෘෂිවරයන් ගියමග යාම සියල්ලන්ටම යුතුය. සව්දෙයන් වහන්සේගේ එබඳු ගුණයක් නැත්නම් වාාස ආදී සෘෂිවරයෝ උන්වහන්සේ ලෝකෝත්තමයෙක් කොට පිළිගන්නේ නැත, එම නිසා අප වැනි අය උන්වහන්සේගේ සරණ යන එක පුදුමයක් නොවේය, තවද නාගාර්ජුන කියා පුරාණ පණ්ඩිතයෙක් සිටියාය. ඔහු විසින් කරනලද ''රාජ තරංගනිය'' කියන පොතේ පවා උන්වහන්සේගේ උත්තමකම පුකාශ කොට පොත කළ නාගාර්ජුන කියන සෘෂිවරයා ලෝකයෙහි සිටිය පුධාන රස ඉර්ෂින් ගෙන් පස් වෙනි ඉර්ෂියාය. ඒ බව රසකල්පදාමය කියන මාහැඟි පොතෙහි තිබෙයි. එම පොතෙන් පෙනෙයි. හේ කෙසේද?

''වාාල වාය®ශ්චන්දුසේනා සුඛිණීර වාහනං නාගාර්ජුනො රත්නගොසො සාරානන්දෙ යසොදනඃ''

යන මෙහි නාගාර්ජුන කීවේ එම සෘෂින් වහන්සේටය. එම සෘෂින් වහන්සේ අහසින් යන ඉර්ධි ඇත්තා වූ රස සටික දෙකක් උපදවාපු කෙනෙක්ය. ඒ බව රස ශාස්තුයෙහි පෙනෙයි. එබඳු උත්තම සෘෂිවරයා විසින් කරන ලද රාජ තරඩ්ගනියෙහි ෂඩහතිත්වං නසංසයි කියා බුදුන්ගේ සට් අහතිඥානයට උන්වහන්සේ සැක කරන්නේ නැත කියා තිබෙයි, මෙබඳු උත්තමයෝ බුදුන්ගේ සව් ඥතාඥානයට සැක කරන්නේ නැත කියා මාහැහි ශාස්තු පොත්වල තිබෙන්නේ වී නමුත් උන්වහන්සේලාගේ යටි පතුලේ තැවැරුණු ධූලි ඇටයකට සමකරන්ට නුපුළුවන් වූ ලාමක පුද්ගලයින් සව්ඥයන් වහන්සේ ගැන යම සැකයක් කරනවා නම එය හාසොතත්පාදනයට කරුණක්ය, වෛදා ශාස්තුය වනාහි ලෝකයාට කරුණාවෙන් පුරාණ සෘෂිවරයන් විසින් උපදවාපු ශාස්තුයක්ය, එම ශාස්තුයෙහි පවා බුඩාගමේ උතුම් කම ගැන සඳහන් වෙයි. හේ කෙසේ ද? කීර්ති ශී මහරජ මේ රටේ රජ කරන කාලේදී දඹදිවින් මේ රටට ගෙනාවා වූ මාහැගි වෙද පොතක් දනට රටේ පකාශව තිබෙයි. එම පොත වෛදා ශාස්තුයට අයිති ඉර්ෂි හාෂිතේ බොහෝ පොත් බලා සාරවත් ඖෂධ යෝගයන් එකතු කොට සාද තිබෙන මාහැහි පොතක්ය, එම පොත බුඩාගම්කාරයෙක් විසින් සාද නැති බව එම පොතේ මුල ශ්ලොකයෙන් පෙනෙයි, භෛෂජ්ජ කල්පයයි වාවහාරවූ එම පොතේ මුල ''ගජවදන

මචින්තා තීක්ෂණදගිෂ්ටු ති නෙතු '' යන්නෙන් ගණ දෙවියන්ට පළමු කොට නමස්කාර කොට පොත කොට තිබේ, එසේද වුවත් පුරාණ ඉර්ෂි වාකාවල තිබුණු බෙහෙත් ශ්ලෝක එලෙසම එම පොතට එකතු කොට තිබෙන හෙයින් බුඩාගමේ අගය ඒවායින් පවා පෙනෙයි,

''පිප්ඵලිවාෂවිහිත කෞෂධං ධත්වයාස සහිතංශුත• පයඃ පිත්තකාශ විෂමජ්වරං ජයෙත්–ජාති දුක්බවිච සෞගතාගමං''

තිප්පිලි, වං ඇපල, බුළු, ඉහුරු, කසඹිලියා යන මෙයින් කරන ලද කෂායෙන් පිත්ත කාශයද, විෂම උණද නැති කරන්නේය. කෙසේ නැති කරන්නේද? යත්, සංසාර දුක බුඩාගමෙන් නැති කරන්නාක් මෙන්ය යනු අභිපායයි. සංසාර දුක බුඩාගම අදහා නැති කරන්නාක් මෙන් මේ කසායෙන් පිතින් උපදින ලද කාශයද විෂම උණද නැති කරන්නේය. යනුයි. මේ අන්දමේ ශාස්තුකාරක උත්තමයන් පවා බුඩාගම උතුම් අගමක් කොට පිළි අරගෙන තිබෙයි. තවද ජොාතිශ්ශාස්තුය මාහැඟි උත්තම ශාස්තුයක්ය. ඒ ශාස්තුය හරියාකාර උගත් අයට නෂ්ට කේන්ද, ගර්භ කේන්ද සාදන්ට පුළුවන. ආයුර්ද ගණිතයෙන් ආයුෂ පුමාණය හරියාකාර කියන්ට පුළුවන. මේ හැර යමෙකුගේ කේන්දය බලා ඔහුට චන්නා වූ සියළු හොඳ නො හොඳ කියන්ට පුළුවන්වා පමණක් නොව කේන්ද බැලීමෙන් පූච් ජාතියද ඒ ජාතියේ දී කළාවූ සුවරිත දුශ්චරිත දෙකද මත්තට උපදින්නා වූ ජාතියද කියන්ට පුළුවන. ඒ බව ඔප්පු කිරීම පිණිස මඳක් කාරණා කියමි.

''පුතුාදිතා සවලග්ණ ජන්මායතේ ආදිතා භවතේ පති මාතෘඝාත පරාථි චොරකුතමුත් පාදෙව පූවේ නිරෙ''

යන මේ ශ්ලොක පදයෙහි කී අන්දමට යමෙක් උපන් කේන්දු-යෙහි ගුහයෝ සිටියොත් ඔහු පූච් ජාතියෙහිදී මවු මරා අනුන් සතු වස්තුව සොරකමකොට නරකයෙහි ඉපද සිට එයින් වුතව මේ මිනිස් ලොව උපන්නේය කියාද, ජාතසා රෞරෙ පුනඃ කියා එම ශ්ලොකයෙහි අන්තිම පාදයෙන් ජේන හෙයින් මේ ආත්මයේදී එලෙසට පව්කොට රෞරව නම් සතරවෙනි නරකයෙහි උපදින්නේය කියාද ජේන හෙයින් පූච් ජාතියත් ඇති බව මෙබඳු උත්තම ශාස්තු වලින් පවා පෙනෙයි. සව්දෙ යන් වහන්සේගේ දේශනාවේ තිබෙන සතාකම මේ ආදී අනන්ත කාරණා වලින් ඔප්පු වෙයි. එම නිසා බුඩාගම ඒ-කාන්ත සතා වූ ආගම වන්නේය. වාස සෘෂි ආදි උත්තම ඉර්ෂිවරයන් විශ්වාස කළා වූ ආගමක් වන්නේය. කිස්තියානි ආගම පණ්ඩිත වූ ඉංගීසි කාරයො පවා බොරුය කියා නොයෙක්

පොත් සාද තිබෙන්නේය. බිසොප් කොලැංසො කියන පණ්ඩිත මහතා කිස්තියානි ආගමේ නායක ගුරුවරයෙක්ව සිටගනත් කිස්තියානි ආගමේ බැයිබලය බොරුය කියා පොත් සාද තිබෙයි. එපමණක්ද නොව අපි දනට යටත්ව සිටින මෙහෙසිකාවගේ සවාමී පුරුෂයා වන ඇල්බට කුමාරයා පවා කිස්තියානි ආගමට විරුඬව පොතක් ලියා තබා පරලෝකපුාප්ත වූ බව වම් 1862 දී පුසිද්ධ කරපු 'ඇග්ශමනර්' නම් ආරංචී පනුයෙන් දනගන්ට ලැබුනා ඇත. එරෝපාකාර පණ්ඩිකයන් පවා මේ අන්දමින් විශ්වාස නොකොට අත්හැර දමා තිබෙන කිස්තියානි ආගම සැබෑ වූ ආගමක්ය කියා යමෙක් විශ්වාස කරනවා නම් එයින් ඔහුගේ අවාසනාවන්ත කම ඔප්පු වෙයි. ඉතින් මට ලැබී තිබුණු කාලය අන්තිම වෙන්ට ගිය නිසා මගේ කථාව අත්හිටවම්. මුල පටන් මා විසින් කළා වූ කථාවලින් කිස්තියානි ආගමේ අසතා කමත් බුඩාගමේ සතාකමත් මෙහි සිටින බොහෝ දෙනෙකුට වැටහෙන්ට ඇත. එම නිසා අපි සියල්ලන්ටම පීතිවෙන්ඩ යුතුය කියා මේ මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේගේ කථාව සමාර කෙළේය. එම ක්ෂණේදී එහි සිටියා වූ බුඩාගම්කාර සමූහයා මහත් පීතියෙන් තුන් යලක් සාධුකාර පැවැත්වූවෝය.

මේ කථාව තීන්දු වුනායින් පසු බුඩාගමකාර සමූහයා මහත් සන්තෝෂයකින් මොහොට්ටි වත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් සහ බටුවන්තුඩාවේ පණ්ඩිත මහත්මයාද පෙරටු කරගෙන ගිය බවත් කිස්තියානි කාරයෝ මහත් දුර්මුබ භාවයකින් කඩින් කඩ විසිර ගිය බවත් දුට්මු.

මේ දවසේ කිස්තියානි කාරයෝ කීපදෙනෙක් බුඩාගම සැබෑ වූ ආගම බව තේරුම ගෙන බුද්ධාගමට හැරුණු බවත් අපි දනිමු. ගම්පල දයක මහතුන්ගේ ඕනෑකම පිට මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ විසින් කහට පිටියේ බෝ මලුවේ එක රැයක් එළිවෙනතුරු දේශනාවක්ද, කීරපනේ කඩේ දේශනාවක්ද, නාවලපිටියේ රඹුක් පිටී පලාතේ දයකයින්ගේ ඕනෑකම පිට ඒ පලාතේ අඑතෙන් සාදපු අම්බලම් දෙහෙක දේශනා දෙකක්ද දෙලොස් බාගේ දයකයින්ගේ ඕනෑකම පිට එම පලාතේ දේශනාවක්ද කරන්ට යෙදුනාය. නැවත ගම්පල දයක මහතුන් විසින් දහස් ගණනක් මනුෂායන්ගෙන් යුත් මහත් පෙරහැරක් සූදනම් කරගෙන මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් එම ජූනි මස 20 වෙනි දින වැඩමවා ගෙන විත් පැනිදෙනියෙන් දුම කොච්චියට නංවා කොළඹට පිටත්

කර එච්චා පමණකුත් නොව උන්වහන්සේ විසින් කරන්නා වූ බුඩ ශාසනාභිවෘද්ධියට හේතු පොත්පත් අච්චු ගැසීමේ වියදම වෙනුවට පවුන් 57 ක් ද, උන්වහන්සේට භාරදුන් බවත් දනිමු. එම දයකයන් විසින් මෙපමණ අනර්ස අන්දමට මේ කියා මෙලෙස කෙළේ මේ වාද කථාවෙන් බුඩාගම කාරයන්ට ලබාදුන්නා වූ නම්බුවටත් ඒ දයක මහතුන්ට දිවා මනුෂා සම්පත් සහ කෙළවර නිවාණ සම්පත් ලබන පිණිසත්වාට කොහෙත්ම සැක නැත.

# පානදුරේ වාදය

### සංඥපනය

**බෞඛ කුිස්තියානි** යන ආගම් දෙක පිළිබඳවැ වාගීශ්වර මොහොට්ටීවත්තේ <mark>ගුණානන්ද</mark> සාමීන් වහන්සේ සහ **දවිත් ද** සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ අතර 1873 අගෝස්තු මස 26 වෙනි 28 වෙනි දෙදින පාණදුරේදී කරන්ට යෙදුන විචිතුාලංකාර විශාල විවාදයේ සම්පූණි අදහස මෙහි අන්තගීත වේ. ලෙටම්ස්'' නම් පුවෘත්ති පතුයේ කතෘභූත <mark>ජෝන් කැපර</mark>් මහත්මයා විසින් මෙම විවාදගේ සම්පූණී භාවය විවාදය කළ **වේ**ලාවන්හිදීම උගත් ඇ**ඩවඩ පේරා** මහත්මයා ලවා ඉංගුීසි භාෂාවට පරිවර්තනය කරවා ගෙණ පිටපත් දහස් ගණනක් මුදුණය කරවා පුයිඩ කරණ ලදී. ''මේ විවාදය ඉංගුීසි භාෂාවට පිටපත් කරණු ලැබූ කිුස්තු ලබ්ධික ඇ**ඩ්වඩ් පේරා** මහත්මයා සහ එය පුසිඬ කරවන්ට යෙදුන ජෝන් කැපර් මහත්මයාත් අගතිගාම නොව සාධාරණ ලෙස සිය යුතුකම් ඉෂ්ටකළෝය''යි පළමුවෙනි වර මුදුණයකර තිබෙන සිංහල පිටපත් වල සඳහන් කරණ ලද ''මුළු හෘදයෙන්'' යුත් ස්තුතියම කිරීමට අපිදු මසුරු නොවෙමු.

කැපර් මහත්මයා විසින් පුසිඩ කරණලද එම පොතක් අමරිකා දෙශිකයෙක්වූ පණ්ඩිතාචාය\$ f්පිබල් මහත්මයාට ගාල්ලේදී දකින්ට ලැබී එය සිය රටට ගෙණ ගොස් මෙම විවාදයෙන් කිස්තු ලබ්ධියේ තත්වාකාර මිථාා සවභාව බෞඩ පක්ෂය විසින් මොනවට එලිදරව් කරණ ලද බව හා සම්බුඩ සමයේ එකාන්ත සෘජු සතාාතාව පෙන්වා ධාර්මික පරිද්දෙන් **ජයශී ගුහණය** කරණ ලද බවත් පුකාශ කරමින් අගති රතිත විනිශ්චයක් කොට අමෙරිකා දෙශිකයන් අතර එම පිටපත් දහස් ගණනක් මුදුණයකර විසුරුවා හැර තිබේ. එම විනිශ්චය සහිත පොත් කර්නල් **එව.** ඇස්. ඕල්කොට්, මැඩැම් බලවැස්කි ආදී උත්තම උත්තමියන්ට දකින්ට ලැබී එතුමෝද මෙම විවාදය කළ පුවර **ජය භූමිය** දර්ශනය කිරීම විශෙෂ කරුණක් කොට සිත්හි තබාගෙණ 1880 වේ අවුරුද්දේදි එහි පැමිණ එම ජය භූමිය සම්බන්ධව ශුභාශිංසන වාකායන් සහිත උද්සොෂණය කරන්ට යෙදුනා ඇත. ඕල්කොට් ආදි උතුමන්ගේ ලංකාතරණය හේතුකොට ගෙණ සෙහලීක ලබෘඩ ලබ්ධිකවූ මහාජනයාට සවසමයාභිවෘර්ධිව<mark>ර්</mark>ධනය උදෙසා

කලානුරුප කටයුතු කිරීම පිණිස කොළඹ ගාල්ල ආදී පලාත්වල පරමවිඥනාර්ථ බෞඛ සමාගම් පිහිටුවීමටද ඒ ඒ ගම නියමගම වල බෞඛ පාඨශාලා පිහිටුවීමටද, පෙර නොතුබුනු මෛයායියක් ඇතිවිය.

මෙයින් අවුරුදු 30 කින් පෙර කාලයෙහි බුඩසමය පිළිබඳවැ නොතිබුනා වූ ශුඩාධාාශයක් ලක්වැසි බෞඩ මහජනයා කෙරෙහි මෙකල ඇතිවීමට හා අමෙරිකාදී දෙසදෙශාන්තරයන්හි සම්බුඩ සමය පැතිරයාමටත් පානදුරේ වාදය අසහාය හේතුවූ බව කවුරුත් පිළිගන්නා සතායකි. බුඩාගමේ අභිවෘර්ධිය පිණිස ඒසා මහත් වාදයක් කොට අනල්ප උපකාරයක් කළ වාගීශ්වර මොහොට්ටීවත්තේ **ගුණානන්ද** සාමීන්වහන්සේ සහ උන්වහන්-සේට ඒ පිණිස විශෙෂ ආධාරෝපකාර කළ නිපිටක වාගිශ්වරා-වාය ී සිප්කඩුවේ ශී සුමංගලාභිධාන නායක සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, සාසනවංසාලංකාර කවිධර විනයාචරිය වැලිගම ශී සුමංගලාභිධාන නායක සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, පාණුුරේ **ගුණරතන කිස්සාහිධාන** මහා සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, පුධාන ද්යක මූලික මහතුන් වන කොරනේලිස් පේුරා කරුණාරත්න මහත්මයාද, පී. ජෙරම්යෙස් දියෙස් මහත්මයාද, එම අශදෘශ වාද භූමියද සිහිපත්වීමට සුදුසු යමක් කිරීම වර්තමාන කාලික බෞඩ් මහජනයාගේ බලවත් යුතුකමකි. එබව මෙනෙහි කරණ ලද්දවූ මහතුන් කීප දෙනෙකුන් වීසින් පසුගිය පෙබුවාරි මස 15 වෙනි දින පාණුදුරේ උපාඩාාය සමාගමේ පාඨශාලාවීට බෞඩ මහාජනයාගෙන් යුත් මහා සභාවක් පමුණුවා ගෙන එම සභා සම්මතයෙන් යටොක්ත වාද භූමියෙහි ගුණාතඤසාමීන් වහන්සේ උදෙසා ශිලාසථමහයක් සහිත ශිලා පුතිමාවක් පිහිට වීමටද, අනිකුදු නායක මහා සථවිර සවාමින් වහන්සේලා ගෙන් සහ මූලික දයක මහතුන් දෙදෙනාගෙන් ලත් ආධාරොපකාර සඳහන් කොට ශිලා ලේඛනයක් පිහිටුවීමටද නියමකර ගන්නා ලදී. තවද මේ සත්කෘතායන් සදහා බෞඩ මහජනයාගෙන් ලැබෙන ආධාර මුදල් නොමදවී අතිරෙක මුදලක් ඇතිවීනම මහ ජනයාට පුයොජන වියයුතු පරිදි පුසිඩ ශාලාවක් තැනවීමටද සම්මත නර ගතිමු.

මෙම විවාද පොතෙන් පිටපත් දහස් ගණනක් 1874 රේ අවුරුද්දේ මුදුණය කරවා ලක්වැසි මහාජනයා අතර විසුරුවා හරිණ ලද නමුත් වර්තමාන කාලයෙහි ඒ වුවමනා වූ බොහෝ දෙනෙකුන්ට සොයා ගැණීම දුෂ්කරව තිබේ. එම පාඩුව පිරි මැසීමට හා කියන ලද සත්කෘතායන් සඳහා වියදම කිරීමට මහත් මුදලක් ඕනෑ කරණ හෙයින් මෙම පොත් විකිනීමෙන් ලැබෙන ලාභ මුදලද එකී මුදල් සංඛාාවට එකතු කිරීමට අදහස් කොට දෙවෙනි වර මින් පිටපත් 2000 ක් අප සමිතිය විසින් මුදුණය කරවන ලද්දේය.

මෙම පොත පළමු වර මුදුණය කිරීමේදී යොදු තිබෙන සංඥපනයෙහි වාද කථාව ඇසීම පිණිස බෞඩ ලබ්ධිකයෝ හත් අට දහක් පමණද (විවාදය අවසාන වූ දින දසදහක් පමණද) කිස්තු ල්බ්ධිකයෝ සිය ග්ණනක් පමණද පැමිණි බව කියා තිබේ. තවද බෞඩ පක්ෂයට සිප්කඩුවේ ශී සුමඩ්ගලාභිධාන නායක සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, රත්මලානේ ධම්මාලඩකා-රාභිධාන නායක සථවිර සවාමීන් වහන්සේද, බුලත්ගම සිරිසුමනතිස්ස සථවිර සවාමීන් වහන්සේද, වැලිගම ශී සුමඩ්ගලා-හිධාන නායක සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, වස්කඩුවේ පවර-නිරුත්තිකාචරිය මහා විභාවි සුභූති නායක සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, පොතුවිල ඉන්දජොති සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, කොග්ගල සිරි සංඝතිස්ස සථවීර සවාමීන් වහන්සේද, කලා හේනේ අමරමොලි සථවිර සචාමීන් වහන්සේද, මුල්ලේරියාවේ ගුණරතන සථවිර සභාමීන් වහන්සේද, මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සභාමීන් වහන්සේද යනාදී සියක් නමක් පමණ සියම් අමරපුර දෙනිකායික සථවිර සභාමීන් වහන්සේලා පැමිණ හුන් බව පුකාශකර තිබේ. කිස්තියානි පක්ෂයේ පුධානියෝ වශයෙන් දුවිත් ද සිල්වා, ඇස්. ලන්ඩන්, ආර්. ටැබ්, ඇස්. කෝල්ස්, සී. ජයසිංහ, පී. රුදිරීගෝ ආදි පාදිලිවරුද, සිරිමාන්න ආදි කතිසේරුවරු කීපදෙනෙක්ද, හුනුපල නිලමේද, ස්ටෙපල් දෙස්තර තැනද, ජයසිංහ පෙරකදෝරු තැනද, සුෂෙව් ද සොයිසා මුදලිතුමන් ආදී වැදගත් මහතුන්ද පැමිණ සිටියෝ යයි කියා තිබේ.

මේ දෙපක්ෂයෙන් බෞඩ පක්ෂයට මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේද කිස්තියානි පක්ෂයට දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ සහ සිරිමාන්න කතිසේරු තැනැත් කථා කළ බව කියා තිබෙනවත් හැර කිසි කලකෝලාහලයක් නැතිව යහපත් ලෙස විවාදය කරන්ට යෙදුන බවද කියා තිබේ. 1873 අගෝස්තු මස 26 වෙනි දින පූ. හා. 8 – 9 දක්වා දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ විසින් පුතිතා සමුද්පන්න ධම්යට දෙෂාරොපනය කිරීම වශයෙන් හා මනුෂාාගෙන් පරලොවට යන ''ආත්මයක් නැතැයි උගන්වා තිබෙන බෞඩ මතය මීථායය'' යි පුකාශ කිරීම වශයෙන්ද කරණ ලද කථාවට පූ. හා. 9 – 10 දක්වා මොහොටටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ විසින් පිළිතුරු දී යලිත් කිස්තියානින්ගේ දෙවියෝ (යෙහෝවා

3

වහන්සේ) ඊෂ්ඖවන්ත වූ ද, දිවාාඥන රහිතවූ ද, සියලු බලය නැත්තාවූ ද, භය සුළුවූ ද, පිළිකුල් කටයුතු දුවායන්හි ගිජුවූ ද **කෙ**නෙක් බව හේතු සහිතව පෙන්වා කථාවක් කරණ ලදි. අගෝස්තු මස 26 වෙනි දිනම අ. භා. 3 – 4 දක්වා දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේගේ කථාවේ කරුණු කීපයකට පුතුෘුත්තර වශයෙන් කථාවක් කිරීම සහ පුතිතා සමුද්පන්න ධම්ය සම්බන්ධව තම මුළාවූ අදහස්ම ට නැවතත් ලගණ හැර පා කථා කිරීමද, 4 − 5 දක්වා ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ කම පළමුවෙනි පැයේදී Jelous God යන වචනය සඳහා අසන ලද පුශ්නවල කිුස්තියානි පක්ෂයෙන් උත්තර නුදුන් බවද, ''තවනාමො පවිත්ථොහොතු'' යයි තිබෙන පාලි වාසගම කැබැල්ල බයිබලයේ බුරුම පිටපතෙන් උපුටා සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේගේ ''ගුන්ථ සෙකරය''ට ඇතුළත් කිරීමේදී තමන් පාලි භාෂාව උගතෙක් නම මෙහි විදාමාන වූ **දෙෂ** හරි නොගස්සා නො යොදන බවද, සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ වීසින් පාලි භාෂාව නිසිලෙස නොදැනුම හේතු **කො**ට ගෙ**ණ** ආකූල කරගන්නා ලද පුතිතා සමුද්පන්න ධම්යෙහි සංක්ෂේප විස්තරයක් සහිත සත්වයන්ගේ චුතිපුති-සන්ධිය වන පරිදිද කිස්තු ලබ්ධියෙහි දෙස් දක්වා තවත් කරුණුද පුකාශ කරණ ලදී.

අගෝස්තු මස 28 වෙනි දින පූ. හා. 8 – 9 දක්වා කිස්තියානි පක්ෂය වෙනුවෙන් සිරිමාන්න කතිසේරු තැන විසින් ගුණානඥ සවාමීන් වහන්සේගේ කථාවට නො ගැලපෙන කරුණු උත්තර වශයෙන් ගෙණ හැර පා ඉක්බිති ගෞතම බොධිසත්වයන් වහන්සේගේ දනපාරමිතාදියටද, බුඩාදි රත්නතුයටද, දෙෂාරොපනය කොට කථාවක් කරණ ලදි. එම කථාව 9 – 10 දක්වා ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ සව්පුකාරයෙන්ම පුකුත්තර වන්නාවූ තර්කානුකූල ඉතා පැහැදිලි කථාවක් කර කිස්තියානි පක්ෂයේ එඩිතර භාවය මැඩපවත්වමින් පුශ්න කීපයකට මතු පැමිණෙන පැයේදී පිළිතුරු දෙන බව් පුකාශ කර තිබේ. 28 වෙනි දින අ. හා. 3 – 4 දක්වා නැවතත් දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාත්සේ විසින් තමන්ගේ මුල කථාවම ඉදිරියට පා අවූල්

කරමින් කථා කරන ලදුවත් හැර ''මහමෙර'' නම් පව්තයක් නැත කියාද, විනයනිදන කථාදියට දෙස් පැවරීමක්ද කොට කථාවක් කරණ ලදී. 4-5 දක්වා ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ අවසාන කථාව පටන් ගෙණ කිස්තියානි පක්ෂය විසින් අසන ලදින් ඉතිරිව තුබූ 'පුශ්නවලට උත්තර දී අතිරේක වශයෙන් කියයුතු කරුණුද විචිතුාලඩකාර වාාක්ත වූ වාගීශ භාවයෙන් යුක්තව පුකාශ කොට සමාප්ත කළ බැව දක්වා තිබේ.

### P. A. Peiris James Dias

මො. ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ ආදී උතුමන් සිහිපත්-වීම පිළිබඳ කෘතා සාධක සමිතියේ ලේකම්වරු වමහ.

1903 ඔක්තෝම්බර් මස 30 වෙනි දින පාණුදුරේ දීය.

### වාදය කිරීම පිළිබඳ ගන්නා ලද ගිවිසුම.

1. වාදය මුබ වචනයෙන් කෙරිය යුතුය.

- 2. දෙපාර්ශ්වයෙන් දෙන්නෙක් විසින් ඒ කථාවල භාවය ලියා ගත යුතුය. ඒ ලියන ලද කථා කථාකාරයන්ගේ අත්සන් තිබීමෙන් සහතික කළ යුතුය.
- 3. ඒ ඒ පාර්ශ්වය විසින් ගෙණහැර දක්වන්නාවූ කාරණා අසවල් පොත්පත් වලින් යයි නම් සඳහන් කර කිය යුතුය.
- 4. එක පාර්ශ්වයකට තමන්ගේ කථාව පිණිස එක්වරකට ඉංගුීසි පැයක් ගත හැකිය.
- 5. පළමුවෙනි පැය කිස්තියානි පක්ෂය විසින් ''බුඩාගමේ අසතා කම'' පෙන්වාදීම පිණිස කථා කිරීමය. දෙවෙනි පැය කිස්තියානි පක්ෂය විසින් ''බුඩාගමේ අසතාකම'' පෙන්වාදී කළ කථාවට (බුඩ පක්ෂය විසින්) උත්තර දීම සහ ''කිස්තියානි ආගමේ අසතාකම'' පෙන්වාදීම පිණිස කථා කිරීමය.
- 6. කථාව ලබන මස (අගෝස්තු) 26 වෙනි හා 28 වෙනි දවස් දෙකට නියම කර ගෙණ කෙරිය යුතුය.
- 7. කථා කිරීම උදය 8-10 දක්වාද, එ දවසේම පස්වරු 3-5 දක්වාද කෙරිය යුතුය.
- 8. වාදය කරණ අතර කිසි ගාලාගෝට්ටියක් කිසි කැරලි කොලාහලයක් නොවන හැටියට දෙපාර්ශ්වය විසින් බලා ගත යුතුය.

- 9. වාදය කරණ අතර කථා කරණ තැතැත්තා හැර අත් සියල්ලන් විසිත් නිශ්ශබ්දව අසාගෙන සිටිය යුතුය. එසේ කරවීමට මෙහි අත්සන් කරණ තැතැත්තන්ට සම්පූණි බලය ඇතුව තිබිය යුතුය.
- 10. මේ වාදය පාණදුරේ පට්ටියේ තිබෙන දෙඹගහවත්තේදී කෙරෙණ හැටියට දෙපාර්ශ්වය විසින් එහි බංගලාවක් සාදවා දෙන ලෙසටද නියමකර ගතිමු.

මෙම පොරොන්දු පතුයේ බුඩ පක්ෂය වෙනුවෙන් කුරුකුල සූරිය කොර්නේලිස් ජේරා මහත්මයාද, කිස්තියානි පක්ෂය වෙනුවෙන් මත්තෙස් සුවාරිස් ගුණවර්ධන මහත්මයාද අත්සන් කරන ලදී.

1873 ජූලි මස 24 වෙනි දින මීට එකභව දෙපාර්ශ්වයෙහිම අත්සන් කරන්ට යෙදුනා ඇත.

# පානදුරේ වාදය

(වම් 1873 ක්වූ අගෝස්තු මස 26 වෙනි දින උදය 8 පටන් 9 දක්වා දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාසේ කළ කථාව)

පසුගිය ජූනි මස 12 වෙනි දින වැස්ලියන් දෙවසථානයෙහි මා විසින් දේශනාවක් කළාය. ඒ දෙශනාවේදී සත්වයාගේ ආත්මය ගැණ බුඩාගමේ පොත්වල දක්වා තිබෙන අන්දම විස්තර වශයෙන් කියා දුන්නාය. මගේ ඒ දෙශනාවට වීරුඩව බුඩාගමේ දෙශනාකාරයෙක් එම මස 19 වෙනි දින දෙශනාවක් කළාය. මෙකී දේශනා දෙක පිළිබඳවැ මේ වාද කථාව හට ගත්තාය. එම නිසා අදත් ඒ දෙශනාවේදී මා විසින් ගෙණ හැර දක්වූ කාරණාව විස්තරව කියා දෙමී. ඊට වීරුඩව බුඩ පක්ෂයට යමක් කියන්ට හැකි නම් කියා පෙන්වා දුන්නාවේ. අපි දෙපක්ෂය කියන කාරණා වලින් පිළිගත යුතුව තිබෙන්නේ කොයි පක්ෂයේ කියමන්ද කියා විනිශ්චය කිරීම මේ සමූහයාටම භාරමවය.

බුඩාගමේ පුකාරයට මනුෂායාට අාත්මයක් ඇත්තේ නැත. කුසලාකුසල කම් කරණම තැනැත්තාට එහි විපාක ලැබෙන්නේ නැත. ඒ බව බුඩාගමේ පොත්වලින්ම පෙන්වා දෙමී. සත්වයා ස්කන්ධ වශයෙන් පසකට බෙද තිබේ. ඒ පස නම රූපස්කන්ධය වෙදනාස්කන්ධය සඤ්ඤාස්කන්ධය සංඛාරාස්කන්ධය විඤ්ඤණස්කන්ධය සංඛාරාස්කන්ධය විඤ්ඤණස්කන්ධය යන පසය. ඒ බව සංයුත් සභියෙහි කියා තිබේ.

''පඤ්චව භික්ඛවෙ ඛන්ධෙදෙසිස්සාමී'' යනාදියෙන්ද ''යෙහි කෙ වී සංඛාරා අතීතානාගත'' යනාදියෙන්ද වේ. නැවත උපා දනස්කන්ධය ගැණද එසේමය. ''කතමොච භික්ඛවෙ පංචු-පාදනක්ඛන්ධාය'' යනාදියෙන්ද පඤ්චස්කන්ධය ගැණ කී කී වචනම කිය කියා රුපූපාදනස්කන්ධය මෙය යනාදි වශයෙන් කියා තිබෙනවාය. නැවතද ''යෙහිකෙහි භික්ඛවෙ සමණාවා බාහ්මණාවා'' යනාදි සංයුත්සහියේ පාඨයෙන්ද සත්වයාට ඇති සියල්ලම පඤ්චස්කන්ධයට අයිති බව කියා තිබෙනවාය. මේ බව තිපිටකයේ බොහෝ තැන්වලද කාවාසෙබරයේ—

> ''පස්කදසකෙලෙ සේ දුක්නම් වේය එමෙ සේ රුවෙයින් සන් රැ සේ සකර වින් නැන නමින් මෙප සේ'

> > යන මේ කවියෙන්ද ජේණුවාය.

නැවතද මෙම සත්වයාම ආයතන වශයෙන් දෙළොසකින් යුක්තය. එනම් – චක්බායතනාදි සයත් රූපයතනාදී සයත්ය. ඒ බව ''කතමංච භික්ඛවෙ සලායතනං චක්ඛායතනං'' යනාදී පාඨයෙන්ද, සබ්බංවො භික්ඛවෙ දෙසිස්සාමි තං සුනාථ කිඤ්ච භික්ඛවෙ රූපඤ්ච'' යනාදියෙන්ද විභභ පුකරණයෙන්ද පේණ-වාය නැවතද මෙම සත්වයාම නාම රූප දෙකට ඇතුළත්කර තිබෙන වාය. ඒ බව සංයුත්සභියෙහි තිබේ. ''කතමඤ්ච භික්ඛවෙ නාම රූපං වෙදනා සඤ්ඤා'' යනාදි පාඨයෙන්ද ''චත්තාරො මහ භූතා'' යනාදි පාඨ වලින්ද නාමය රූපය මේය කියා තිබෙනවාය.

නැවතද ''තත්ථකතම-නාමා වෙදනාක්ඛන්ධා'' යනාදී පාඨ යෙන්ද වෙදනාස්කන්ධය සඤ්ඤා ස්කන්ධය සංඛාරාස්කන්ධය යන තුන නාමයට අයිති බවද කියා තිබෙනවාය. මෙසේ රූප වේදනා සඤ්ඤා සංඛාරා යන ස්කන්ධ සතර නාම රූප දෙකට ඇතුළත් බවද ''යං ඔලාරිකං එතං රූපං'' යනාදී මිලින්ද පශ්නයේ පාඨයෙන් යමක් ''ඔලාරිකද ඒ රූපය. යමක් සුබුමවිත්ත චෛතසික ධම්ද ඒ නාමය'' කියාද දක්වා තිබෙනවාය. මෙසේ රූපස්කන්ධ යත් චිත්ත චෛතසික ධම්යෝත් නාම රූප දෙකට අයිතිය. මෙයින් නාම රූප දෙකට අයිතිය . මෙයින් නාම රූප දෙකට අයිති නැතැයි කීවොත් නාම රූප දෙක නැතුව විඤ්ඤාණයට පවතින්ට නුපුඑවන් බව ''යොහි භික්ඛවෙ එවංවදෙයා අහමඤ්ඤතු වෙදනාය'' යනාදී සංයුත්සභියේ පාඨයෙන් රූපාධි ස්කන්ධ සතර හැර විඤ්ඤාණයාගේ වුති උත්පත්තියක් පෙන්වන්ට පුළුවනැයි කීවොත් එසේ නුපුළුවනැයි කියා තිබෙන බව මේ පාඨයෙන් පෙණෙනවාය ඇරත් පිළිසිඳ ගන්නා ක්ෂණයෙහි පඤ්චස්කන්ධයෝ සමපූණයෙන් පිළිසිඳ ගන්නා බව ''ගබ්හසෙයාක සත්තානංහි පටිසංධික්ඛණේ'' යන පාඨයෙන් ජෙනවාය ඇරත්–

''නම් රූ ලදක හැ රා නැත අන් පුහුල් බැහැ රා''

යන කාවාසෙබරයේ කවියෙන්ද පේනවාය. මෙසේ සත්වයා සම්පූණියෙන්ම ස්කන්ධායතන නාම රූප වලට ඇතුළත් බව පැහැදිලිව පේණවාය. ඉතින් ''මේ ස්කන්ධායතනාදි කිසිම තැනක ආත්මයක් නැතැ''යි බුදුන් විසින් උගන්වා තිබෙනවාය. ඒ කියා තිබෙන්නේ ''රූපං භික්ඛවෙ අනත්තා'' යනාදි පාඨවලින්ය. ඇරත් යම්කිසි තුන්කල් පිළිබඳ රූපාදි ස්කන්ධ වන් ඒ මේ මාගේ නොවන්නේය. මේ තෙමේ මම නොවන් නෙමි කියා තිබෙනවාය.

''යංකිංචිරූපං අතීතානාගත පව්වුප්පන්නා'' යනාදී සංයුත් සහියෙ පාඨයකින්ය. ඇරත් ''රූපංභික්ඛවෙ අනත්තං'' යනාදී යෙන් ''රූපාදි ස්කන්ධයෝ අනාත්මය'' බුදුන් කියනවාය.

තවද ආයතන ගැණත් බුදුන්ගේ කීම ''චක්බුං භි<mark>ක්බවෙ</mark> අනත්තා'' යනාදියෙක් එසේමය. ඇ<mark>රත් මරණය ගැන බුදුන්</mark> කියා තිබෙන්නෙ—

''කතමංච භික්ඛවෙ මරණ යං තෙසංතෙසං සත්තානං තම්හා තම්හා සත්තනිකායා චුනිචවනතා''

යතාදියෙන් මරණය නම් සත්වයාගේ ඒ ඒ සත්වනිකායෙන් වුතවීමය. මිදීමය යතාදි කුමයෙන්ය. මෙයින් පෙණෙන්නේ සත්වයාගේ නොමැරි ඉතිරිවෙන දෙයක් නැති බවය.

තවද ඡන්දරාගය අත්හැර දැමීම පිණිස බුදුන් විසින් දුන් අව සරයකදී ''යො භික්ඛවෙ රූපස්මිං ඡන්දරාගො තං පජහත රූපං පභීනං භවිස්සති'' යනාදි සංයුත්සභියේ කියමනෙන් පෙණෙන්නේ මේ රූපය පුභීනවෙනවාය මුලින්ම සිදී යනවාය. කියා සිතා ඡන්දරාගය හැර දමන්ට නියමකළාය.

තවද ''යංකිංචි සමුදයධම්මානංනිරොධ ධම්මං'' කියා මහ පුධාන සූතුයෙහි පේණවාය – එනම් – යම් කිසිවෙක් උපදින සවභාවයද ඒ නිරුඩවෙන සවභාවයයි කියා තිබෙනවාය.

තවද ''උප්පාදෙජාති අක්ඛෘතෙනභඩ්ගො තතාව යොතිච'' යන මේ ගාථා දෙපදයේ භඩ්ගවෙනවාය කීවේ නැත්තමට නැති වෙනවාය කීමයි. මෙසේ බුඩාගමේ පුකාරයට මනුෂායාට ආත්මයක් නැත මනුෂාාට ඇති සියල්ලම මරණයේදී භඩ්ග-වෙනවාය.

මෙසේ වීනම් මනුෂාාද ගෙමැඩියෙක් ගැරඩියෙක් බල්ලෙක් ඌරෙක් අශ්වයෙක් මෙන් ඉපදී ඒ සතුන් මැරීයනවාය. ඒ සතුන්ට ඇතුවාට වඩා මනුෂායාට කිසි දෙයක් ඇත්තේ නැත. සියලු තිරිසනුන් ජාතීන්ට සවාමියෙක්ද රජෙක්ද කොට මවන ලද මේ මනුෂායා ති්රසනකුට වඩා උත්තම කමක් නැත්තෙක් කොට බුඩාගමේ උගත්වනවාය. යන්තම්වත් සිහිකල්පනා ඇත්තෙකුට මේ ඉගැන්වීම පිළිගන්ට පුළුවන්ද? මනුෂායා ති්රිසනෙක් නම් ති්රිසනෙක් සේම නොයිඳ ආගමක් ඕනෑ කරන්නේ මොකටද? ති්රිසන්නුත් බණ අසා දිවා ලෝකවල උපන්නාය කියා බුඩාගමේ කියාතිබෙන නිසා මෙකලටත් ති්රිසනුන්ට බණ නොකියන්නේ මන්ද? ති්රිසන්නු ති්රිසන්-නුවා මිස මනුෂායෝ නොවන බව සියල්ලන්ටම හැඟීයනවා ඇත. එනිසා මනුෂායාට ආත්මයක් නැත කියන බුඩාගමේ ඉගැන්වීම දුරලා සැබෑ වූ කි්ස්තියානි ආගමේ මනුෂායට තොමැරෙන්නාවූ ආත්මයක් ඇති බව කල්පනාවට ගත්ට යුතුය.

කිස්තුස්වහන්සේ සමභ කුරුසියෙහි ඇනගසන ලද වරදකාරයෙකුට ''සැබෑවක් නුඹට කියම් අදම නුඹ මා සමභ
පරාදිසයෙහි සිටිනවා ඇතැයි'' යන කීමෙන්ද ''සවාමීන්වහන්ස
මාගේ ආත්මය ගත මැනවයි'' ස්ථොන් විසින් කියන ලද
කීමෙන්ද කොරින්තිවරුන්ට ලියන ලද පළමුවෙනි පතුයේ
පස්වෙනි පරිචඡෙදයේ තුන්වෙනි පදයේ ''මම ශරීරයෙන් දුරුව
සිටින නමුත් ආත්මයෙන් ලන්ව සිට යනාදි කීමෙන්ද පිලිප්වරුන්ට ලියන ලද පතුයේ 1 වෙනි පරිචඡෙදයේ 23 වෙනි
පදයේ ''ශරීරයෙන් වෙන්ව ගොස් කිස්තුස් වහන්සේ සමග
සිටීම වඩා හොඳ නිසා'' යනාදි කීමවලින්ද වෙනත් නොයෙක්
කීමවලින්ද මනුෂායයට නොමැරෙන්නා වූ ආත්මයක් ඇතිබව
ඔප්පු වෙනවාය.

කුසලාකුසල කම්කළ තැනැත්තාටම එහි විපාක නොලැබෙන බවත් අත් කෙනෙකුන්ට ලැබෙන බවත් ඔප්පුකිරීම පිණිස කීවේ— ''කිංනුබො හො ගොතම සො කරොති සො පටිසං– වෙදියති ති'' යනාදියෙන් කුසලාකුසල කම්කළ තැනැත්තේම එහි විපාක විදින්නේයයි සිතීම එක් අන්තකයෙක කියා බුදුන් විසින් කියා තිබෙනවාය.

ඇරත් ''අත්ථි කොචි සත්තො ඉමමආකායා අඤ්ඤං කායං පටිසංකමති'' මේ කයින් අන් කයකට යන්නා වූ යම සත්වයෙක් යම කිසිවක් ඇද්දයි මිලිඳුරජ ඇසූ කල්හි ''නහි මහාරාජ ඉමිනා පන මහාරාජ නාමරුපෙන කම්මං කරොති සොහනංවා පාප කංවා තෙන කම්මෙන අඤ්ඤං නාමරූපං පටිසං දහතී ති'' එනම් නැවත මහරජ මේ නාමරූපය විසින් සොහන වූ හෝ පාපිෂ්ට වූ කම් කරණවාය. ඒ කම්යෙන් අනික් රූපයක් පිළිසිදගන්නවා යයි නාගසෙන විසින් උත්තර දුන්නාක් මෙන් පෙණීයනවාය.

ඇරත් ''අතීත හවෙ කම්මප්පච්චයෙන නිබ්බත්තා'' යනාදි පාඨයෙන් අතිත භවයේ කම්පුතාපයෙන් උපන්නා වූ ස්කන්ධයෝ එහිම නිරුඬවෙනවාය අතීත භවයෙන් මේ භවයට පැමිණියා වූ එකම දෙයක්වත් නැත කියනවාය.

ඇරත් ''සත්තෙන කතකම්මප්පච්චයානුභාවෙන අනුපච්ඡින්තා කිලෙස'' යනාදි පාඨයෙන්ද සත්වයා විසින් කරණ ලද කම් පුථාානු භාවයෙන් නොසන්සිදී පවතින්නාවූ ක්ලේශ බලයෙන් නියමකරණ ලද්දවූ අනික් නාම රූපයෙක් පහළවෙයි. කියා තිබෙන හෙයින්ද,

ඇරත් ජාතියේදී එනම් ඉපදීමේදී ස්කන්ධ සම්පූණියෙන්ම පහළවෙන බව ''කතමංච භික්ඛවෙ ජාතියාච තෙසං තෙසං සන්තානං'' යනාදී සංයුත්සභියේද මහාසතිපට්ඨාන සූතුයේද වෙනත් බොහෝ තැන්වලද පෙණෙන පාඨයන්ගෙන්ද ස්කන්ධ හා ආයතන ''උප්පත්තික්ඛණෙපාතුභවති'' යන මේ පාඨ කැබැල්ලෙන්ද පේනවාය.

මෙසේ සත්වයාගෙන් කිසිම ස්කන්ධයක්වත් ආයතනයක්වත් අන් තැනකින් එන්නේවත් යන්නේවත් නැත. සත්වයා මැරෙණ කල සම්පූණි සත්වයාම මැරෙනවායයි පැහැදිලිව කියාතිබෙනවාය. මේ ඉගැන්වීම සැබෑය කියා යමෙක් විසින් පිළිගත්තොත් මනුෂායා විසින් තමාගේ සම්පත් වියහියදම කරගෙණ කුසල්ය සිතා නොයෙක් දේ කරතත් ඒ කරණ දෙයින් විපාකයක් තමාට නොලැබෙන බව තේරුම්ගත්ට යුතුය.

ඇරත් මේ ඉගැන්වීම සැබෑය කියා පිළිගන්නවා නම අවකල් කියාකර අසත්පුෂීයන්ට තමන්ගේ පාපකියා වැඩිදියුණු කිරීම පිණිස මීට වඩා උපකාරයක් වෙන නැති බව පැහැදිලිවේ. ලෝකයේ මිනීමැරීම සොරකම්කිරීම ආදී නපුරු කියා කරන්නෝ ඒ කියාවන්ගේ විපාක ඇති බව දන්නවාය. නමුත් ඒ විපාක තමන්ට නොව අනාන්ට ලැබෙනවාට ඒ අසත්පුරුෂයෝ අකමැති නැත.

ඇරත් වරදක් කළාවූ කෙනෙකුන්ට මීස වරද නොකළ කෙනෙකුන්ට දඩුවම කිරීම ලෝකයේ කිසිම මාගීයකට එකභ නැත. මෙසේ තියෙද්දි මෙයාකාර සත්පුරුෂ කියා වලක්වා අසත්පුරුෂ කියා වැඩි දියුණුවීමට ආධාරව දහම උගන්වන ආගමක් සැබෑවෙන්ට යුතුද? බුදුන් විසින් ''මධාම පුතිපදවක් දෙශනා කළාය'' කියමින් නොයෙක් උපමාවලින් ඒ බව දක්වන්ට බුඩාගම් කාරයෝ උත්සාහ කරත්. මේ ගැන උපමාවලින් පුයෝජන නැත. ඒ සුදුසු තැනදි පෙන්වන්ට යෙදෙනවා ඇත.

(මෙසේ කියා යහපත්සේ කෝලාහල නැතුව අසාගන සිටිය සමූහයාට ස්තුතිකොට කථාව හමාරකළාය.)

(වම් 1873 අගෝස්තු මස 26 වෙනි දිනය උදය 9 පටන් 10 දක්වා මොහොට්වක්නේ ගුණාතන්ද උන්නාන්සේ කළ කථාව)

මෙපමණවේලා මේ දවිත් ද සිල්වා පාදිලී උත්තාත්සේ විසිත් බුඩාගමට වීරුඩව ගෙනහැර දක්වූ කාරණා බොහෝ ආකූල සහිතය. එම නිසා මෙහි රැස්ව සිටින සමූහයාට මොහුගේ කථාව තේරෙන්ට ඇත කියා මට සිතත්ට බැරිය. බුඩාගමට වීරුඩව බුඩ දෙශනාවෙන් ගෙනහැර දක්වූ පාඨ කැබලිවල අථ්යක්වත් අදහසක්වත් මේ සමූහයාට තේරෙන ලෙස මේ සභාවේ පුකාශකෙළෙත් නැත. නමුත් මොහුගේ කථාවෙන් එකම අභිපාවක් තේරුම්ගියාය. එනම් ''සත්වයාගේ මරණයේදී මේ පඤ්චස්කන්ධය මෙතනම නිරුඩවෙන නිසා පරලොව උපදින සත්වයා අනාා සත්වයෙක'' යන මේ අභිපාය පමණක් මේ හිටින සමූහයාගෙන් සවල්ප දෙනෙකුන්ට තේරෙන්ට ඇත කියා සිතමි. එම නිසා ඒ ගැණ උත්තරදීම මගේ යුතුකමය.

සත්වයාගේ මරණයේදී පඤ්චස්කත්ධයෙන් කිසිදෙයක් පර ලොව යන්නේ නැත කියා බුඩදේශනාවේ තිබෙනවා සත්තකය. මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් කිසි දෙයක් පරලොව යන්නේ නැති නමුත් මේ සත්වයා නිසා පරලොව උපදින සත්වයා අනිකෙක් නොවේය. ඒ බව මම ඉතා කඩිනමින් ඔප්පුකරමි.

බුදුත් වදළ පඤ්චස්කත්ධ ධම් කොට්ඨාසය ඉතා ගැඹුරුය. එය තිබෙත්තේ පාලි භාෂාවෙත්ය. මේ පාදිලිතැන පාලිභාෂාව මනාකොට දත්තෙක් නොවේය. ඒ නොදත්කම කරණකොට ගෙණ බුඩදෙශනාව අනාාකාරයකට පෙරලා හිතට ගෙණ මෙපමණ වේලා කළාවූ කථා සියල්ලම නිෂ්එලය. මොහුගේ පාලි දනීමේ තරම මේ සමූහයාට තේරුම්කර දීමට මට හොඳ කාරණයක් ලැබී තිබේ. එනම් මේ පාදිලිතැන විසින් සාදපු මේ ''ගුත්ථසෙබරය'' කියන පොතය. ඒ පොත මෙන්න. මේ පොතේ පේලි හතරකින් යුත් සුළු පාලි වාසගමක් තිබේ. අඑත් තෙස්තමේන්තුවේ තිබෙන අභිපායක් පාලියට නගා මීට ඇතුළත්කර තිබෙන බව මේ පොතෙන්ම පෙණේ. පේලි හතරකින් යුත් මේ පොතෙන්ම පෙණේ. පේලි

තිබේ. එයින් පළමුවෙනි වැරැද්ද ''තවතාමොපවිත්ථොහොතු'' යන පදයෙහි බොහොම ලොකු මහාපුාණයක් යොද තිබීමය. ''පවිත්තො'' කියා මිස ''පවිත්ථො'' කියා පාලි වචනයක් පාලිභාෂාවේ ඇත්තේ නැත. තවද ''තවතාමො යන තැන පුරුෂලිංගිකව යෙදුවත් වරදය. මෙබඳු සුළු පාලි වාසගමක් මෙපමණ වැරදි සහිතව යෙදූ නිසා මේ පාදිලි තැනගේ පාලිදුනීමේ තරම මෙයින්ම තේරේය. පාලි වාාකරණාදිය ගැණ මා විසින් ගෙණ හැර දක්වූ කාරණා මේ සමූහයාට තේරුම් ගත්ට නුපුළුවන් නමුත් මෙහි දනට පැමිණි සිටින පාලිභාෂාවෙහි අති දක්ෂ සමට් සථවිරයන් වහන්සේලා දනිති. එනිසා මේ ගැණ විනිශ්චය උන්වහන්සේලාට හාර දෙමි. මෙපමණ සුළු පාලි වාසගම කැබැල්ලක් වත් හරියට යොද ගන්ට බැරි මේ පාදිලි තැන ගම්භීරවූ පඤ්ච ස්කන්ධ ධම් කොට්ඨාශය තේරුම කර ගන්ට ගිය එක පණ්ඩිතයන්ට විහිළුවක් කොට පෙණේ.

පඤ්චස්කන්ධය කියන්නේ සංස්කාරස්කන්ධය විඤ්ඤාණස්-කන්ධය යන පසය. එයින් රූපස්කන්ධය කියන්නේ අපේ ඇසට පේණ මේ රූපය නම් වේ. වෙදනාස්කන්ධය කියන්නේ සැප දුක් වැටහීමය. සත්වයාගේ මරණයේදී රූපස්කන්ධ හෙවත් මේ ශරීරය මෙතනම නවතින බවත් ඒක සොහොන් භූමියකට ගෙණ ගොස් වලලාදමන බවත් මේ සිටින සියල්ලෝම දනිති. වෙදනාස්කන්ධය කියන ලද සැප දුක් වැටහීමත් සත්වයාගේ මරණයේදී මෙහිම නිරුඩ වෙනවාය. එයිනුත් පරලොව යන්ට දෙයක් ඇත්තේ නැත. මෙසේ අනිකුදු ස්කන්ධයොත් මෙහිම නිරුඩ වෙනවා මිස එයිනුත් කිසිදෙයක් පරලොව යන්නේ නැත. මේ පඤ්චස්කන්ධය මෙහිම නිරුඩ වීම හා සමග මේ සත්වයා නිසා පරලොව උපදින සත්වයා අනිකෙක් නොවේය.

මේ සත්වයාගේ ආත්මය මෙයින් පිටත්ව ගොස් පරලොව උපදිනවා නම් සවශීයෙහි සිටින්නෙත් මනුෂායෝම වෙන්ට ඕනෑය. මක්නිසාද මනුෂායාට ඇති ආත්මයට මනුෂා ආත්මයයි කියනවාය. එම මනුෂා ආත්මයම මෙයින් පිටත්ව ගොස් සවශීයෙහි නැවතුනොත් සවශීයෙහිම සිටින්නෙත් මනුෂායෝවාට කිසි සැකයක් නැත. මේ පාදිලි උන්නාන්සේ මෙහෙන් පිටත්ව වැල්ලවත්තට ගියාට එහිදී මුන්නැහේ වෙන ඇත්තෙක් වෙන්ට බැරිය. මෙහිදී මුන්නැහේට වාවහාර කරණ නාමයම එහිදීත් වාවහාර කරණවා සත්තකය. එමෙන්ම මේ ආත්මයම මෙයින් පිටත්ව ගමන් කර පරලොව යනවා නම් සවශීයෙහි සිටින්නෙත් මනුෂායෝමය.

තවද මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් කිසිවක් පරලොව නොගොස් මේ සත්වයා නිසා පරලොව උපදින සත්වයා අනා සත්වයෙක් නොවේ බව ඔප්පු කරන්ට තව වැදගත් සාක්ෂියක් තිබේ. එනම් මගේ අතේ තිබෙන මේ බයිබලය මෝසෙස් ආදී අයවල් විසින් ලියු බයිබලය නම් පොතය. නමුත් මෝසෙස් ආදී අයවල් විසින් ලියුවෙ මේ පොතම නොවේය. ඒ අයවල් විසින් ලියුවෙ මේ පොතම නොවේය. ඒ අයවල් විසින් ලියුවාය කියන මුල් පොතෙන් වෙන පොතක් ලියුවාය. ඒ පොතෙන් තව පොතක් ලියුවාය, මේ කුමයෙන් අතින් අතට ලියාගෙන එන පොත්වලට මුල් පොත්වල තිබුණු අකුරුවත් කොලවත් ගැලවී ආවේ නැත. එසේ නා නමුත් ඒ මුල් පොතේ තිබුනු අදහස්ද වගන්තිද මේ බයිබලයේ තිබේ. එසේම මේ සත්වයාගේ මරණයේදී මෙයින් යමක් පරලොව නොගියක් මේ නිසා උපදින සත්වයා අතිකෙක් නොවේ. ඒ බව පිරිසුදුව ඔප්පු කිරීම පිණිස තව වැදගත් සාක්ෂියක් තිබේ. ඒ මනාව ඇසිය යුතුය.

''සුවට පුග්ගලො සන්ධාවතී අස්මාලොකං පරං ලොකා පරස්මා ලොකා ඉමං ලොකන්ති ආමන්තා අත්ථකොචි මනුස්සො හුත්වා දෙවොහොතිති මිච්ඡායවෙහි සන්ධාවති සෙවට පුග්ගලො ඉතො වුතො පරලොකං අනඤ්ඤා හෙවං මරණං න හොතීති පානාතිපාතොපි නුපලබහති''

යන මේ පාඨය අභිධම් පිටකයෙහි කථාවස්තු පුකරණයෙහි තිබේ. මෙයින් හැහෙන්නේ මෙලොවින් පරලොවට පරලොවීන් මෙලොවට එම පුද්ගලයාම නොයන බවය. මනුෂායෙක් හෙවත් මනුෂායෙකුගේ ආත්මය මේ ශරීරයෙන් පිටත්ව දිවාලොකයකට යනවා නම් දිවාලෝකයේ සිටින්නෙත් මනුෂායෙක්ම වෙන්ට ඕනෑය. එසේ නොව දිවාලෝකයේ සිටින්නෙත් වෙන්ට ඕනෑය. එසේ නොව දිවාලෝකයට යනවාය කියා සිතීම අතිශයින් වරදය. මක්නිසාද මනුෂායාගේ ආත්මයට මනුෂාාත්මයයි කියනි. එම මනුෂාාත්මය හෙවත් මනුෂා පාණය මේ ශරීරයෙන් නික්ම දිවාලෝකයට යනවානම එහි දිවාාත්ම නැතුවා සත්තකය. තවද මේ ශරීරයෙන් පිටත්ව පරලොව ගමන් කරන නො නහින ආත්මයක් මනුෂායාට ඇතුව තිබෙනවානම් මනුෂා සාතනයක් හෙවත් මිනීමැරීමක් නොහොත් පාණසාතයක් ගෙමකුට කරන්ට බැරිය. මක්නිසාද නො නහින ආත්මයක් හෙවත් පාණයෙක් මනුෂායාට තිබෙනවාය කියන නිසාය.

තවද – සත්වයාට ක්ෂණික මරණය පරලොව යන මරණයයි කියා දෙකක් වේ. ජීවත්වෙන සත්වයින්ට සිත් ඉපදීමද නැසීමද ක්ෂණක්ෂණයෙහි වේ. පළමු උපන් සිත නැසුනායින් පසු උපදින සිත මුලින් උපන් සිත නොවේ. මේ අන්දමට සිත් ආදිය ඉපද ක්ෂණක්ෂණයෙහි නැසීයාම ක්ෂණික මරණය වේ. සත්වයාගේ රූපස්කන්ධයත් මෙසේම ක්ෂණක්ෂණයෙහි ඉපිද නසින්නේය. හේ කෙසේද? සත්වයාගේ ශරීරය කොටස් තිස්දෙකකින් යුක්තය. එයින් ඉසකේ පළමුවෙනි කොටස වේ. ඉසකේවලද නිතරම ඉපදීමක්ද නැසීමක්ද තිබෙ. ඒ බව **ඉත්රුම් යාම් පිණිස මදක් කාරණා කියමි. ඉසකේ සුමානයකට** අහල් බාගයක් පමණ වැඩෙන්නේය. ඒවා අගින් කැඩි කැඩී යාමෙන් නිකර නැති වන්නේය. එසේ නොව වැඩෙන පමණ ඉසකේ කැඩී යාමෙන් වත් කපා දමීමෙන් වත් නැති වෙන්නේ නැත්නම් අවුරුද්දක් තුළ වැඩෙන ඉසකේ සියක් රියනක් පමණ වෙන්ට බැරි නැත. එසේ නොව ඉසකේ වඩන ඇත්තන්ගෙන් ඉසකේ කොටව තිබෙන්නේ අගින් සිදිසිදී යන නිසාය. දනට අලප් මේ තිබෙන ඉසකේ කුඩා කාල්යේ ආ ඒවා නොවේය. ශ්රීරයෙහි අනිකුදු කොට්ඨාශයන්ද මෙසේම ඇතිව නැතිවීමෙන් පවතින්නේය. රූපස්කන්ධයට ඇතුළත් කොට්ඨාශයන්ද මෙසේ ක්ෂණික මරණයට ඇතුළත් වේ. සත්වයා මැරෙණ කාලයෙහි ඉන්දිය සිඳී පරලොව ඉපදීම ජීවිතෙන්දිය සිඳෙන මරණය වේ. සත්වයාගේ මැරීමේදී පළමු සිත් නැති පසුව සිත් උපදින්නේ වී නමුත් සිත් පරම්පරාව කඩ නොවන නිසා පරලොව උපදින්නේ අනිකෙක් නොවේය.

කිස්තියානි ආගමේ ඉගැන්වීම වල අන්දමට සත්වයාට නොනසින ආත්මයක් තිබෙනවා නම් ඒ ආත්මයම පරලොව යනවා නම් ඒ ඒ ආත්මය කොයි ආකාර එකක්ද? ලියක් වාගේද? ගෙඩියක් වාගේද? කිකිළිබිජුවක් වාගේද? කියා කිස්තියානි පක්ෂයෙන් අපට තේරුම කර දෙන්ට ඕනෑය. එසේ තේරුමකර දෙන්ට බැරි වුනි නම් පරලොව ගමන් කරන්නා වූ ආත්මයක් නැති බව එයින්ම ඔප්පු වේය.

කවද ''නො නහින්නාවූ මේ ශරීරයෙන් පිටත්ව පරලොවට යන්නා වූ වස්තුවක් හෙවත් ආත්මයක් මනුෂායාට තිබෙනවාය'' කියා මේ පෘදිලි තැන කීවා මේ සමූහයාට ඇසෙන්ට ඇත. මේ පෘදිලි තැන කියන අන්දමේ ආත්මය හෙවත් පාණය හුළහ සමාන දවාවූ වස්තුවක් උනත් එය පරලොව යන්ට නෞදී නවත්වන්ට පුළුවන. හේ කෙසේද – මරණාසන්නවූ සත්වයෙක් සනවූ ලොහමය භාජනයකට ඇතුල්කොට වසා ඊට පිටින් හුළහ නොයන ලෙස ඊයන් ගා තැබුවේ නම් එහි තුළ ඉන්නා මනුෂායා මැරුණායින් පසු ඔහුගේ පාණය ශරීරයෙන් පිටත්ව පරලොවට ගමන් කරණ එකක් නම් යන්ට අවකාශයක් නැති නිසා එහිම නවතින්ට ඕනෑවා සත්තකය. එසේ නොනැවතී පරලොව යනවාය කියනවානම් ශරීරයෙන් පිටත්ව පරලොව ගමන් කරන්නාවූ වස්තුවක් නැතිබව මෙයින් පැහැදිලිව ඔප්පුවේ.

පරලොව යන සත්වයා ගැණ අපට උගන්වා තිබෙන්නේ ''නචසො නචඅඤ්ඤො'' කියාය. නචසො කීමෙන් ඒ ඇත්තා නොවෙයි කියන්නා වාගේම නචඅඤ්ඤො කීමෙන් අතිකෙක් නොවේ කියා අනික් අතටත් ඔප්පු වේ. මේ ආදී බොහෝ කාරණා වලින් මෙලොව ජීවත්වන සත්වයාම වෙනස් නොවී පරලොව යන්නේ නැති බවත් ඒ සත්වයාගේ සිත් පරම්පරාවෙන්ම පරලොව උපදින නිසා අනිකෙක් නොවන බවත් පෙණේ. මේ නිසා ''කම් කළ ඇත්තාම නොව අනිකෙක් පරලොව දුක් සැප විදිනවායයි'' කී මේ පෘදිලි තැනගේ කීම අතිශයින්ම වරදය. මේ ගැණ තවත් කියන්ට කාරණා තිබේ. ඒවා මත්තට දක්වමි.

කියා බුඩාගමට වීරුඩව දුවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ කළ කථාවට මෙසේ උත්තර දී ඉක්බිති කිුස්තියානි ආගමෙ

අසතාතාව පෙන්වන්ට පටන් ගත්තාය.

මීට ඉහත පැයේදී බුඩාගමට විරුඩව කථා කළ මේ පාදිලි තැනගේ කථා සියල්ලම මගේ කථාවෙන් බිඳ වැටුනා සත්තකය. එසේ වුවද තවත් ඒ ගැණ කියන්ට බොහෝ කාරණා තිබේ. ඒවා ඉදිරියට මට ලැබෙන පැයකදී කියමි. මේ පැය තුළ කථා කරන්ට තව මට කාලය තිබෙන නිසා ඒ කාලය කිස්තියානි ආගමේ අසතානාව පෙන්වාදීමට ඉතිරිකර ගතිමි.

කිස්තියානි ආගම සැබෑවූ ආගමක් නොවේය. ඒ ආගම අදහා කිසිවෙකුන්ට පරලොව ගැලවෙන්ට බැරිය. කිස්තියානි ආගමේ අසතානාව පෙන්වීමට කියන්ට කිබෙන කාරණා බොහෝය. එයින් සුළු කාරණයක් පළමුකොට දන්වමි. එය ඇසුව මැනව — නික්මයාම — 205 පදේ කිස්තියානි කාරයෝ ''දෙවියෝය'' කියා විශ්වාස කරණ යෙහෝවඃට ''ජ්වලිත වූ දෙවි ෙකෙනෙක්'' කියා සිංහළට පිටපත් කොට තිබේ. ''Jealous God'' කියා ඉංගීසියෙන් තිබෙන වචනය සිංහලට ''ජ්වලිත වූ දෙවි කෙනෙක්'' කියා තේරීම හාත්පසින්ම වැරදිය. ''ජ්වලික්'' යන වචනයේ ''දිලිහෙන්නාවූ හෙවත් බබළන්නාවූ'' යන අර්ථයක් ඇත්තේය. ''Jealous'' යන ඉංගීසි වචනයට එබඳු අර්ථයක් කියන්ට බැරිය. එයට ''ඊ්ෂ්ඨාවන්තවූ'' කියා අර්ථයක් තිබේ. ''Jealous'' යන වචනයට එම අර්ථය කීවානම් හරිය. ''ඊෂ්‍රීාවන්තවූ දෙවිකෙනෙක'' කීවොත් මිනිසුන් රවටන්ට බැරි නිසා මෙසේ කළායයි සිතමි. මෙසේ ව-චාවෙන් මිනිසුන් රවටා කමන්ගේ ආගමට හරවා ගන්ට උක්සාහ කි්රීම කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයන්ගේ සිරිතය. එබව ඔප්පු කරන්ට මට වැදගත් සාක්ෂියක් තිබේ. එනම – කිස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරණ දෙවියන්ට කල්කටාවේදී වාාවහාර කරන්නේ ''ඊශ්වර'' කියාය. ඒ බව ''ඊශ්වලෙරක

සුතෙකෘෂ්ටෙ'' යන ශ්ලොක පදයෙන් පෙණේ. කල්කටාවාසී හින්දු මනුෂායෝ ඊශ්වරයාට ගෞරව කරන්නෝය. එම නිසා ඒ රටේදී ''ඊශ්වර'' කියා වාවහාර කළාය. මේ රටේ සිංහල මනුෂායෝ දෙවියන්ට බොහෝසේ ගෞරව කරන්නෝය. එම නිසා මේ රටේදී යෙහෝවඃට ''දෙවියෝය'' කියා වාවහාර කරණවාය. මේ අන්දමේ වංචා තේරුම් කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයෝ අතර පවතිනවා සත්තකය. මෙබඳු වංචා තේරුම් කරන්නේ එයින්වත් කමන්ගේ ආගමට වාසියක් ලබාගන්ට පුළුවන යන අභිපුාවෙන්ය.

තවද – කිස්තියානි ඉගැන්නුමකාරයෝ තමන්ගේ බයිබලයේ තිබෙන සමහර වචන ඒ ඒ සථානවලින් අරන්දමනවාය. ඒ බව ඔප්පුකරන්ට මට වැදගත් සාක්ෂියක් තිබේ. එනම ලෙවී කථාවේ 17. 6. පදේ ''මිථාාචාරයෙන් කියාකළ යක්ෂයින්ට ඔවුන් තවත් පූජා නොකරන්නෝය'' කියා 1840 යේදී මේ පාදිලිතැනගේ සමාගමෙන්ම පුසිඩ කරපු සිංහල බයිබලයෙහි තිබේ. ඉන්පසු එම සමාගම විසින්ම පුසිද්ධ කරපු සිංහල බයිබලයේ තිබේ. ඉන්පසු එම සමාගම විසින්ම පුසිද්ධ කරපු සිංහල බයිබලයේ ඒ පදේ එතන ඇත්තේ නැත. මේක වංචාවක්ය කියා සිතන්ට කාරණා තිබේ. යක්ෂ පූජාවල් කිරීම කිස්තියානි කාරයින්ගේ සිරිතක් බව හැගෙනවාට මේ පදේ මෙතනින් අරන් දම්මා වෙන්ට ඇත. මේ අන්දමින් හිතෙන හිතෙන වෙලාවල් වලදි බයිබලය වෙනස් කිරීම රෙපරමෘදු කිස්තියානි කාරයින්ගේ සිරිතක්ය. රෝමානු කිස්තියානි කාරයින්ට මෙහිදී ස්තුතියක් දෙන්ට වටී. මක්නිසාද ඔවුන් කවර කලකවත් බයිබලය වෙනස් කරන්නේ නැත. ඒ නිසා ඔවුන්ට ස්තුතිකරමි. මෙයින්ද කිස්තියානි ආගමේ තිබෙන අසතානාවය පෙණේ.

කිස්තියානී ආගමේ අසතාහතාව පෙන්වන්ට මට තවත් වැදගත් සෘක්ෂියක් තිබේ. එනම් – උත්පත්ති 6, 6 පදේ ''මනුෂායා මැවු බැවින් තැවුණුසේක'' කියා තිබේ. මේ කණගාටුව යෙහෝවඃට ඉපදිලා තිබෙන්නේ මනුෂායා මැවු නිසාය. මත්තට කණගාටු උපදින කියා කරන්නේ කිසිවක් නොදන්නා මෝඩයෝය. ''සියල්ල දක්නා දිවාඥනයක් තිබෙනවාය'' කියන මැවුන් කාරයා තමන්ටම සෝක උපදින කියා කරණ එක මහත් විහිළුවක්ය. මෙයින් යෙහෝවඃට මත්තට වෙන කියා පේන ඥණයක් නැති බව පිරිසිදු ලෙස ඔප්පුවේ. මෙබඳු කෙනෙකුට ''සව්පාකුමය'' වත් ''සියලු බලය'' වත් නැත. ඉතින් මේ අන්දමේ කණගාටු උපදින කියාකළ දුර්වල කෙනෙක් ''මැවුන් කාරයා'' ය ''සියළු බලේ ඇත්තාය'' කියා විශ්වාස කිරීම කිසිසේත් යුතුනැති බව සියල්ලන්ටම හැඟීයනවා ඇත.

මේ සියලු දෙනාටම කිස්තියානි ආගමේ අසකාකාව වැටහීම පිණිස කියාදෙන්ට තවත් වැදගත් කාරණයක් තිබේ. ඒක මීට පුථමයෙන් කිස්තියානි ආගමට විරුද්ධව ගෙණහැර දක්වූ කාරණා වලට වඩා සියල්ලටම තේරුම් ගැණීමට පහසු එකක්ය. එනම් නික්මයාම 12, 23. පදේ මෙසේ තිබේ. ''යෙහෝවඃ වහන්සේ මිසර වාසීන්ට පහර දෙන පිණිස ගොස් උඑවස්සේ උඩ පඩි කඳෙහිද කනු දෙකෙහිද ලේ දක දෙර ඉක්මවා යනසේක'' යනුයි. මෙයින් හැහෙන්නේ ඊශාලිතවරුන්ගේ ගෙවල් හැදින ගැණීමට යෙහෝවඃට ලකුණක් නැතිව බැරිවූ බවය. කණෙකුට ගමන්කරන්නට කණවැල ඇල්ලීම පිණිස කෙණෙක් ඕනෑ කරන්නාක් මෙන් මෙතනදී යෙහෝවඃටත් ගෙවල් හැදිනගැනීමට ලකුණක් ඕනෑ කළබව පෙණේ. මෙබදු කෙනෙකුන්ට දෙවිය කියන්ටවත් සියල්ල දක්නා දෙනයක් ඇත කියන්ටවත් තිබෙන යුතුකම මොකද? මෙවාට අපේ මේ මිතුයා ''කිස්තුගේ මරණයට මෙක ලකුණක්ය'' කියා විහිථ උත්තරයක් දෙනවා ඇත. කිස්තුගේ මරණයේදී ලේ ගැමක් සිඩවුනේ නැත. එය නිසා එබදු ලාමක උත්තර දීලා මෙයින් බේරෙන්ට මම ඉඩ දෙන්නේ නැත.

තවද – යෙහෝවඃට සියල්ල දක්තා දිවාඥනයක් නැති බව ඔප්පුකරන්ට වැදගත් කාරණයක් ගෙණහැර දක්වමී. හේ මනාව ඇසිය යුතු නික්ම – 4, 6 පදේ ''පළමුවෙනි හාස්කම විශ්වාස නොකළොත් දෙවැනි හාස්කම විශ්වාස කරන්නේය.'' යනාදි කියමනක් තිබේ. මෙයින් හැහෙන්නේ යෙහෝවඃට මේ කියාවේදී අනුමාන තිබුණු බවය. එසේ අනුමානයක් නොතිබුනා නම ''පළමුවෙනි හාස්කම විශ්වාස නොකළොත් – දෙවැනි හාස්කම විශ්වාස කරත'' කියන්ට කොහෙත්ම යුතු කමක් ඇත්තේ නැත. මෙයිනුත් යෙහෝවඃගේ සියල්ල දක්නා දිවාඥනයට පලුදුවිය.

තවත් – කුස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරන යෙහෝවඃට සියලු බලේ නැතිබව පෙන්වීමට වැදගත් කාරණයක් තිබේ. එනම – විනිශ්චය, 1, 18, පදේ මෙසේ තිබේ. කෙසේද යෙහෝවඃවහන්සේද යුද සමහ සිටිසේක. ඔහුද කන්දේ වැසියන් ඇඹෙව්වෙය. එහෙත් සමතලාවේ වැසියන්ට යකඩ රථ තිබුනු නිසා ඔවුන් අඹවන්ට නොහැකිවීය'' කියා තිබේ. මෙතනදී යෙහෝවඃ යුද සමග සිටගනත් යකඩ රථ තිබුන නිසා ඔවුන් පරාජය කරන්ට බැරිවූ බව පැහැදිලිව පෙණේ. ඉතින් කිස්තියානිකාරයෝ යෙහෝවඃට සියලු බලේ තිබෙනවාය කියා විශ්වාසකිරීම කොපමණ ලාමකද? යකඩෙට බයවෙන්නේ කවද කියා සිංහල මිනිස්සු හොදාකාර දන්නවා ඇත. එක ගෙදරක හිටලා තවත් ගෙදරකට රාතිගතව යම් කෑම වගීයක්

ඉගණ යන විට ඒකේ යකඩයක් තබාගෙණ යාම සියලු සිංහල මනුෂායන්ගේ සිරිතකි. තවද කසායක් උණුකරණකොට කසාය හැලියේ යකඩයක් බැඳීමත් සිංහල මනුෂායන්ගේ සිරිතකි. මේවා මෙලෙස කරන්නේ යකුන්ගෙන් පැමිණෙන දෙස් නැති කිරීමටය. ඉතින් යෙහෝවඃ යකඩෙට හයවූ නිසා ඔහු කවද? කියාත් කිස්තියානි කාරයන්ගේ ඇදහිල්ල මොකක්ද? කියාත් මම, විස්තර නොකළාට මේ සමූහයාටත් තේරුම් ගන්ට බැරි නැත. එනිසා මේ ගැණ කරණ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

තවද - කුස්තියානිකාරයින්ගේ දෙවියන්ගේ තරමත් ඒ දෙවියෝ කව්ද කියාත් සිතන්ට තව හොඳ කාරියක් පෙන්වමි. නික්මයාම 4. 24. ''පදේ ඔහු යනකල නවාතැන්හිදී යෙහෝවඃ වහන්සේට ඔහු සම්බවී ඔහු මරන්ට සෙව්විට සිප්පෝරා තියුණු ගලක් රැගෙණ ඇගේ පුතුයා ජින්න නම් කොට ඒ හම ඔහුගේ පාදමුලයට හෙලා සැබැවින් නුඹ මට ලෙහෙයෙන් ස්වාමියෙකැයි කීවාය. එවිට උන්වහන්සේ ඔහු යන්ට හැරිසේක'' යන මේ කියමනෙන් ඔප්පු වෙන්නේ යෙහෝවඃ හොඳ මිනිහෙක්කොට **නෝරාගත් මෝසෙස් දෙවනු මරන්ට හැදුවිට මෝසෙස්ගේ** ස්තී ඇගේ පුතුයා ජින්න නම් කොට හම් යෙහෝවඃට පුද මෝසෙස් ගලවාගත් බවය.∕ මෙහි ජින්න නම් කළාය කීවාම මේ සමුහයාට තේරුම් ගන්ට අමාරුය. නමුත් ඒක මීට වඩා සිංහලෙන් මේ සහාවේ මට කියන්ට බැරිය. ''ජින්න නම්'' කිරීමය කියන්නේ මහම්මත් ආගම්කාරයන් ආගමට ඇතුළත් කරගැනීමට කරණ කියාව හා සමාන කියාවක්ය. සිප්පෝරා තමාගේ දරුවාගෙන් කැපූ කැබෙල්ල යෙහෝවඃ ඉදිරියට වීසිකළායින් පසු මෝසෙස් නොමරා ඇරියා වගේම මේ රටෙත් යම් මනුෂායෙකුට යක්ෂයෙකුගෙන් ලෙඩක් පැමිණි විට ඒ ඇත්තා එයින් ගලවා ගැනීම පිණිස බිල්ලක් දෙනවිට කුකුළෙක් බිලිදෙනවා නම් ඒ කුකුළාගේ කරමලින් ටිකක් කපා දෙන එක යකැදුරන්ගේ සිරිතක්ය. එඑවෙක් බිලිදෙනවා නම එඑවාගේ කණෙන් ටිකක් වත් කපා යකාට පුදු ලෙඩා යකාගෙන් **ඉබ්රාගන්නවාය. එසේම සිප්පෝරා කළ කුි්ිිිියාවත් මීට සමාන** වන බව සිහි ඇති කාටත් පෙණේ. ඉතින් කිස්තියානි කාරයෝ විශ්වාස කරණ යෙහෝවඃ දෙවි කෙනෙක්ද නැද්ද කියා දනගැණීමට මෙවා වැදගත් සාක්ෂිවේ. දනට මට ලැබී තිබුනු කාලය අන්තිම වෙන්ට ගිය නිසා මගේ කථාව මෙයින් අත්හිට වන බව මේ සියල්ලෝම දනගනිත්වා. තවත් මට මේ වාද කථාව කරන්ට අද දවසේම සවස්වරුවේ කාලයක්ද ලබන බුහස්පතින්දු උදය සවස දෙකේ කාලදේකක්ද ලැබී තිබේ. ඒ කාලවලදී කිුස්තියානි ආගමේ අසතාතාව පෙන්වා දීමට තිබෙන වැදගත් කරුණු කියාදෙන්නෙමි. බුඩාගමේ තිබෙන සතාතාවත් එසේම පෙන්වා දෙන බව මේ සියල්ලෝම දන ගනිත්වා.

(කියා මොහොට්ටිවක්කේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේගේ කථාව හමාරකරන්ට යෙදුනාය)

(වුම 1873 අගෝස්තු මස 26 වෙනි දින සවස 3 පටන් 4 දක්වා දුවික් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේ විසින් කළ කථාව

මීට පුථම කථාකළ මගේ වීරුඩකාරයා විසින් ගුන්ථශෙබරය ගැණ මට දෙස් කීවා කොහෙත්ම හරි නැත, මක්නිසාද – ඒ පොතේ තිබෙන ඒ පාලිවාසගම මා විසින් සෑදූ එකක් නොවේය. පාලියට නගා බුරුම අකුරෙන් අච්චු ගසා තිබෙන අලුත් තෙස්තමේන්තුවේ ඒ පාලි වාසගම තිබේ. එයින් උදුරාගෙණ මා විසින් කළ ගුන්ථ ශෙබරයට ඒ වාසගම අඩංගු කළා සත්තකය. ඒ බව එම පොතේ පිටකොලයේ සඳහන් වේ. එපමණවත් තේරුම් නොගෙණ මට දෙස් කී එක හරි නැත.

තවද–ආත්මය යකඩ භාජනයක දමා නවත්වාගන්ට පුළුවනැයි යන කීමක් මගේ විරුඩකාරයා කීවා මේ කාටත් ඇහෙන්ට ඇත. විදුයුත් (එනම් විදුලිය) වාතයට වඩා සියුම්ය. එය කොයි ආකාර භාජනයක දමලාවත් නවත්වන්ට බැරිය. ආත්මයත් එසේ නවත්වන්ට බැරි බැරි එකක්ය.

මේ ඇර මගේ විරුඩකාරයා ඉන්දියාවේ කුිස්තියානිකාරයන් විසින් ''දෙවියන් වහන්සේ'' යන වචනය ''ඊශ්වර'' යන නාම-යෙන් පිටපත්කර තිබෙන බවක් කියා ඊට දෙස් කීවා. ''ඊශ්වර'' යන නාමය ''බලසම්පන්නවූ'' කෙනෙක යන අථියක් ඇති නමක්ය. ඒ නාමය සියලු බලැති අපේ දෙවියන් වහන්සේට වාවහාර කරණ කථා අතිශයින් සුදුසුය. ඒ ගැණ දෙස් කීවේ මගේ විරුඩකාරයාගේ නොදනුම් කමින්ය. තවද මගේ විරුඩකාරයා දෙවියෝය. යන වචනයටත් විරුඩ පුලාපවගයක් දෙඩෙව්වාය. අප විසින් වන්දනා කරණ තැනැත්තාට අපේ භාණාවෙන් ඊට වඩා සුදුසු නාමයක් වාවහාර කරන්ට නැත.

අපේ දෙවියන් වහන්සේ දේවලින දෙවිකෙනෙකැ'යි කියා වගේ වීරුඩකාරයා ඊට දෙස් කීවා හරිනැත. මක්නිසාද – යම භාෂාවක වචනයකට එකම අර්ථයක් මිස වෙන අර්ථ නැතැයි කියා කථාකිරීම අඳෙනගොවරය. වචනයකට නානා අථි තිබෙන්ට පුළුවන. විනය පිටකයෙහි මහවග කියන පොතේ 'පණ්ඩකො හික්බවේ නාසෙ තබ්බො' කියා තිබේ. 'නාසෙ තබ්බො' කි වචනය 'නෑසිය යුතුය' යි සන්න කරන්ට පුළුවන. එසේ වී නමුත් පුණසාතය වැලැක්වූ බුදුන් විසින් නාසෙ තබ්බො කි හෙයින් 'පණ්ඩකයා උපසම්පද, කළොත් ඔහුගේ සිවුරු කඩාදමන්නට නියමකළා පමණකැ යි අපි කියමු. මෙසේ පාලිභාෂාවේ වචනද ඒ ඒ තැනට සුදුසු පරිද්දෙන් කිය යුතුය.

ලෙවී 17, 3-7 පදේ තිබෙන කාණ්ඩය ඒ තිබුනු තැනින් අන්තරාව වැලැක්වීම පිණිස අන්තැනකට ගෙණ යොද තිබේ. බයිබලය සිංහලට පිටපත්කළ උත්තමයන්ට ගල් කැටයක් ගසන්ට පුළුවන් සම්ථියෝ ඇත්තේ නැත. මගේ විරුඩකාරයා අරන් දම්මාය කියන පදේ බයිබලයේම වෙන තැනක තිබේ. පළමුවෙන් කළ තුන්සලාත්තුවට වඩා දෙවනු කළ තුන්සලාත්තුවට ඉතා හොඳය. එම නිසා මගේ විරුඩකාරයා බයිබලය පිටපත් කළ උත්තමයන් පිටට ගොඩනහන්නට ගිය දෙෂය ඒ උත්තමයන්ට ලැබෙන්නේ නැත.

උත්පත්ති පොතේ 6, වෙනි පදයේ පෙණෙන පශ්චාත්තාපයට මුල්වූ හෙබුව් භාෂාවේ පාවිච්චිකර තිබෙන 'නොගම' යන වචනයටද නොයෙක් අර්ථ තිබේ. මෙහිදී ගතයුතු අර්ථය 'වෙනස්ව කියා කරණවාය' කියාය. මේ ගැණ සුධම් පුකරණයේ ඉතා පැහැදිලි ලේස කියා තිබෙනවාය (කියා ඒ පොත කියවා පෙන්වා දුන්නා ඇත.)

නික්මයාමේ පොතේ 12, 23 ඊශාලිතවරුන් වාසය කළ ගෙවල්වල උළුවස්සේ බැටළු ලේ ගැමට විරුඛව ගෙණහැර දක්වූ කාරණා නිෂ්ඵලය. ඊශුාලිතවරුන් විසින් පැවැත්වීයයුතු අණක් දෙවියන් වහන්සේ ඔවුන්ට දුන්නාය. මීසර වාසීන්ට දඩුවම දෙන කල මේ අණ රක්ෂාකළ අය රක්ෂාවෙනවා ඇත. නොසැලකුවොත් නාස්ති වෙනවා ඇත. ඇරත් ඒ නියෝගය කිස්තුස්වහන්සේගේ මරණය දක්වූ පූඵලක්ෂණ නියෝගයක (!!) මාගේ විරුඛකාරයා විසින් කිස්තියානි ආගමට විරුඛව ඇසූ පුශ්නවලට මේ උත්තර සැහෙන නිසා මීට වඩා ඒ ගැන උත්තර දීමට පමාවෙන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

> (කියා ඉක්බිති බුඩාගමට විරු**ඩ**ව කථාකරන්ට පටන් ගත්තාය.)

මෙතැන් සිට බුඩාගමේ අසතාතාව පෙන්වාදීමට වැදගත් කාරණයක් කියමි. ඒ ඇසුව මැනව, බුඩාගමේ වැදගත් ඉගැන්වීමක්ව තිබෙන්නේ පුකිතාසමුප්පාද ධම්කොටඨාශයවේ. ඒ ධම්ය ඉතාම ආකූලය; එබව ඔප්පු කිරීම පිණිස සංයුත්සගියේ ඒ ගැණ කියා තිබෙන පාඨයකියම් – කතමංච භික්ඛවේ පටිච්ච සමුප්පාදෙ අවිජ්ජා පච්චයා භික්ඛවේ සංඛාරා, සංඛරා පච්චයා විඤ්ඤාණං, යනාදි පාඨයෙන් උගන්වා තිබෙන්නේ අවිදාාව නිසා සංස්කාරයද, සංස්කාරය නිසා විඤ්ඤාණයද, විඤ්ඤාණය නිසා නාම රූපයද, උපදිනවාය කියාය. ඉතින් මේ ඉගැන්වුමේ හැටියට අවිදාාව කියන නොදනුම් කමින් නොහොත් මෝඩකමින් සංස්කාරයෝ උපදින බවත් සංස්කාරයෝ නිසා විඤ්ඤාණය උපදින බවත් පෙණේ. ආයෙන්මත් විඤ්ඤාණය නිසා නාමරූප,උපදින බවද පෙණේ. නාමරූප දෙකට පංචස්කන්ධ ඇතුළත් වේ. පංචස්කන්ධයේදීත් විඤ්ඤණස්කන්ධයක් පෙන්වා තිබේ. ඉතින් මේ කියමන කොපමණ ආකුලද? එකතැනක සංස්කාරය නිසා විඤ්ඤාණයක් උපදිනවාය කියාත් ආයෙත්ම එකතැනක විඤ්ඤාණය නිසා නාම රූපය උපදිනවාය කියාත් තිබේ. නාමරූපයටත් විඤ්ඤාණය අයිති නිසා මේ කියමනෙන් පෙණෙන්නේ 'අප්පා නිසා පුතා උපදිනවාය, පුතා නිසා අප්පා උපදිනවාය කීවා වගේය.' බුදුන්ගේ අගේ ඇති ධමීයක් තමයි. මෙබඳු කිසිවෙකුට තේරුම ගත්ට බැරි කිසිසේත් නොගැලපෙන දහම සැබෑය කියා සිහි ඇති කවරෙක් නමුත් පිළිගන්නවා ඇද්ද?

තවද – නාමරුප දෙදෙනා පුතාකොට සලායතන (එනම් ඇස්, කත්, නාසාදිය) පහළවෙනවාය කියනවා, ඒ කීම සැබෑනම සත්වයා ඇස්, කන් , නාසාදිය නැත්තෙක් වෙන්ට ඕනෑය. මෙසේ ඇස්, කන් ආදිය නැති නාමරුප දෙකක් තිබෙනවාද? මීට වඩා ප්ටලැවිලි අවුල් කීමක් වෙන තිබෙන්ට පුළුවන්ද? ඊළහට ආයතනයන් පුතාකොට ස්ඵෂීය වෙනවාය, මේ ස්ඵෂීයන් චක්ෂූ ඉගාතයන්ගේ ස්එම්යයි. ''ඇරත් කතමංවභික්**බ**වෙ නාමරූපං<sup>?</sup>' යනාදී කියමණක් සංයුත්සහියේ තිබේ. ඒ කියමනේ හැටියට ස්එම්ය නාමයට අයිති බව පෙලණ්. මේවා එකක් සැබෑනම අනික බොරු බව පෙණේ. මෙහෙම පටලැවිල්ලක් අනික් මිනිහෙකුට උනාය කියා සිතන්ට පුළුවන්ද? ''මේ ධම් ගම්භීරය දකින්ට අමාරුය කී පමණින් පිළිගන්ට කැමති තැනැත්තාට එහි අමාරුකමක් පෙණි යතත් මේ එකිනෙකට විරුඩ වූ මහා පටලැවිල්ලක් ගෙන පැවාම අපරික්ෂාකාර බුඩාගමකාරයන්ට ගෝචරවා මිස ''ඥනාලෝකයට කැමති තැනැත්තා පිළිනොගණී. තවද ''එස්ස් පච්චයා වෙදනං'' ස්එෂීය පුතාංකොටගෙණ වේදනාව උපදිනවාය යන කීමත් එසේම අවුල්ය. මක්නිසාද – නාම රූප දෙක සැදුන තැනදී නාමයට වේදනා ස්කන්ධයත් ඇතුළත් මෙයින් වේදනාව සැදුනේ විඤ්ඤානය පුතාකොටගෙණය. මෙතන වේදනාවට පුතාව ස්එම්යයි කියනවාය. මෙයින් එකක් සැබෑනම් අනික මීථාගය, මට කථාකරන්ට නියම වේලාව අතිකාන්ත වෙන්නට ලහ බැවින් තව එකක් දක්වා හමාරකරනවාය. වේදනාව පතාකොට තණ්හාව සැදෙනවාය. තණ්හාව පතාකොට උපාදනය, උපාදනය පතාකොට හවය, හවය පතාකොට ගෙණ ජාතිය වෙනවාය. ඉතින් ජාතිය නම් ඉපදීමයයි කීවේ ''ඛන්ධානං පාතුභාවෝ අයතනානං පටිලාභො'' ස්කන්ධයන්ගේ පහළවීමය. ආයතනයන්ගේ පුතිලාභය. මෙසේ ස්කන්ධයන්ගේ පහළවීමටත් ආයතනයන්ගේ පුතිලාභයටත් පතාව තිබෙන්නේ හවයයිකියනවාය. නුමුත් කුසලාකුසල සංඛාරය විඤ්ඤාණයට පතාව තිබෙනවාය. විඤ්ඤාණය නාමරූප දෙකට පතාව තිබෙනවාය. ඒ විඤ්ඤාණය නාමරූප දෙකට පංචස්කන්ධය ඇතුළත් ය. ඒ පංචස්කන්ධයෙහි විඤ්ඤාණයට කුසලාකුසල සංඛාරය පතාව තිබුණාය. විඤ්ඤාණය නාමරූප දෙකට කුසලාකුසල සංඛාරය පතාව තිබුණාය. විඤ්ඤාණය නාමරූප දෙකට සතාව තිබුණාය. මහේදී ස්කන්ධයන්ගේ පහළවීමටත් ආයතනයන්ගේ පුතිලාභයටත් භවය පතායයිකියනවාය. එකක් සැබෑනම් අනික බොරුය. මගේ වීරුඩ-කාරයාට පුළුවන්නම් මේ පටලැවිල්ල හැරලා බේරාදුන්නාවේ.

(මෙසේ කියා අසාගෙන සිටිය සමූහයා සන්සුන්ව අසාගෙණ සිටියාට ස්තූතිකොට කථාව හමාර කළාය.)

(1873 අගෝස්තු මස 26 වෙනි දින සවස 4 පටන් 5 දක්වා මොහොට්ටිවත්තේ ගුනානන්ද උන්නාන්සේ කළ කථාව)

මෙහි රැස්ව සිටින සමූහයාට පළමුකොට දැනුම්දිය යුතු කාරණාවක් තිබේ. එනම්–බුඩාගමට විරුඩව කථාකළ මේ කථා කාරයාට ඔහුගේ නම වහවහාර කරන්ට ඕනෑකළ පසථාවලදි 'පාදිලි උන්නාන්සේය' කියා මා විසින් වහවහාර කළ බව මේ සියල්ලන්ටම මතක ඇත. එසේ මම කථාකළේ වීනමුත් මේ කථාකාරයා මට වහවහාර කටයුතු නම එසේ වාවහාර නොකර ''විරුඩකාරයාය'' කියා වහවහාරකළ නිසා මොහුටත් ඒ නමම වහවහාර කරන්ට උනාට කනගාටුය. ඉතින් මෙතැන් පටන් 'විරුඩකාරයාය' හතුරාය, යන නමක් මේ කථාවේදී මා විසින් වහවහාර කළොත් නම මොහුට බව මේ සියල්ලෝම දනගනිත්වා. අපේ ආගම දෙකේ හරි වැරදි කල්පනාකරන්නට අප දෙපක්ෂය මේ කථාව මෙලෙස කරන්නේ වී නමුත් අපි දෙදෙනා අතරේ මීට පුථම එබඳු විරුඩ-කාරකමක් හතුරුකමක් තිබුණු බව මම දන්නේ නැත. කිස්තියානි ආගමට විරුඩව මා විසින් ඇසු පුශ්නවලින් පළමු-වෙනි පුශ්නය ඉංගීසි බයිබලයේ තිබෙන ''ජැලස්ගෝඩ්'' යන

වචනයට දියයුතු හරි තේරුම නොදී නූගත් සිංහල මනුෂායන් රවටත්ට බොරු අර්ථයක් පුකාශකොට සිංහල බයිබලවල තිබෙන බවය. ඒ ගැණ කිසි උත්තරයක් මගේ විරුඬකාරයා නුදුන් බවත් ඒ වචනය ඔහුගේ කථාවේදී මතක්කරන්නේවත් නැතුව අත්හැර දමා ගිය බවත් මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන්ටම මට වගේම මතක ඇත. එසේ කළේ මගේ විරුඬකාරයාට ඒ ගැන හරි උත්තරයක් දෙන්ට බැරි නිසාවට කොහෙත් සැක නැත, ඔහුට ඒ ගැණ හරි උත්තරයක් දෙන්ට නැතුවා මමත් දනිමි. ඒ බව මේ සියල්ලෝම දනගන්නා සේක්වා.

තවද මගේ විරුද්ධකාරයා පාළිභාෂාව නොදන්නෙක් බවට මා විසින් ගෙණහැර දක්වූ කාරණා බිඳහෙළන්නට බොහොම කැත්කළේවීනමුත් ඒ උත්සාහය හරිගියේ නැත. ඔහු විසින් සංගුහ කළාය කියන පොතේ තිබෙන ''තවනාමො පවිත්ථො හොතු'' යනාදි පාලි වාසගම ඔහු සෑදූ එකක් නොවේ බවත් පාළිභාෂාවට නගා බුරුම අකුරෙන් අව්වුගසා තිබෙන අඑත් තෙස්තමේන්තුවෙන් උදුරු ඔහු විසින් සංගුහ කළ 'ගුන්ථ-සෙබරය' කියන පොතට ඇතුළත් කළ බවත් ඔහු කිවා මේ සියල්ලන්ටම මතක ඇත. අඑත් තෙස්තමේන්තුව අපට අයිනි පොතක් නොවේය. ඒක කුිස්තියානිකාරයින්ගේම පොතක්ය. ඒකේ තිබුණු වාසගම් අතරෙන් මෙබඳු වැරදිවලින් යුත් වාසගම් කැබැල්ල ඔහුගේ පොතට එකතුකරන්ට තෝරාගත් එකත් පුදුමයක්ය! මගේ විරුද්ධකාරයා පාළිභාෂාව දන්නෙක් නම් මේ අත්දමේ නින්දිත වැරදිවලින් යුත් වචන සවල්පය හරිනොගස්සා තමන්ගේ සංගුහව එකතුකරන්නේ ඒ වාසගම් කැබැල්ල එකතුකිරීමෙන් මගේ විරුද්ධ කාරයා පාලිභාෂාව නොදෙන්නෙක් බවට ස්ථීරඋනා සත්තකය. මගේ විරුද්ධකාරයා පාලිභාෂාව දන්නෙක්ය කියා එරෝපාකාර මහත්තැන් අතරේ අභවාගෙන සිටියා සත්තකය. ඒ සිටිය අඩියට වඩා පහළ අඩියකට මේ ගැණ උත්තරදීමට ගෙස් පැමුණුණාට මට කණගාටුය. එමනිසා මොහුගේ පාලි නොදනීමේ තරම ඉතා කුඩාපටු නොවේ බව මේ සියල්ලන්ටම හැඟෙනවා ඇත.

මේ ඇර මගේ විරුද්ධකාරයා බයිබලය සිංහල භාෂාවට පිටත් කිරීමේ නෙවරදිකම අභවන්ට කළ කථාව කොහෙත්ම ඔබින්නේ නැත. මක්නිසාද මා විසින් පෙන්වා දුන්නේ 1830 දි වැස්ලියන් සමාගමනමින් සිංහලභාෂාවට පිටපත්කොට අච්චුගසා තිබෙන බයිබලයේ පදයක් එම සමාගම නමින්ම දෙවනු පුසිඩ කරපු බයිබලයේ එම සථානයෙන් අරන්දමා, තිබෙන බවය, මගේ විරුඩකාරයා කියන්නේ ඒ පදේ ඉහළට ඇද්දය කියාලාය. තවත් බයිබලය සිංහළට පිටපත් කළ අයගේ උතුමකම සහ සමර්ථ කමය. ඒ උත්තමයන්ට කිසිවෙකුට ගල්කැටයක් ගසන්ට බැරිළු'' ඉතින් මගේ විරුඩකාරයාගේ මේ උත්තරය මගේ පුශ්නයට කොහෙත්ම ඔබින්නේ නැත. ඒ බව මේ සමූහයාට තේරුම්යාම පිණිස කියාදෙමි. බයිබලය සිංහලට පිටපත් කළ සමහරෙක් බයිබලයේ තිබෙන පද ඉහළ අදින්ටත් සමහරෙක් පහල අදින්ටත් ගියාම ඔය දෙගොල්ලම එකාකාර උත්මයෝ වෙන්ටත් එකාකාර සමට්යෝ වෙන්ටවත් බැරිය. එකකට එකක් විරුඩව තිබෙන මේ බයිබල දෙකින් එකක් වරද මය. යම් සථානයක යම් පදයක් යෙදීමෙන් එහි හරී අධ්ය ලැබේ නම් ඒක එතන තිබෙන්ට නෑර වෙන තැනකට ඇද්දම එයින් වෙනස්ව හරි නැත්තාවූ අථ්යක්ම පුකාශවේ. එසේ වරින් වර වෙනස්කොට අච්චුගස්වා තිබෙන බයිබල් වලින් හරිය කියා පිළිගන්නේ කොයි බයිබලයද? මේ අන්දමට රෙපරමාදු කිස්තියානි කාරයෝ වරින් වර තම තමන්ට හිතෙන හිතෙන හැටියට බයිබලය වෙනස්කර පුසිඩ කරති. රෝමානු කිස්තියානි කාරයෝ තමන්ගේ බයිබලය වෙනස් කරන්නේ නැතුව තිබුණු හැටියටම තබාගෙණ ඉන්න නිසා ඔවුන්ට ස්තුතිකරන්ට වටී.

කිස්තුස් ඊශ්වරයාගේ පුතාය කියා කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයෝ කල්කටාවේදී කියන්නෙ ඒ රටේ ඉන්න හින්දුවරු රවටන්ට බව වරක් මම කීවා. ඒ ගැණ මගේ විරුඩකාරයා උත්තර දෙන්ට ගත් උත්සාහය ඉතාම නිෂ්ඵල වෙච්ච. මක්නිසාද ඊශ්වර යන වචනයට අර් තිබුනත් හින්දුවරු අදහන දෙවියන්ට ඔවුන් ඊශ්වර කියන නිසා එහිදී ඒ නම ගත්තේ ඔවුන් රවටන අදහස පිටමය. හොදයි කිස්තියානිකාරයෝ අදහන්නෙත් ඊශ්වරයා නම් ඔහුට ''උමයඩ්ගනාව'' කියා හායාීඩවක් ඉන්නවා වාගේම යෙහෝවඃටත් භාර්යාවක් ඉන්නවාද? යෙහෝවඃටත් භාර්යාවක් ඉන්නවාද බය නිස්තියානිකාරයෝ නෙන්න නමුත් මම දන්නවා. මට ලැබෙන පැයකදී යෙහෝවඃගේ භාර්යාව කවද කියා මම පෙන්වා දෙනවා.

''යෙහෝවඃ මනුෂායා මැවූ බැවින් තැවුනුසේක'' කියා උත්පත්ති 6, 6 පදේ කියා තිබේ. තැවෙන කියා සෝකවෙන කියා කරන්නේ මෝඩයෝය. මෙයින් යෙහෝවඃට දිවාඥන-යක් නැතිබව පෙන්වා මා විසින් කළ ඒ කථාවට මගේ විරුධ-කාරයා කිසි උත්තරයක් දුන්නේ නැත. නොබෝද කිස්තියානි පක්ෂයේ අයවල් සමග බුඩපක්ෂයේ අයවල් කළ වාදයකදී ඔවුන් පුසිඩකරපු ''සුධම්පුකරණය'' කියන පොතක් මේ සභාවේ කියෙව්වා මේ කාටත් ඇහෙත්ට ඇත. ඒ කියවීම මගේ ඒ ඇතීමට උත්තරයක් තොවේය. ඒ බව මට වාගේම මේ හිටින සියල්ලන්ටත් හැහෙත්ට ඇත. ඒ පොතේ තිබෙන සියල්ලටම අපි උත්තරදී ඒ සන්දියේ බීඳහෙළුවා සත්තකය. ඒ අවලභූ පොත මේ වාදය ඉදිරිපිටට ගෙණ ඒම කොහෙත්ම සැහෙන්නේ නැත.

යෙහෝවාගේ අසව්දෙකම ගැණ හෙවත් සියල්ල දක්තා දෙනයක් නැතිකම ගැණ මා විසින් පෙන්වා දුන්නේ ඊශාලිත-වරුන්ගේ ගෙවල් යෙහෝවාට ඇදින ගැනීම පිණිස ඒ ගෙවල්-වල උඑවස්සේ ලේ ශා තබන්ට යෙහෝවාම කී බවය. ඒ ගැණ මගේ විරුඛකාරයා දුන් උත්තරය නම්, කිස්තු මැරෙණවාට එක ලකුණක්ය. කියාය ඒ උත්තරය කොහෙත්ම හරිනැත. මක්නිසාද? කිස්තුස්ගේ මරණයේදී උලුවහුවල ලේ ගෑමක් කරලා නැත. එමනිසා මොහුගේ මේ උත්තරය කිසිසේත් පණ්ඩිත ගෝචර නොවේ. යෙහෝවා මිශරයේ කුඑදුලන් මරන්නට ගියද ලේ ලකුණු දක ඒ ගෙවල් ඇර ගියනිසා යෙහෝවාට යම්දෙයක් විනිශ්චයකර ගැණීමට ඇහැට පේන ලකුණක් ඕනෑ කරන බව පෙනේ. කනෙකුට කනවැල අල්ලන්ට කෙනෙක් ඕනෑ කරන්නාක්මෙන් මෙහිදී යෙහෝවාට ගෙවල් ඇදින ගැණීමට ලකුණක් ඕනෑකළා මහත් විහිළුවක්ය.

''පළමුවෙනි හාස්කම අදහා නොගත්තොත් දෙවෙනි හාස්-කමද දෙවෙනි හාස්කම අදහා නොගත්තොත් තුන්වෙනි හාස්-කමද කරව'' කියා යෙහෝවඃ මෝසෙස්ට ඉගැන්නුහෙයින් යෙහෝවඃට මතුවන දේ පේණ ඥනයක් නැතිබව පෙන්වා මා විසින් කළ කථාවට කිසිම උත්තරයක් නුදුන් බව මේ සියල් ලෝම දනගනිත්වා.

තවද මා විසින් ඇසූ පුශ්නවලින් දෙකක් ගැණ මගේ විරුඩ කාරයා මේ වනතුරු කිසි උත්තරයක් දුන්නේ නැත. ඒ ගැණ මතක් කළේවත් නැතිබව මේ සියල්ලන්ටම සිහිකරවමි. එනම් යෙහෝව: යුදසමග සිට කළ යුද්ධයෙදී යකඩ රථවලට යෙහෝව: හයවූ කාරණව ගැණ මා විසින් කළ කථාවද මෝසෙස්ගේ පුතුයා ජින්නනම් කිරීම ගැන මා විසින් කළ කථාවද යන දෙකය, මේ වැදගත් පුශ්න දෙක ගැණ මගේ විරුද්ධකාරයා යම් උත්තරයක් දෙනවාතබා ඒ ගැණ මතක්-කෙළේවත් නැත. ඒවා ගැණ යම් උත්තරයක් දෙන්ට බැරිබව ඒක ලකුණකි, යකඩෙට බයවෙන්නේත් මිනී ලේ වලට පිය වෙන්නෙත් අමනුෂායෝ බව මේ සමූහයාට වරක් හොඳටම තේරුම්කර දුන්නා. ඒ නිසා මේගැණ වැඩිය කාරණා මෙහිදී ගෙණහැර නොදක්කුවත් යේහෝව: වෙන අමනුෂායන් මෙන්ම මීනී ලේවලට පිය බව මෝසෙස්ගේ පුතාට කළ කාරියෙන්ම පෙණේ.

මා විසින් කුිස්තියානි ආගමට විරුද්ධව ඇසුවා<mark>වූ පුශ්න</mark> ගැණ කුිස්තියානි පක්ෂයෙන් දුන් උත්තරවලට මට කියන්නට තිබෙන්නේ ඔපමණය.

තවද කිස්තියානි කාරයන් විසින් කියන නොනස්නා ආත්මය කෙබඳු එකක්ද? ඒක කුමකින් සෑදී තිබේද? ඒක බුඩාගම් කාරයන් විසින් කියන ආත්මයට සමාන නැත්නම් ඒක මොකක් වාගේද? කියා මීට පුථම පැයේදී මා විසින් ඇසුවාය. ඒ ගැණ උත්තරයක් තවම දුන්නේ නැත. ඒ ගැණ උත්තරයක් ඔය දෘෂ්ටිය පිට හිටගණ විරුද්ධ පක්ෂයට දෙන්ට බැරුවා සත්තකය.

බුද්ධධම්යේ පුකාශවූ පඤ්චස්කන්ධ ධම්යාගේ අදහස තේරුම් ගැණීම නුවණමද අයට දුෂ්කරය. සත්වයෙකුගේ මැරීමත් පරලොව ඉපදීමත් ගැණ තේරුම් ගැණීමද එසේම දුෂ්කරය. සත්වයෙකුගේ මැරීමේදී මේ සත්වයාගෙන් කිසිදෙයක් පරලොව යන්නේ නැත. එසේ යන්නේ නැති නමුත් මේ සත්වයා කරණකොටගෙණ පරලොව උපදින සත්වයා අනිකෙක් නොවේ. සත්වයෙකුගේ වුති පුතිසන්ධි දෙකේ ආකාර තේරුම්යාම පිණිස බුද්ධධම්යේ කියා තිබෙන පාඨයක් දක්වමි. හේ මනාව ඇසියයුතු.

''මාරනන්තිකවෙදනා සන්තත්තානං සන්නිපාතං අසහත්-තස්ස ආතවෙබිත්ත හරිත්තාලපන්නම්ව කමෙන උපසුස්ස මානාසරිරෙ නිරුද්ධෙසු චක්ඛාදිසු ඉන්දීයෙසු හදයවත්ථු මත්තෙපතිටරීතෙ කායින්දීය මනීන්දීය ජීවීතින්දීයෙසු තංඛ නාවසෙස හදයවත්ථු සන් නිස්සිතං විඤ්ඤාණගරුසමාසෙවිතා සන්තපුඛඛකානං අඤ්ඤතරං ලද්ධාවස්සෙ පච්චයසඬඛාරා සඬඛාතං විසයමාරඛ්භ පවත්තති තදෙවං පවත්තමංනං තණ්හා විජ්ජානං අප්පහිනත්තා අවිජ්ජා පටිච්ඡා දිතාදිනවෙ තස්මිං විසයෙතණ්හා නමෙති සහජාත සඬඛාර ඛීපත්ති සන්තති වසෙන තණ්හංනමීයමංනං සංඛාරෙහි ඛීප්පමාන ඔරීමතිර-රුක්ඛෙවිනිඛද්ධං රජ්ජුමාලම්බිත්වා මාතිකාතික්කමකොවිය පුරීමචනිස්සයංජහති අපරචකම්ම සමුඨාපි තං නිස්සයං ආසාදය මානා ආනාසාදයමානංවා අරම්මනාදිහි එව පච්චයෙහි පවත්තති.''

යන මේ පාඨයෙන්ද පෙන්වා තිබෙන්නේ සත්වයෙකුගේ මරණයත් පරලොව ඉපදීමත් දෙක දුනගැනීම පිණිස කාරණාව එමනිසා මේ පාඨයෙහිද් සංක්ෂේප අභිපාවය කියාදෙමි. ඒ ඇසුව මැන. අව්වෙහි දමන ලද අමු කල් කොලයෙහි කිබෙන නිල්පාට කුමයෙන් නැතිවී ගොස් සුදුපාට වේ. එසේම සත්වයාගේ මරණාසන්න කාලයෙහි සත්වයාට ඇතුව තිබුනු ඉන්දුිය ශක්තිය මරණ චේදනාව කරණකොටගෙන නැතිවේ. ඉන්දීය ශක්තිය නම ඇහැ ලපණීම කන්ඇතීම ආදියය. ඉන්දුීය ශක්තිය නැතුව යාමේදී ඉන්දියෝ තුන්දෙනෙක් ඇතුල්ව හෘදය වස්තුව ආශුය කරගෙණ සිටී. ඒ ඉන්දියෝ තුන්දෙන නම් කායින්දිය, මනීන්දිය, ජීවීතීන්දිය යන තුනය. හෘදය වස්තුව ආශු්ය වූ ඒ ඉන්දියෝ තුන්දෙනාගෙන් කායින්දිය කියන්නේ ශරීරයට යමක් ස්පෂිවු විට ඒ දැනගන්නා ගතියටය, මනීන්දීය කියන්නේ මේ වෘක්ෂයය මේ සත්වයාය කියා වෙන්වෙන්කොට සලකන්න පුළුවන් ගතියටය. ජීවිතීන්දුීය කියන්නේ නොමැරී ජීවත්වෙන ගතියටය. මෙකියන ලද ඉන්දියයයෝ හෘදය වස්තුව ආශුයකොට පවත්නා කල්හි මැරෙන්නාවූ සත්වයාට කම්නිමිත්ත ගතිනිමිත්ත කියා දෙකක් ලපණේය, එයින් කම්නිමිත්ත පහළවෙනවාය කියන්නේ <mark>තමා</mark> බහුලව කරගණ ආ හොඳ හෝ නරක හෝ කරන්නාක්මෙන් පෙණීමය. ඒ ස්වප්තයෙන් යමක් පෙනෙන්නාක් මෙන් ලපණීමය. යමෙක් බොහෝකලක් පුරුද්දක් ව<mark>ශයෙන්</mark> කර-ගෙණ ආවේ පුාණසාකාදි පව නම් මර්ණාස්ත්න කාලයෙහිත් ඒවා කරන්නාක් මෙන් පෙණේ. යමෙක් පුරුදු කරගණ ආවේ දන සීලාදි පින්කම් නම් ඒවා කරන්නාක්මෙන් පෙණේ. <u>මෙසේ පෙමණන්නාවූ කම්නිමික්කයන් අතුරෙන් යමෙකුට</u> කුසලකම් නිමිත්තක් වැටහුනොත් ඔහුගේ උත්පත්තිය සුගතියකවේ. යමෙකුට අකුශලකම් නිමිත්තක් වැටහුනොත් ඔහුගේ උත්පත්තිය දුගතියකවේ. කම් නිමිත්තෙන් පසු ගති නිමිත්ත පෙණේ. එනම් උත්පත්තිය කරණ ඉඩම ස්වප්න **යෙන් යමක් පෙනෙන්නාක් මෙන් පෙණීමය. ඁ** වන්නේ සුහ වශයෙන් නිසා තෘෂ්ණා සහිත සක්වයාගේ සිත එහි ඇලල්. ඒ ඇලීම කරණකොට ගෙණ එහි උපදි මෙසේ වුනිපුතිසන්ධි දෙකින් යුත් සත්වයාගේ වුති චිත්තය හා සමග පුතිසන්ධි චිත්තය හටගණි. ශරීරයෙන් පිටවෙලා ගමනේ ගොස් පරලොව උපදින්ට යම්දෙයක් ඇත්තේ නැත. එසේද වුවත් මේ සත්වයාගේ පැවති තෘෂ්ණාව නිසා ගතිනිමිත්ත පහළවූ කල්හි එහි ඇලෙන්නේය. ඒ ඇලීමනිසා උපදින්නේය. එම්-නිසා පරලොව උපදින සත්වයා අනා සත්වයෙක් නොවන්නේ.

තවද යමෙක් සුගතියක හෝ දුගතියක උපදිනවානම සුභ අසුභ ලකුණු පහළවේ. සුගතියක උපදින ඇත්තාට දිවාවිමානාදි හිත පියකරණ දේ පෙණීමෙන් මහත් සන්තෝෂයට පැමිණේ. දුගතියක උපදින ඇත්තාට නරකාග්නි ආදී හිතට භය උපදින දේ ි පෙනෙන නිසා මහත් භයට පැමිණේ. ් මේ ආසන්න කාලයෙහි පැමිණෙන ලකුණුද සත්වයෙකුගේ ගතිය දුනගැනීමට කාරණා ''අනමතුග්ගොයං භික්ඛවෙ සංසාලරා පු<mark>බ්බා කොටී</mark> නපඤ්ඤායන්'' යනාදි බුද්ධ දෙශනාවේ පුකාරයට සත්වයෙකුට පටන්ගැන්මක් අන්තිමයක්වත් නැතිබව පෙණේ. මෙකී බුඩ දෙශනාවද කිුස්තියානි ආගමේ බයිබලයෙන් ස්ථීර කරත්. හේ කෙසේද-උත්පක්ති 2, 7 වෙනි පදේ ''යෙහෝවඃ දෙවියන් වහන්සේ පොළවේ දුවිල්ලෙන් මනුෂායා මවා ඔහුගේ නාසිකා තුළෙහි ජීවනයෙහි හුස්ම පිඹිසේක. එවිට මනුෂාායා ජීවමාන ආත්මයක් වූයේය."' යනමේ කියමනෙන් හැහෙන්නේ පොළවේ දූවිල්ලෙන් ආදම් කියන පළමුවෙනි මනුෂායා සැදූ බවත් දෙවියන්ගේ සදකාල ජීවන හුස්ම ඒ රූපයට ඇතුල්කළ බවත්ය. එයින් ඔහු ජීවමාන ආත්මයක්වූ හෙයින් ඔහුගේ ජීවන හුස්ම අමුතුවෙන් මැව් එකක් නොවේය. ඒ හුස්ම යෙහෝවාගේ හුස්මය. යෙහෝවාගේ සද කාල ජීවන හුස්මෙන් කොටසක් ආදමට ලැබුනු නිසා ආදමගේ ජීවන හුස්ම පටන්-ගැන්මක් නැත. දැනට ජීවත් ව ඉන්න සත්වයන්ගේ ජීවන හුස්ම ඔවුන්ගේ පියවරුන් ගෙන්ද, ඒ පියවරුන්ගේ හුස්ම ඒ අැත්තන්ගේ පියවරුන්ගෙන්ද යන කුමයෙන් දන්වැලක පුරුක් එකින් එක අල්ල අල්ලා යන්නාක් මෙන් ඉහලට කල්පනා කර බැළුවාම ආදම නැමති මුල් පියාගේ ජීවන හුස්ම කරා පැමිණේ. ආදමගේ ජීවන හුස්ම කොහෙන් ආ එකක් දැයි කියා කල්පනා කලාම ඒක පටන් ගැන්මක් නැති! යෙහෝවඃම්ග් ජීවන හුස්මේ කොටසක් බව පෙනේ. යෙහෝවඃගේ ජීවන හුස්මට පටන්ගැන්මක් නැති නිසා සියල්ලන්ගේම ජීවන හුස්මටත් පටන්ගැන්මක් නැතිබව පැහැදිලිව පෙනේ. කිස්තියාතිකාරයෝ සත්වයාගේ ආක්ම ශරීර දෙකම දෙවියෝ මැච්චාය කියා විශ්වාස කරන්නේවී නමුත් කිස්තියානිකාරයෝ කියන ආත්මය පටන්ගැන්මක් නැති එකක් බව මෙයින් තේරුම් ගණිත්වා. තවද මෙහි කී කියමෙනෙන් බුඩ ධම්යද ස්ථීරවූ බවත් දුනගනිත්වා.

තවද කිස්තියානිකාරයෝ විශ්වාසකරන යෙහෝව: දෙවිකෙනෙක් නොවන බව පැහැදිලිව ඔප්පුකරන්ට පුළුවන් වැදගත් සාක්ෂියක් තිබේ. එනම් – විනිශ්චයකාරයාගේ පොතේ 11 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 19 වෙනි පදේ පටත් 39 වෙනි පදේ දක්වා සඳහන්ව තිබෙන වගන්තිවලින් පෙනෙන්නේ ''යප්තාගේ

දුවගේ බොටුව කපා පුළුස්සා යෙහෝවඃට පූජාකළ බවය'' රෙපරමාදු කිස්තියානි කාරයෝ ''යප්තාගේ දුවගේ බොටුව කපා දවනපූජා කළේ'' නැතැයි කියන්ට උත්සාහ කරණවා සත්තකය. නමුත් රෝමානු කිස්තියානි කාරයන්ගේ බයිබලයේ යප්තාගේ දුවගේ බොටුව කපා දවන පූජාවම කළ බව ස්ථීර-කොට තේරුම්කරදී තිබේ. ඒ බව මම රෝමානු බයිබලයෙන් ඔප්පු කරන්නෙමි. ඉතින් මෙයින් හැහෙන්නේ යෙහෝවඃ මිනීලේ වලට පුිය බවය. මේ ආදි නින්දිත බිලිගැණීමට පිය වෙන්නේ කවද කියා මෙහි සිටින සියල්ලෝම දනිත්. එමනිසා ඒ ගැණ වැඩි විස්තර නොකරමි.

"කිස්තුස්වහන්සේ ර තුනකුත් දවල් තුනකුත් පෘථිවී ගර්භය තුළ වාසයකරණවා ඇත" කියා මතෙවු 12, 4 පදේ සදහන්ව තිබේ. නමුත් ඒ අනාගත වාකාය හරිගියේ නැත. මක්නිසාද කිස්තුගේ ශරීරය සිකුරාද හුමිදන කළ බවත් ඉරිදට එලිවෙන්ට මත්තෙන් මළවුන්ගෙන් නැගිට්ට බවත් මතෙව 28, 1 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවෙන නිසාය මේ ගැන උත්තරදීමට මගේ විරුඬකාරයා නොයෙක් දේ අතින් මිටින් දමාගෙන උත්සාහ කරණවා ඇත. එසේ උත්සාහ කළාට ඒක පුළුවන් වැඩක් නොවේය. මේක මම පමණක් කිස්තියානි ආගමට විරුද්ධව උපදවාපු පුශ්නයක් නොවේය. නොබෝද එඩ්ගලන්තයේ වැදගත් සභාවකදී "බුැඩ්ලෝ" කියන පණ්ඩිතයා පවා මේ පුශ්නය කිස්තියානි අාගමට විරුඬව ඇසූ බව ඉංගීසි ආරංචි පතු මාගීයෙන්ද අපට දනගන්නට ලැබුනාය. මේ පුශ්නය අහන දවසේ එම සථානයෙහි මේ රටේ සිටිය පණ්ඩිත "බිෂොප් ක්ලෝටන් උන්නාන්සේ සිටිය නමුත් ලන්නාන්සේවත් මේ ගැන උත්තර දීලා නැත. එසේ නමුත් මගේ විරුද්ධකාරයාලාගේ පක්ෂයේ ඇත්තන් මේ ගැන උත්තරය කියා විහිඑවක් නොදෙඩා අරින්නේ නැත. එසේ දෙඩෙව්වත් ඒවා හරිනැත්තම පණ්ඩිතයෝ භාරගන්නේ නැත. 'බිෂොප් ක්ලෝන්ටන්'' වැනි උගත් මහතුන්ට උත්තර දෙන්ට බැරිවූ එකකට මගේ විරුද්ධකාරයාට උත්තර දෙන්ට පුළුවන්වේ යයි නොසිතමි. එමනිසා මේ ගැණ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

කළු මනුෂායින්ගේ රටවල සියල්ලන්ම යමකට පෙරටුව පැමිණෙන සුහාසුහ නිමිති ගැන විශ්වාසකරණ බව කවුරුත් දන්නා ඇත්තකි. එනම් යහපතක් පැමිණීමට පළමු සුහ නිමිත්-තක්ද, අයහපතකට පෙරටුව අසුහ නිමිත්තක්ද පැමිණීමය. මීට සාක්ෂි පොත්පත් වලින්ද වෙනත් කාරණාවලින්ද පෙන්වන්ට පුළුවන. එයින් මදක් කියමි. දඹදිව පුරාණ බිම්බිසාර කියා රජකෙනෙක් සිටියාය. ඒ රජුගේ අගු මහෙසිකාවට දරුගැබක් හටගත් කල්හි ඒ දේවියට උපන් දෙළදුක නම් තමාගේ සවාමිවූ රජාගේ ශරීරයේ ලේබොන්ටය. ඒ කල්පනාව ඉෂ්ට වූවායින් පසු කුමාරයෙකු පුසූත කළාය. ඒ කුමාරයා තමාගේ පියරජ මරා රාජායට පැමිණි බව කියා තිබේ. අයහපත් ලකුණෙන් අයහ-පතක්ම පැමිණිබව මෙයින්ද ඔප්පුවේ. මෙසේම කි්ස්තුස් උපන් කාලයෙහි පහළවූ ලකුණත් යහපත් ලකුණක් නොවේ. කිස්තුස් – උපන් බැත්ලෙහෙම කියන පලාතේද ඒ අසල පලාත්-වලද සිටිය දැවුරුදු වයස්වූද ඊට බාලවූද සියලු පිරිමි දරුවන් මැරෙව් බව මතෙව් 2, 16 වෙනි පදේ ිපෙණේ. අඩන්ටත් තිනහවෙන්ටත් මිස වෙන කිසි දෙයක් නොදන්නා නිරපරාධ ළදරු සමූහයකට මරණය සිඩ උනේ කිස්තුස් උපන් නිසාමය. බුදුන් මේ ලෝකයෙ උපන් නිසා ඒ කාලයේදී මෙබඳු අවමඩ්ගල-යක් නොහොත් අසුභ නිමිත්තක් පහළවුනේ නැත. ඒ අපේ උත්තමයා දිවාලෝකයෙන් චුකව දඹදිව සුඩොදන රජ්ජුරුවන් නිසා මහාමායා බිසව කුස පිළිසිඳගත් දවසේද උන්වහන්සේ මවුකුසින බිහිවුනු දවසේද බුදුවූ ද්වසේද පළමුවෙන් දමසක් පැවැත්වූ දවසේද සියල්ලන්ගේ හිත් පීතිකරණ මංගල ලකුණුම පහළවූ බව බුඩාගමේ පොත්වලද පෙණේ ඒ පහළවූ ලකුණු නම්– ජාතාන්ධයන්ට නොහොත් උක්පත්තියේ පටන් ඇස් නැතුව හිටිය අයට ඇස් ලැබීමද, ජාති බධිරයන්ට කන් ලැබුනු බවද, ජාති පිලුන්ට ඍජු ගමන්කරන්ට පුළුවන්වූ බවද, නරකාදීවල ගිනි නිවීමද, ජුෙතයන්ගේ සාපිපාස නැතිවීම්ද, සුව කරන්ට බැරි ආසාධා රෝග සුවවීමද, යනාදි තිස්දෙකක් මංගල ලකුණුය. මෙසේ සියලු දෙනාගේ සිත් පීතිකරන හොඳ ලකුණු උන්වහන්-සේගේ උත්පිත්තිය නිසා සිඩවූ හෙයින් උන්වහන්සේ ලෝකයා සසරදුකින් ගලවන්ට නොහොත් ලෝක සත්වයන්ට හොඳක් කරන්ට හෙවත් සැබෑ ආගමක් පුකාශකරන්ට මෙලොව උපන් කෙනෙක් බවට මෙහි දක්වූ කාරණ සාක්ෂිවේ. කිස්තුස් උපන් කාලයෙහි සියලු දෙනාගේම හිත් අපුියකරන්නාවූ ඇසූ පමණ-කින්ම භය උපදින්නාවූ ළදරුවන් රාසියකගේම මර්ණය නමැති නපුරු ලකුණු පහළවූ හෙයින් කිස්තුස් ලෝකයා ගලවන්ට ආ කෙනෙක් නොවන බව ඔප්පුවේය. කිස්තුස් උපන් කාලයේ නපුරු ලකුණු පහළවූ හෙයින් ඔහු බොරු ආගමක් ලෝකයාට උගන්වා ලෝකයා නරකාදියෙහි හෙළන්ට ආ නපුරෙක්වාට කොහෙත් සැක නැත. එම නිසා කිස්තුස්ගේ සරණ ගෙණ පරලොව ගැලවෙන්ට නුපුඑවන් බව සියල්ලෝම කල්පනාවට ගනිත්වා. බුදුන් උපන් කාලයෙහි කුහුඹියෙකුටවත් උන්වහන්-සේගේ උත්පත්තිය නිසා මරණයක් පැමුණුනාය කියා යමෙකුට ලපන්වන්ට පුළුවන්නම් අනික් අය කෙසේ උනත් මම බු**ඩා**ගම අදහන්නේ නැත.

තවද කිස්තුස් අපේ නැයෙකුත් නොවේය. බුදුත් අපේ නැයෙකුත් නොවේය. මේ දෙදෙනා පිළිබඳ ආගම දෙකෙන් යම් ආගමක් සතානම් ඒ ආගමේ පුධානියා අපේ නැයත් වේ. සචාමියත් වේ. එමනිසා සතා ආගමක් සොයා ගැණීමට සියල්ලෝම උත්සාහ කරත්වා. මේ ඇර මගේ කථාවේදී වේගවත්ව තරහවෙන් වගේ කථා කළේ පිරිස වැඩි නිසාය. සියල්ලන්ටම ඇහෙන්ට ඕනෑ නිසාය. මේ සිටින සියල්ලෝම ඒ බවද දන ගන්නා සේක්වා.

(කියා මොහොට්ටිවත්තේ **ගුණානන්ද** උන්නාන්සේගේ කථාව හමාර කරන්ට යෙදුනාය.

(ව**ණී 1**873 ක්වූ අගෝස්තු මස 28 වෙනි දින උදය 8 පටන් 9 දක්වා **සිරිමාන්න** කතිසේරු තැන විසින් කළ කථාව.

යමෙකුට උණ රෝගයක් වැළදී තිබෙන තුරු ඔහුට සියළු මිහිරි ආහාර තිත්තය. එසේ මගේ මිතු වූ මේ කථාකාර උන්-නාන්සේට මීථාාදෘෂ්ටිය නමැති උණ රෝගය වැළදී තිබෙනතුරු සතාවූ කිස්තියානි ධම්ය වැටහෙන්නේ නැත. කිස්තියානි ආගමට විරුඩව මේ උන්නාන්සේ ගෙන හැර දක්වූ කාරණා ඉතා ගම්භීරයයි කිස්තියානි ආගම නූගත් අය හිතනවා ඇත. ඒවා එසේ ගම්භීර පුශ්න නොවේය. ස්කෝලයකට ටික කලක් ගිය ලමයෙක් පවා ඒවාට උත්තර දෙනවා ඇත. ඊට උත්තර දෙන්ට මත්තෙන් මේ සභාවට දැනුම් දිය යුතු වැදගත් කාරණයක් තිබේ. එනම් කිස්තියානි කාරයන් විසින් බුඩාගමට වීරුඩව ගෙණ හැර දක්වූ කාරණාවලට බුඩ පක්ෂය විසින් හරි උත්තරයක් දුන්නේ නැත. බුඩ පක්ෂය විසින් දුන්නාවූ උත්තර වලින් කිස්තියානි පක්ෂයේ කියමන් ස්ථීර උනා සත්තකය. ඒ බව දැනගැණීම පිණිස මදක් කාරණා කියමි. බුඩාගම්කාර මිතුයෙනි, "'මනුෂා-යාගේ මරණයේදී පඤ්චස්කන්ධය මෙහිම නිරුඬ වෙනවාය. නොමැරී ඉතුරු වෙන කිසිම වස්තුවක් නැතැ''යි කියා බුඩාගමේ උගන්වා තිබෙනවාය. ඒ ඉගැන්වීම ඉතා විස්තර ලෙස පළමු-වෙනි පැයේදී පෙන්වා දුන්නා ඇත. ඒවා ගැණ මේ උන්නාන්සේ දුන් උත්තර වලින් අපේ කියමන් ස්ථීර කළා පමණකි. එමනිසා ඒ ගැණ මම වඩා කියන්නේ නැත. ආත්මය ආකාර රහිතය. එමනිසා ඒක අසවල් හැටිය කියා පෙන්වා දෙන්ට බැරිය. බුහ්ම ලෝකවල ඉන්න බුහ්මයන්ට ශරීරයක් නැත. සිත පමණක් පවතිනවාය කියා බුඩාගමේ උගන්වා තිබෙනවාය. ආත්මයේ අන්දමත් එලෙසය කියා අපට කියන්ට පුළුවන.

දෙවියන් වහන්සේ ඊෂණීවන්ත කෙනෙක කියා ඔප්පු කරන්ට මේ උන්නාන්සේ කළාවූ උත්සාහය නිෂ්ඵලය. මක්නිසාද අනන්ත ගුණයෙන් යුත් උන්වහන්සේ ඊෂණීව ඇති කෙනෙක් නොවේය උන්වහන්සේට ''ජ්වලිතවූ'' දෙවිකෙනෙක කියා බයිබලයෙහි තිබෙනවා සැබෑය. උන්වහන්සේට දියයුතු ගෞරවය අන්කෙනෙකුට දෙනවාට උන්වහන්සේ අකමැතිය. ඒ අකමැත්ත උන්වහන්සේ කෙරෙහි පිහිටා තිබෙන නිසා උන්වහන්සේට ''ජ්වලිතවූ'' දෙවියෝය (!) කියනවාය.

ම්සර දේශ වාසීන් පිටට දෙවියන් වහන්සේ වසන්ගත දසයක් එව්වා සැබෑය. ඒ නිසා දෙවියන් වහන්සේ සියල්ල දත් කෙනෙක් නොවේයයි මුන්නාන්සේ කීවාය. වසන්ගත දසයක් මිසර වාසීන්ට එව් කාරණාවෙන් දෙවියන් වහන්සේගේ සියල්ල දත් ඥානයට කිසි පලදුවක් නැත.

සිප්පෝරා විසින් ඇගේ පුතුයා ජින්න නම කොට ඒ චම්ය වීසිකෙළේ මෝසෙස් ඉදිරියටය. යෙහෝවඃ වහන්සේ ඉදිරියට වීසිකළාය කීම මීථාාවක්ය. ඒ බව බයිබලයෙහි 'ඔහු' කියා යොදු තිබෙන සව්නාම වචනයෙන් ඔප්පු වේ.

දෙවියන් වහන්සේ යකඩ රථවලට හයවුනාය කීම වැරදිය. මක්නිසාද යකඩ රථ 900 යුක්ත සේනාවකින් ජය ගත් බව විනිශ්චය 3 පරි 3–15 වෙනි පදවලද තව රථ 600 යකින් යුත් සේනාවකින් ජය ගත් බව නික්ම 14, 7 වෙනි පදේද පෙණේ. නමුත් යුදට යකඩ රථවලින් ජයගන්ට බැරි උනේ ශුඩාවේ මදි කමෙන්ය. යෙහෝවඃ වහන්සේ යුද සමග සිට සියල්ලෙන් ජය ලබා දුන්නාය. එසේද වුවත් යුදු සමතලාවේ වැසියන්ගේ යකඩ. රථ දක ඔහු හයවුනාය. ඒ හයවීමෙන් ඔහුගේ ශුඩාව පිරිහුනාය. ශුඩාව පිරිහීමෙන් ඔහු යුඩයෙන් පරාජය උනා සත්තකය. එමනිසා යෙහෝවඃ වහන්සේ යුද සමග සිටියත් එයින් උන්වහන්සේට පලුදුවක් නැත.

''දෙවියන් වහන්සේ ආදමගේ නාසිකා කුළට ජීවනයේ හුස්ම පිම්බාය. ඒ පිඹීමෙන් උන්වහන්සේගේ හුස්ම ආදම තුළට ගියාය'' කීම ලාමක කථාවක්ය. යම් කෙනෙක් තවත් කෙනෙකුගේ කනට තෙල් ටිකක් පිම්බාය කීවාම ඒ පිම්බ අයගේ ආත්මයෙන් කොටසක් කණ ඇතුළට ගියාය කියා මේ සිටින්නන්ගෙන් එක් කෙනෙක් වත් සිතට ගණිද්ද? නාසිකා තුළට ජීවනයේ හුස්ම පිම්බාය යනු මනුෂාා වාවහාරයෙන් කියා තිබෙන කීමකි. එහි අභිපුාව නම් දෙවියන් වහන්සේ මනුෂාා තුළ ආත්මය පිහිටෙව්වාය හෙවත් තැබුවාය යන බව යයි දත යුතුයි.

යප්තාගේ දුව මරා පූජා කළාය කියා තේරුම් ගත්ට හේතුවූ කිසිවක් නොපෙණේ. මනුෂා පූජාව දෙවියන් වහන්සේ තහනම් කර තිබෙනවත් හැර යමෙකු විසින් එබඳු ගිවිසීමක් කරගත්තොත් නොහොත් මනුෂායෙක් පූජාවට කැප උනොත් ඒ ගැන කරන්-නට නිසි වාාවසථා පණවා තිබෙනවාය. එනම් පූජකයාට මුදල් ගෙවා මුදන්ට කීවාය. ''ඔහු වුනු පොරොන්දුව ලෙස ඇට කළාය'' කියා සුඩ ලියවිල්ලේ තිබෙනවා සත්තකය. යප්තාගේ පොරොන්දුව නම් ''යුඬයෙන් දිනා ගෙදර එනවිට ඉස්සරහට සම්බවුන මොකෙක් නමුත් යෙහෝවඃ වහින්සේට දවන පූජාවක් කරන්ටය. ඒ පොරොන්දුව එලෙස ඉෂ්ට කළාය'' කියා තිබීමෙන් ඈ දවන පූජාවේන් යෙහෝවඃ වහන්සේට පූජා කෙළේ නැත. කියන්ට බැරි නමුත් ඈ යෙහෙලින් සමග දෙමසක් කනාාකම ගැණ වැලපුනා මිසක් මරණය ගැණ වැලපී නැති හෙයින් ඈ යෙහෝවඃ වහන්සේට කැපකළා පමණක් කියන්ට පුළුවන. හොඳයි යප්තා එසේ **කෙළේ වී** නමුත් දෙවියන් වහන්සේ ඊට එක්හ උනේවත් ඊට අවසර දුන්නේ වත් නැත්නම උන්වහන්සේට ඉන් කිසිම කිලිටක් නැත.

''මනුෂා පුතුයා දවල් තුනකුත් රැතුනකුත් පොළව ගැබේ හෙවත් මිනීවලේ හිටිනවා ඇත'' යන කීම ගෙණ හැර දක්වා එරෝපයේ පණ්ඩිතයෙක්ය කියා නාස්තික දෘෂ්ටි ගත් කෙනෙ-කුත් සරණකරගණ බිෂොප් ක්ලෝටන් වත් ඊට එකතුකරගණ මගේ මිනුයා මිතාාවක් පුකාශකළාය. ඒ පුශ්නයට වචන සවල්පයකින් උත්තරදෙමි. අපි දවස් තුනය යන්නෙ නියමයක් තෝරුම ගන්නවාද? එම තේරුම් දක්වනු පිණිස 'යුදෙව්' භාෂාවේ වචන වාාවහාරයේ හැටියට දවල් තුනකුත් රැතුනකුත් යයි භාවිතා කළාය. දවසකින් ඉතා සවල්ප කොටසක් අසුඋනත් මුළු දවසම අල්ලා කථාකරණ සිරිතක් යුදෙව්වරුන් අතරේ පැවැතුනාය. ඒ පුකාරයට දවල් තුනකුත් යයි කියන්ට පුළුවන. මෙ ගැණ මීට වඩා යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

කිස්තුස්වහන්සේ උපන් දවසේ දහස් ගණන් පිරිමි දරුවන් මැරුන්කෑවාය කියා මගේ මිනුයා කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. ඒ දරුවන් මැරුන්කෑවේ කිස්තුස්වහන්සේ උපන් දවසේ නොවේය. උන්වහන්සේ උපන් දවසේ එහෙම යමක් සිබ උනාය කියා මේ බයිබලයෙන් කිසිවෙකුට පෙන්වන්ට බැරිය. කිස්තුස් වහන්සේ ඉපදිලා අවුරුදු දෙකක් පමණ පසු උනායින් පසු එවකට හිටිය 'හෙරෝද්' නම් දුෂ්ට රජා රාජා ලෝහයෙන් කිස්තුස්වහන්සේ මරණ අදහස පිට කිස්තුස්වහන්සේ උපන් බැත්ලෙහෙමේද ඒ අසල ගමවලද සිටි දැවුරුදු වයස්වූද, ඊට බාලවූද, පිරිමි දරුවන් මැරෙව්වා සත්තකය. එයින් කිස්තුස් වහන්සේට කිසි අපහාසයක් ඇත්තේ නැත. එම නිසා මේ ගැණ මීට වඩා උත්තර ඕනෑ නොකරයි.

තවද ''බුදුන්ගේ ඉපදීම කරණ කොට ගෙණ කුහුඹියෙක්වත් මැරුණේ නැතැයි මේ උන්නාන්සේ කීවාය. එසේ මැරුණු බවක් පෙන්වන්ට පුළුවන්නම් අනිත් ඇත්තෝ කොහොම වෙතත් මේ උන්නාන්සේ බුඩාගම අදහන්නේ නැතැ''යි කීවා මේ සමූහයාටත් ඇසෙන්ට ඇත. එම නිසා මේ උන්නාන්සේ බුඩාගමෙන් අත්හැරවන්ට කුහුඹියකුට වඩා ලොකු කෙනෙක් මැරුණ බව මා විසින් ඔප්පු කරදෙමි. බුදුන්ගේ මෑනියෝ බුදුන් උපන් සත්දවසින් මැරුණාය කියා බුඩාගමේ පොත්වල කුහුඹියෙකුට වඩා බුදුන්ගේ මැනියෝ ලොකු නැද්ද? මේ හැර බුදුන් උපන් දවසේ අභීත කේශර සිංහනාදයක් කළාය කියා තිබේ. සිංහනාදයට මනුෂා තිරිසන් සත්වයෝ මැරෙණ-වාය කියා බුඩාගමේ පොත්වල තිබේ. අගනිටා බුහ්මලෝකයට ඇමසන තරමට කළාය කියන ඒ සිංහනාදයේදී කොපමණ සත්වයෝ මැරෙන්ට ඇද්ද? තවත් නොයෙක් වතාවලදී බුදුන් නිසා අනන්ත සත්වයෝ මැරුණාය. ඒවා ඔප්පු කිරීමට මා වීසින් මහන්සි ගන්නේ නැත. මේ වතාවට මෙපමණ ඇත කියා මෙයින් නවත්වමි.

සුහාසුහ ලකුණු ගැණ මේ උන්නාන්සේ තෝරාපු හැටියට අපි තෝරන්නේ නැත. අපේ තේරුම සම්පූණයෙන්ම අනික් අතට වන බැවින් එයත් අසා සාධාරණව තිබෙන්නේ කාගේ තේරීමදයි කල්පනා කරණ මෙන් සමූහයාගෙන් ඉල්ලමී. කිස්තුස්වහන්සේ මෙලොවට ආවේ මේ හිටින මනුෂායෝ පවුකොට නිරා ගින්නට පත්වෙන්ට සිටින නිසා ඔවුන් නරකාදියෙන් ගලවන පිණිසය.

එම නිසා උන්වහන්සේ ලොව පහළවූ විට මෙහි සිටි හොරොද් ආදී පාපකරයෝ ''මෙන්න අපේ පාප සැපක විනාසකරණ සකුරා එනවාය. මොහු පාපරාජාය විනාශ කොට ධර්මිෂ්ටකමේ රාජාය පිහිටුවන්ට ආවාය. මොහු නසමුව'' කියා යක්ෂයාගේ උපදෙසින් උත්සාහ කරමින් නොයෙක් අසුහ ලකුණු පහළ කළාය. ඒ අසුහ ලකුණු පහළ වීමෙන් කිස්තුස්වහන්සේ පාපයේ සතුරා වග ඔප්පු වෙනවාය.

මගේ මිතුයා විසින් කිස්තියානි ආගමට විරුඩව ගෙණහැර දක්වූ කාරණාවලට උත්තර මෙපමණ සැහෙන හෙයින් මෙයින් නවත්වා බුඩාගමේ අසතාකම පෙන්වීමට මදක් කාරණා කියමි. බුඩාගම්කාර මිතුවරුනි,

නුඹලා විශ්වාස කරගෙණ එන බුඩාගම දරාතිබෙන්නේ තුන් පිටකය කියන පොත් වලය. ඒ පොත් ලිව්වේ බුදුන් උපන් රටේදීවත් බුදුන් උපන් කාලයේදීවත් නොවෙය. ඒවා ලිව්වේ බුදුන් මැරිලා හාරසිය පණස්තුන් අවුරුද්දක් පසු ගියායින් පසු දඹදිවට බොහොමදුර රටක් වන මෙම ලංකාද්වීපයෙහි මෑකලේ කියන පලාතේ අළුවිහාරයේදීය. ඒ බව මහාවංසය ආදී පොත්-වල පෙනේ. ඉතින් මිතුවරුණි, මෙපමණ දුර රටකදී මෙපමණ කල් ගියායින් පසු ලිවුවාවූ ධම්ය බුදුන් විසින් දේශනා කළ ධම්යයි කියා විඥාස කරන්ට පුළුවන්ද?

කවද ගෞතම බුදුන් විසින් බුඩත්වය ලබා ගැනීම පිණිස කළ කුසල් වලින් එක කුසලක් නම අඹුදරුවන් දන් දීමයි. වෙස්සන්තර රජ දරුවන් දෙන්නා දුන්නේ කොපමණ කෲර අදහසකින්දයි කියා වෙස්සන්තර ජාතකය කියවන කාටත් දනගන්ට පුළුවන. එපමණක් නොව තමාගේ ස්තී දනට දුන්නාය. අඹුදරුවෝ කාටවත් දෙනවා තබා එක මාසයක්වත් ඔවුන්ට සංගුහ නොකර ඇරියොත් ආණ්ඩුව ඔවුන්ට අච්චු කරති. දන් කාලයේ පින්ගන්ට යමෙක් අඹුව කාටවත් දුන්නොත් වෙන අය ගල් ගසනි. ඇස් ඉස් මස් ලේ දන්දීම ගැණ කියා තිබෙන්නේ මහපොළොවේ පස් පරදවා, මස් දන් දුන්නාය, මුහුදේ දිය පරදවා ලේ දන් දුන්නාය, මෙරගල් පරදවා ඔටුනු පලන් හිස් දන් දුන්නාය. මේවා මෙපමණ දෙන්ට තමුන්ම නසාගන්ට ඕනෑය. තමුන්ම නසාගැණීමත් අනුන් මරන්නා වගේම හයානක පාපකියාවකි. මේවා බුඩාගමේ පොත්වන අමාවතුර ආදී පොත්වල තිබේ. බුඩත්වය ලබා ගැණීම පිණිස බුදුන් කළ පින් මේවා තමාය. මේවත් පින්ද කියා නැණවත් ලෝකයා කල්පනා කරත්වා.

බුදුන්ට තිබුනාය කියන සව්ඥතාඥානය මහ පුදුම අන්දමේ එකක්ය. මක්නිසාද? ඔහුගේ ඒ ඥණයට ඇති අය නැති හැටියටත් ඔහුට පෙණී තිබෙනවාය. ඒ බව ඔප්පු කරණ පිණිස මදක් කාරණා කියමි. බුදුන් බුදු වුනායින් පසු තමන්ගේ ධම්ය දේශනා කළොත් තේරුම් ගන්ට කෙනෙක් නැතැයි කියා බණ නොකියන්ට සිතටගත් බවද ඉන්පසු බුහ්මයා ඇවිත් බණ තේරුම් ගන්ට පුළුවන් අය සිටින-වායයි කීවාම බණ කියන්ට සිතට ගත් බවත් මහවග කියන පාතේ පෙණේ. තවද බුදුන් බණ කියන්ට කාට යුතු දැයි කියා

බැලුවාම ආලාරකාරාම නම් තාපසයාට බණ කියන්ට ඕනෑය කියා සිතූ බවත් ඒ කාලයේ ඔහු මැරීලා බවත් දේවතාවෙක් දනුම් දුන්නාම උද්දකාරාම පුතුයා නම් තාපසයාට බණ කියන්ට ඕනෑයයි සිතුවාය. ඔහුත් එවකට මැරීලා බව දේවතාවෙක් විසින් දනුම් දුන්නාය. මේවාත් ඉහතකී පොතේම තිබේ. ඉතින් මේ කියමන් වලින් ඔප්පුවෙන්නේ බුදුන්ට දිවා ඥානයක් නැති බවය. බුදුන්ට දිවා ඥානයක් නැති බව බණ තේරුම්ගන්ට පුළුවන් අය නැතැයි කියා පළමු කොට සිතා දෙවනු බුහ්මයාගේ ආරාධනාවෙන් පසුව බණ තේරුම්ගණ්ට පුළුවන් අය සිටිනවාට ඒත්තුගෙණ බණ කියන්ට සිතට ගත් එකින්ද මැරුණාවූ දෙදෙනෙකුට බණ කියන්ට කල්පනා කළ එකින්ද පෙණේ. බුදුන්ට යන්තන්වත් ඥානයක් නොතිබුනු බවට කියන්ට මේ ඇර නොයෙක් කාරණා තිබේ. ඒවා කියන්ට මට ලැබී තිබෙන කාලය මදිය. ඒ නිසා මෙයින් නවත්වමි.

බුඩාගම් කාරයිනි, නුඹලා බුදුන් දහම් සංඝයා යන තුන් සරණ යක් කෙරේ සරණා ගමනය කරණ නිසා ඒ ගැණත් කාරණා සවල්පයක් කියමි. පළමු කොට ''බුඩං සරණං ගච්ඡාමි'' කියාද දෙවනුව ''ධම්මං සරණං ගච්ඡාමී'' කියාද තුන්වෙනුව ''සංසං සරණං ගච්ඡාමී'' කියාද සරණ යති. බුදුන් දැනට ජීවත්ව නැත. බුදුන් මැරිලාය මැරිච්ච බුදුන්ගේ සරිණ ගියාම ඇති එලය ම්වාකද ? ධම්යෙන් නුඹලාටි සරණ තිබෙනවාද ? ධම්ය කියන්නේ පුස්කොලවල ලියා තිබෙන පොත්ය. ඒ පොත් නුඹලාගේ ස්රණින් පවතිනවා මිස ඒ පොත් නුඹලාට පිහිට වෙන්නේ කොහොමදු ?ි නුඹලා ගන්න සඩ්සං සර්ණය ගැණ ඇත්තටම පුදුම නොවී බැරිය. ි ඒ ගැන මම වඩා කාරණා නොදක්වුවාට මේ හිටින සියල්ලෝම ස**ඩ්**ඝයාගේ තරම දන්නවා ඇත්. ි මේ පවිටුවූ පවුකාර මිනුෂායන් කෙරේ සර්ණයාම කොපමණ මෝඩකමක් ද? මේ සඞ්ඝයා කියන අය කෝධ මෝහ රාග තණ්හා මාන්න ආදියෙන් පිරි හිටින්නාවූ කොයිතරම පාපයක් නමුත් කරන්ට කැමති අය බව නුඹලා නොදනිද්ද ? මේ ලඩ්කාවේ සිටින සඞ්ඝයා සියම් අමරපුර කියා සමාගම මදකකට අයිතිය. ඒ සමාගම දෙකින් එක් සමාගමක අය අනෙක් සමාගමේ අයට සරණවත්, සිල්වත්, උපසම්පදවත් නැත කියා ඒ ගැණ බොහෝ කාරණා වලින් ඔප්පුකර තිබේ. අනික් සමාගමේ අයත් ඒ වාගේම තමන් විරුඬ පාර්ශවයට සරණසිල් උපසමපද නැත කියා ඔප්පුකර තිබේ. මේ දෙගොල්ලම තමතමන්ගේ කියමන් ඉස්ථිර කර ගැණීමට වැදගත් කාරතා ගෙනහැර දක්වා තිබෙන බව කිරන පතු ඥාණොපායනී ආදී පුසිඩ පතු කියවන කව්රුත් දනිති. මෙයින් නුඹලා පිළිගන්නේ කාගේ කීමද? මෙයින් . එක ගොල්ලකට වත් එකතු නොවී දෙගොල්ලගේම කීම පිළිගෙණ මොවුන් මහණ කමක් නැති දුස්සීල පාපීන් බව සලකා මොවුන්ගේ සරණ නොගෙණ අත් හැර දමීම නුඹලාට යුතු නොවේද? මිතුයනි, ඉතින්වත් නුඹලා ගන්න තුන්සරණයේ තිබෙන නිෂ්එලකම සලකා ඒ ඇරදමා සියඑ ලෝකය මවා ආරක්ෂාකරන්නාවූ දෙවියන් වහන්සේගේ සරණය ගනිල්ලා එකම ගැලවුම්කාරවූ යේසුස් කුිස්තුස් වහන්සේ අදහා ගනිල්ලා එවිට නුඹලා ගලවනු ලැබේ.

## (කියා සිරිමාන්න කතිසේරු තැනගේ කථාව අත්හිටවන්ට යෙදුනාය.)

(1873 ක්වූ අගෝස්තු මස 28 වෙනි දින උදය 9 යේ පටන් 10 දක්වා මොහොට්ටිවත්තේ **ගුණානන්ද** උන්නාන්සේ විසින් කළ කථාව

මාගේ මිතුවූ මේ සිරිමාන්න කතිසේරුතැන බුඩාගමට විරුඩව මෙපමණ වේලා කළා වූ කථාව හාත්පසින්ම පණ්ඩිත ගෝචර වූ කථාවක් නොවේය. මොහු පළමුවෙන්ම කථාකරන්ට පටන් ගත්තේ උණ රෝගයක් ගැණය. ඒ ගැණ යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත. මක්නිසාද—ඒක නිෂ්ඵල කථාවක් නිසාය, තවද මේ කතිසේරු තැන බුඩපක්ෂයෙන් ඉෂ්ටනොකළ කරුණ ඉෂ්ටකළාය කියා බොරුවක් කීවාය. එනම් ''කි්ස්තියානි පක්ෂයෙන් පංචස්කන්ධය ගැණ යමක් කීවානම් ඒ සියල්ල බුඩ පක්ෂයෙන් ස්ථීර කළාය'' යන කීමය. පංචස්කන්ධය ගැණ කි්ස්තියානි පක්ෂයෙන් බුඩාගමට විරුඩව යමක් කීවා ඇද්ද? ඒ සියල්ලම බුද්ධපක්ෂයෙන් උත්තරදී බිඳහෙලූ බව මේ සියල්ල-ටම මතක ඇත. එමනිසා පංචස්කන්ධය ගැණ වැඩිපුර යමක් මෙහිදී කියන්ට ඕනෑකරන්නේ නැත.

තවද මගේ මිතුයා ''ජැලස්ගෝඩ්'' යන චචනය ගැණ උත්තර දුන්නා කදිමයි! එයින් මගේ කීම ස්ථීරඋනා සත්තකය. හේ කෙසේද? මේ කතිසේරු තැන ''ජැලස්ගෝඩ්'' යන වචනය තේරුවේ යෙහෝව:වහන්සේ ''ඊෂ්‍රාවන්ත'' දෙවිකෙනෙක් බව හැහෙත්ටමය. ඒ බව ඔහුගේ මේ කියමනෙත් පෙනේ. ''දෙවි යන්වහන්සේ, තමන්වහන්සේට ලැබෙන ගෞරවය අනුත්ට ලැබෙනවාට අකමැතිය එසේ අකමැති නිසා දෙවියන්වහන්සේට

''ජැලස්ගෝඩ'' යයි කියනවාය'' ඉතින් මොහුගේ මේ තේරුම් ''ජ්වලිත''\* දෙවි කෙනෙක යන තේරුමට කොහෙත්ම එකහ වෙන්නේ නැත. යමෙකුට ලැබෙන හොඳට යමෙක් අකමැති නම් ''ඊෂණීාවන්ත'' කියන්නේ ඒක තමයි ''ලෙඩෙත් වල්ගේය'' කීවාවගේ මුන්නැහේගේ තේරුමත් නරකනෑ!!

පළමුවෙනි හාස්කම අදහා නොගත්තොත් දෙවෙනි හාස්කමද දෙවැනි හාස්කම අදහානොගත්තොත් තුන්වෙනි හාස්කමද, කරන්ට යෙහෝව: මෝසෙස්ට ඉගැන්නු හෙයින් යෙහෝව:ටම යමක් නිශ්චය කරන්ට බැරිබව ඔප්පුකිරීම පිණිස මම කළ ඒ කථාවට මේ කතිසේරු තැන මිශරයට පැමිණුන වසංගත වගයක් ගැණ පුකාශ කළා. මිශරයට පැමිණි වසංගත පුකාශකළ එක මගේ කථාවට උත්තර නොවේය. ඒ බව මෙහි සිටින සිහි ඇති කාටත් තේරෙන්ට ඇත. එම නිසා මේ ගැන වැඩිය කථා නොකරමි.

මෝසෙස්ගේ පුකාගේ ''ජින්නනම'' කිරීම ගැන මම කළ කථාව මේ කතිසේරු තැනට කොහෙත්ම තේරී-නැත. තේරු-නානම ඒ ජින්නනම් කරපු ''කැබැල්ල මෝසෙස් ඉදිරියට දම්මාය'' යන උත්තරය දෙන්නේ නැත. යෙහෝඩඃ මෝසෙස් මරන්ට සෙවූවිට ඒ බව මෝසෙස්ගේ ස්ත්‍රීවන ''සිස්පෝරා දන තමාගේ පුතා ජින්නනම කොට ඒ කැබැල්ල පුද මෝසෙස් මරණයෙන් නිදහස් කරගත් බව බයිබලයෙහි පෙණේ. මරන්ට සෙවූ කෙනෙකුන්ට ඒ පූජාව දෙන්ට ඕනෑ මිස මරණයට පත්ව හිටි මෝසෙස්ට කොහෙත්ම දෙන්ට ඕනෑ නැත. ජින්නනම් කිරීම යෙහෝවඃගේ ආඥාවක්ලු. ඒ ආඥාව කඩකළ නිසා මෝසෙස් මරන්ට සෙව්වායයි මොහු කීවා. ඒ උත්තරයෙන්ද යෙහෝවඃ මිනීමස් මිනී ලේ වලට පියවෙන බව ඔප්පුවෙනවා සත්තකය. එමනිසා මේ ගැන කරණ කථාවද මෙයින් නවත්වමි.

යකඩරථ ගැන මා විසින් ඇසූ පුශ්නයට මගේ මිතුවූ මේ කතිසේරු තැන දුන් උත්තර හාත්පසින්ම වැරදිය. මක්නිසාද ''යකඩ රථ 900 කින් යුත් සේනාවකින් යෙහෝව:වහන්සේ ජයගත් බව විනිශ්චය 3 වෙනි පරිවිඡෙදයේ 3 වෙනි පදේ පටන් 15 වෙනි පදේ දක්වා සදහන්ව තිබෙනවාය''යි මේ කතිසේරු තැන කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. එබදු කීමක් බයිබලයේ එම පදවල සදහන්ව නැත. බයිබලයේ නැති කියමන් ඇතැයි කියා මෙබදු වැදගත් සභාවක පුකාශකළා පුදුමයක්ය. හාත් පසින්ම මිත්ථාාා ආගමක් විශ්වාසකරණ අයට ඉඳහිටලා මෙබදු බොරුවක් කීවාට ඒක එපමණ බරපතල නොවේය! කොපමණ

<sup>\*</sup>ජ්වලිත යන්නට ශබදස්තොම්මහානිධි' යෙහි තෝරා තිබෙන්නේ දීප්තේ' උජ්වලේ කියාලයි එහි තේරුම බැබලීමය;

බොරු කීවත් යෙහෝවඃ යකඩට බයවුනේ නැතැයි කියා ඔප්පු කරන්ට බැරිය. හොඳයි යුදගේ ශුඩාව මදිකමින් ඒ යුඩයෙන් යුදට ජයගන්ට බැරිඋනාය කියන නිසා එයින් යෙහෝවඃට සියල්ල දක්නා දිවෳඥානයක් නැති බවද පැහැදිලිව මේ සභාවට වැටහෙන්ට ඇත. යුදගේ ශුඩාව මදිකමින් ඒ යුඩයෙන් ජය ගන්ට බැරිඋනාය. යෙහෝවඃවහන්සේ යකඩට හයඋනේ නැත යන මේ කියමන් මේ කතිසේරු තැන කීබව මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. හොඳයි යෙහෝවඃ යකඩට හයඋනේ නැත්නම් යෙහෝවඃ යුදුසමග සිටලත් ඒ යුඩයෙන් ජයගන්නට බැරිඋනේමන්ද? යුදගේ ශුඩාව මදිකමින් පැරදුනාය කියනවානම් ශුඩාව මදවන කෙනෙකුන්ට සියල්ල දක්නා ඥානයක් ඇති යෙහෝවඃ එකතු උනේ ඇයි? එකක් හරිගස්සන්ට ගියාම අනිකට වෙන වැරැද්ද නොපෙණී මෙබඳු උත්තරදීම අඥානගෝචරය. ඉතින් මේ ගැණ මෙපමන සෑහෙන නිසා මෙයින් නවත්වමි.

තවත් මගේ මිතුයා කණට තෙල් පිඹීම ගැණ කළ කථාවත් නිෂ්ඵලය. කණට තෙල් පිඹිනවාය යන කීමෙන් හැහෙන්නේ කණේ තෙල් වක්කර ඒවා ඇතුල්වීමට පිඹීමය. එයින් ජීවන හුස්මක් පිම්බාය කියා හැහෙන්නේ නැත. ලෙඩෙකුගේ කණේ තෙල්වත්කොට කණට පිඹිනවාය කියනවා මිස කණට ජීවන හුස්ම පිඹිනවාය කියා කවරෙක්වත් කියන්නේ නැත. එම නිසා මොහු ගෙණ හැරදක්වූ තෙල් පිඹීමේ කථාව පලාපයක්ය. ආදමගේ නාසිකාතුළට යෙහෝවඃ ජීවනහුස්ම පිම්බාය කීමෙන් හැහෙන්නේ යෙහෝවඃගේ ජීවන හුස්ම ආදමගේ ශරීරයට ඇතුල්කළ බවය. යෙහෝවඃගේ ජීවන හුස්ම ආදමගේ ශරීරයට ඇතුල් කෙළේ නැති බව පෙන්වන්ට මොහුගේ මේ තෙල් පිඹීමේ උදහරණය කොහෙත් සැහෙන්නේ නැත. කණේතෙල් වක්කරණ අයවල් තෙල්වක්කර දෙවනු පිඹින්නේ තෙල් ඇතුල් කිරීමට ඔවුන්ට ආනුභාවක් බලයක් නැති නිසාය. එසේම යෙහෝවඃටත් ජීවනය ඇතුළ් කරන්නට බලයක් නැති නිසා පිම්බාද? ඉතින් මේ ගැන මීට වඩා යමක් කීම නිස්පුයෝජන නිසා වඩා නො යමි.

තවද මගේ මිතුයා යප්තාගේ දුව ගැණ උත්තර දුන්නේ ඇගේ බොටුව නොකැපූ බවටය. ''ඈ වෙනුවට මුදලක් යෙහෝවඃට ගෙවා ගලවාගත්තාය'' කියාය. හොඳයි එසේ ගලවාගත්තා නම් ''යප්තාගේ පොරොන්දුව ඉෂ්ටකළාය'' කියා බයිබලයේ ලියා තිබෙන්නේ මන්ද? යප්තාගේ පොරොන්දුව නම් යුද්ධයෙ න් දිනා ගෙදර එනවිට මොකෙක් නමුත් ඉස්සරහට ආවොත් ඒ ආ එකා යෙහෝවඃට දවන පූජාවක් කරන්ටය. ''ඒ පොරොන්දුව එලෙස ඉෂ්ටකළාය'' කීමෙන් හැහෙන්නේ ඔහුගේ ඉදිරියට ආ ඔහුගේම දුව යෙහෝවඃට දවන පූජාවක්කොට පිදු බවය.

මේ ඇර යප්තාගේ දුවගේ බොටුව කපා දවත පූජාවක් කොට යෙහෝවඃට පූජාකළ බව ඒත්තුයාම පිණිස දක්වත්ට මට වැද ගත් සාක්ෂියක් තිබේ. එනම්:—රෝමානු කාරයින්ගේ බයිබල-යය. ඒ බයිබලය මෙන්න ඔය කාරණාව ගැණ මේ බයිබලයේ විස්තර කොට තිබෙන්නේ යප්තාගේ දුවගේ බොටුව කපා දවන පූජාවක් කළබවමය. ඒ ගැණ අනුමාන නම් මෙයින් බලාගණීවා (කියා එම බයිබලය කිස්තියානි පක්ෂයට භාරදුන්නාය.) මේ අන්දමේ වැදගත් සාක්ෂි තිබෙන කාරනා නැතිකරන්ට කථා කරණ මුන්නැහේලා සමග මෙබඳු කථාවල් කරන්ට සෑහෙන්නේ නැත. ඉතින් මේගැණ කරණකථාව මෙයින් අත්හිටවමි.

තවද මගේ මිතුයා කිස්තුස්ගේ ශරීරය මිනීවලේ රැතුණකුත් දවල් තුණකුත් තිබුනුබව ඔප්පුකරන්ට දුන්න උත්තරය නම් ''යුදෙව්වන් දවස ගණින්නේ හෙවත් දවසේ මුළට ගණින්නේ උදය හයේ පටන්ය. එම නිසා තුන්දවස අසුවේ''යි කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. මොහුගේ මේ උත්තරයට මට කියන්ට තිබෙන්නේ නොවාසනාවන් කියා පමණක්ය. නමුත් දවසේ මුල උදය හයට ගන්නවානම් සෙනසුරාදට එලි වෙන්ට මත්තෙන් කිස්තුස් මළවුන්ගෙන් නැගිට්ටාය කීවාම කිස්තුස්ගේ මළවුන් මත්තෙන් බව ඔප්පුවේ. එතකොට ඉරිද දවසින් මදක්වත් අසුවෙන්නේ නැත. එම නිසා තුන් දවසට ගණන් ගන්ට කොයිපුකාරයකින්වත් බැරිය. මේ ගැණ මීට වඩා යමක් නොකියමි.

තවත් මේ ඇත්තා තදබල මුසාවාදයක් මේ සභාවේ කීවා ඒක මේ සමූහයාට මතක්කරවමි. ''කිස්තුස් උපත් දවසේ ළද-රුවත් මැරුවාය'' කියා මගේ කථාවේදී මම කීවාලු. මම කීවේ එසේ තොවේ. කිස්තුස් උපත් කාලයේදී හෙරෝද් විසිත් කිස්තුස්ගේ උත්පත්තිය නිසා ලදරුවෝ මැරු බවය. මම තොකී බවක් කීවාය කියන්නේ මුසාවාදයට විලිබිය නැති නිසාය. මගේ මේ කීම ගැණ මෙහි සිටින සියල්ලෝම මා වෙනුවට සාක්ෂි කියති.

කිස්තුස් නිසා වූ කැතය නැත කියන්ට බැරිකමෙන් ඒ වාගේම කැතයක් බුදුන් උඩටත් ගොඩනගන්ට බුදුන් උපන් සත් දවසින් මැනියෝ මැරුණු එක ගැණ මේ කතිසේරුතැන කථා කළා මේ කාටත් ඇසෙන්නට ඇත. බුදුන් උපන් නිසා නොවේ ඒ දේවියට ආයු ඇත්තේ එපමණ නිසාය. බොධිසත්වයෝ දිවා ලෝකයෙන් වුතවෙන්ට මත්තෙන් කාරණා පහක් බැලූබව බුඩාගමේ පොත්වල තිබේ. එයින් එකක් මැනියන්ගේ ආයුපුමාණය බැලීමය. දසමස් සත්දවසක් ඉදිරියට ආයුතිබෙද්දී බෝසතාණෝ මව්කුස පිළිසිදගත් බව බුදුබණේ තිබේ. දසමාසයක් ගර්හනීව

තිටිය කාලයට ගියාම ඉතිරි ආයුස ඇත්තේ හත්දවසය. බෝසතාණෝ උපන් හත්දවසින් මැනියන් මැරුණේ මැනියන්ගේ ආයුපුමාණයේ හැටියටය. මේ අන්දමේ පැහැදිලිව බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙන ඇත්ත වසා නැත්ත පෙන්වා කථා කරණ මුන්නැහෙලා සමග කරණ වාදය මොකද? මේ අන්දමේ මුසාවාද කියා පැවාට කිස්තුස් උපන් නිසාවූ ළදරුවන්ගේ මරණය හොඳ අතකට හරවන්ට බැරිවේය. බුදුන්ගේ මැනියන්ගේ ආයු පුමාණයේ හැටියට වූ මරණය බුදුන් උපන් නිසා වීයයි හභවන්ට කළ උත්සාහයෙන් කිසිම පුයෝජනයක් ලැබුනේ නැත. එම නිසා මේ ගැණ කරණ කථාවන් මේ ඇතැයි සිතමි.

තවත් මේ ඇත්තා කළා වූ සියලු කථාවල් වලට වඩා නැණුවත් අයට හිනහ විය යුතු කථාවක් කළා. එනම් – බොධිසත්වයා මව කුසින් බිහිවූවායින් පසු අභීත කේසර සිංහ නාදයක් කළාය කියාද සිංහ නාද්ය නම් සිත්වයන් ඉග් කණේ පැලීයන කෲර නාදයක්ය කියාද ඒ නාදයට බොහෝ සත්වයෝ මැරුණාය කියාද මේ කතිසේරු තැන කීවා මේ සියල්ලන්ටම ඇසෙන්ට ඇත. මේ කතිසේරු තැනගේ මේ කටාවෙන් මොහුගේ නුගත්කම පුකාශ වෙනවා මිස බුඩාගමට මෙයින් කිිසිම අපහාසයක් නැත. මක්නිසාද බොධිසත්වයා මව් කුසින් පුසූත වූවායින් පසු අභීත කේසර සිංහ නාදයක් පැවැත් වූවාය කීවේ "'උතුන් නාදයක්'' පැවැත් වූ බව හභවන්ටය. "'රාජසිංහ'' කීවේ සිංහ රජෙක් වාට නොවේය. ''උතුම් රජෙක'' යන අර්ථය හභවන්ටය මේ කතිසේරු තැනගේ අඥාන මේ කියමන් වලින් මොහුගේ තරම මේ සමූහයාට පෙන්වා දීමේ පුයෝජනය මොහුට ලැබුනා සත්තකය. මොහුගේ ලාමක ක්ථා වලින් <mark>බුඩාග</mark>මට කිසිම හානියක් නැත. හොඳයි බෝධිසත්වයා මවු කුසින් පුසුක වූවායින් පසු කළ සිංහ නාදයෙන් යම් සත්වයෙකුට් අන්තරාවක් උනාය කියා බුඩාගමේ පොතක තිබෙනවාද? එසේ ඇතුවා නම් ඒ බව පෙන්වන මෙන් ඉල්ලමි.

නැවත මගේ මිතුයා කිස්තුස් උපන් නිසා උනාවූ ළදරුවන් මැරීමේ දෙෂයෙන් කිස්තුස් මුදවන්ට දුන්න උත්තරය නම් මෙසේය. ''කිස්තුස් පාපයෙහි හතුරාය. ඒ නිසා ළදරුවන් මැරීමේ පාප ලකුණ පහළ උනාය.'' මගේ මිතුයාගේ මේ උත්තරය ඉතා නිෂ්එලය, නින්දිතය. මක්නිසාද කිස්තුස් පාපයෙහි හතුරා නොව මිතුරා බව පාප ලකුණු පහළ වීමෙන්ම පෙණේ. හොඳයි හොඳක් සිඩකර දෙන්ට ආ කෙනෙක් උපන් කාලයෙහි පහළ වෙන්ට ඕනෑ හොඳ ලකුණක්ය. ළදරුවන්ගේ මරණය හොඳ ලකුණක් නොවේ නිසා කිස්තුස් කරණකොට ගෙණ සත්වයින්ට නපුරක්ම සිඩවෙනවාට සැක නැත. යමෙක් ගමනක් යන්ට පිටත්වූ කල්හි යහපත් කෙනෙක් ඉස්සරහට

අාවොත් ඒ ගමනෙන් වැඩක්ම සිඩවෙන බවත්, අයහපත් කෙනෙක් ඉස්සරහට ආවොත් ඒ ගමනෙන් අවැඩ සිඩවෙන බවත් සියල්ලන්ට අත් දකින්ට ලැබෙන ඇත්තක්ය. මේ කතිසේරු තැන මේ ඇත්ත අනික් අතට හරවන්ට කළ උත්සාහයෙන් ඇති පුයෝජනය මොහුගේ කපටිකම මේ සභාවට ඇහුනා පමණය. මෙකී පූර්නිමිති ගැණ මීට පුථම බොහෝ විස්තරව කී නිසා මෙහිදී මීට වැඩි යමක් කියන්ට ඕනෑ නොකරයි.

මේ කතිසේරු තැන බුඩාගමට විරුඩව ගෙණ හැ<mark>ර දක්වූ</mark> අනිකුදු කාරණා ගැණ දෙවනු උත්තර දෙන්නෙමි.

පසුගිය අහහරුවාද මගේ විරුඩකාර පාදිලි තැන පටිච්ච සමුප්පාද ධම්යෙන් බුඩාගමේ දෙස් දක්වන්ට උක්සාහ කළා. ඒ ගැණ දෙවනු උත්තර දෙනවාය කියා මගේ පොරොන්දුවක් ඇත. ඒ පොරොන්දුව මේ පැයේදී ඉෂ්ට කිරීම මගේ යුතුකමකි. පටිච්චසමුප්පාද ධම්ය තේරුම් ගැණීමේ තිබෙන දුෂ්කරකම ගැණ බුඩසොෂකාචාය්‍රීයන් වහන්සේ මෙසේ කියා තිබේ. කෙසේදයත්—

''වත්තුකාමො අහං අජ්ජ පච්චයාකාර වණ්ණනං පතිට්ඨංතාධි ගච්ඡාම් අජේඣාගාළ්හොව සාගරං''

යන මේ කියමන විසුද්ධිමාගීයෙහි තිබේ. මෙහි අභිපුාව නම මුහුදේ වැටුනාවූ කෙනෙකුන්ට පිහිටක් නැත්තාක්මෙන් පටිච්ච ස්මුප්පාද ධම් නමැති මුහුදට වැටුනාවූ මටත් පිහිටක් නැත්තේය. එසේවී නමුත් අධිගමයට පැමිණි ඤාණවන්තයන්ට පටිච්ච සමුප්පාද ධම්ය වැටහෙණ බවත් පෘථක්ජනයන්ට වැටහීම දුෂ්කර බවත් මේ ගාථාවේ අභිපුාව වේ. බුඩ සොෂකාචාය්ඨයන් විහන්සේ වැනි පිටකනුයධාරී උත්තමයෝ පවා මෙලෙස දක්වූ පටිච්චසමුප්පාද ධම්ය තේරුම් ගෙණ දෙස් කියන්ට තැත්කළ මගේ විරුඬකාරයාගේ කථාව කෙබඳුද කීවොත් ඉෂඪාවෙන් බුරන බල්ලන්ගේ බීරීම හා සමාන වේ. පටිච්ච-සමුප්පාද ධම්යේ අග මුලවත් මගේ මේ විරුඬ කාරයාට හැනිලා නැත. ''අප්පා නිසා පුකත්, පුකා නිසා අප්පත් උපදිනවාය'' කියන උපමාව දැක්වූයේ ඒ නිසාවට කෙහෙත් සැක නැත. එබඳු වටකුරු උත්පත්තියක් කිස්තියානි ආගමේ තිබෙන බව මට ඉදිරිියට කථා කරන්ට ලැබෙන පැයකදී පෙන්වා දේන්නෙමි. පටිච්චසමුප්පාද ධම්යේ තත්වය මදක් තේරුම් යාම පිණිස මගේ දනුම් පමණින් කියමි. එය කලබල නැතුව සියලුදෙනාම අසන ලස්ක්වා.

''අවිජ්ජා පව්චයා සංඛාරා සංඛාරා පව්චයා විඤ්ඤාණං විඤ්ඤාණ පව්චයා නාමරූපං නාමරූප පව්චයා සලායතනං සලායතන පව්චයා එස්සො එස්සපව්චයා වෙදනා වේදනා පව්චයා තණ්හා කණ්හා පව්චයා උපාදනං උපාදන පව්චයා හවෝ හව පව්චයා ජාති ජාති පව්වයා ජරා මරණං සෝක පරිදේව දුක්ඛ දෙමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති.''

මෙහි සංක්ෂප අභිපාව නම අවිජ්ජාව නිසා සංස්කාරයෝ හට ගණිත්. සංස්කාරයෝ නිසා විඤ්ඤාණය හට ගනිත්, විඤ්ඤාණය නිසා නාමරූපයෝ හට ගණිත් යනාදි කුමයෙන් එකකට එකක් පතාව මෙකී සියල්ලම හටගන්නා බව බුදුන් වදරා ලාතිබේ. මේ කියමන මගේ විරුඩකාර පෘදිලි කැනට තේරුම් ගන්ට බැරිකමෙන් ''අවිදාාව කියා සත්වයෙක් නැතුව පවතින දේකින් සංස්කාරයෝ උපදිනවාය සංස්කාරයෙන් විඤ්ඤාණය උපදිනවාය'' කියා වරදවා සිතා ගණ පටීච්ච සමුප්පාදය ගැණ දෙඩෙව් සියල්ලක්ම පලාපය. තවද මොහුගේ ඒ කල්පනාවේ වැරදිකම හභවන්ට සුළු උදහරණයක් දක්වම්. ඒ ඇසුව මැනව. හුන්කිරි නිසා මිදිච්ච කිරිද මිදිච්ච කිරි නිසා වෙඩරුද වෙඩරු නිසා ගිතෙල්ද හටගණී යයි කිවාම හුන්කිරි මිදිච්ච කිරි වෙඩරු ගිතෙල් යන සියල්ලම වෙන් වෙන් සවභාවට පැමුණුනේ වීනමුත් ඒ සියල්ලම එකාබඩව එකට තිබුනා සත්තකය. එමෙන්ම සත්වයෙක් නැතුව තනිකර අවිජ්ජාවක් නැතුව තනිකර සංස්කාරයෝ තිබුනේවත් සංස්කාරයෝ නැතුව කනිකර නාම රූප දෙකක් තිබුනේවත් නැත. මේ සියල්ලම එකාබඩව පවතිනවා සත්තකය. සත්වයෙක් සංසාරයේ හැසිරෙණ අන්දම දක්වන්නට බුදුන් වදළ ධම්ය නොපිටට පෙරළාගෙණ මගේ විරුඩකාරයා කළ කථාව පුලාපයක් වැනිය. තවද මේ ගැනම අභිධමයේ පටඨාත පුකරණයෙහි මෙසේ කියා තිබේ. කෙවියේදු.—

් ''මොහං පටිච්චසම්පයුත්තකා බන්ධොපටිසන්ධික්ඛණ

වත්ථුං පටිච්චසහෙතුකාබන්ධා''

යනාදි මෙයින්ද තේරුම් කර තිබෙන්නේ පුතිතා සමුත් පාද ධම්යම තේරුම ගැණීමට කාරණය එනම් – මෝහය නිසා එක්ව යෙදුනු ස්කන්ධයෝද වස්තු /රූපය නිසා එක්ව යෙදුනු ස්කන්ධයෝද උපදිත කියාය සංස්කාරයෝ තනිව නූපදින බව හභවන්ට විසුද්ධි මාගියෙහිද මෙසේ කියා තිබේ.

''සංබාරාකම්පප්පච්චයෙන්ව උපනිස්සය පච්චයෙනව පච්චයා

හොන්ති''

යනාදියද සංස්කාරයෝ කම් පුතාවීමෙන්ද ආශුය හේතු වීමෙන්ද විඤ්ඤාණයට පුතාය වේ කියා හැහේ.

''විපාක විඤ්ඤාණං සහජාත අඤ්ඤමඤ්ඤතිස්සයසම්පයුත්ත විපාක ආහාර ඉන්දිය අථ් අවිගත පච්චයෙහිනවධාපච්චයාහොති'' යන මෙයින් විඤ්ඤාණය නාමරූප දෙකට ඉස්සරියෙන් උපන්නා නොව සමගම උපදින බව පෙණේ. තවද මෙහි විස්තර නම් විපාක විඤ්ඤාණය සමගම උපන්නාවූ ද අනොහනාවූ ද හේතුවූ ද ආශුයවූ ද එකට යෙදුනාවූ ද විපාකවූ ද ආහාරවූ ද ඉන්දීයවූ ද විදහමානවූ ද වෙන්වූ ද පුතාවලින් නව ආකාරයකින් පුතාවේ. මේ ආකාරයෙන් සියුම් ලෙස දැන ගත් විට විඤ්ඤාණයට පසුව නාමරූපය උපදිනවායයි තේරුම් ගන්ට හැකිවේ. මෙබඳු සියුම් වූ අභිපාවක් ඇති පටිවචසමුප්පාද ධම්ය තේරුමකර ගත්ට ගියේ අන්ධ ඇතෙක් වනාන්තරයෙහි ගමන් කරන්නාක්මෙනි. එම නිසා මේ ගැණ ද කරණ කථාව මෙයින් අත්හිටවමි.

තවද මගේ මිතුවූ කතිසේරු තැන බුඩාගමේ පොත් ලිවීම ගැණ කළ කථාවත් අතිශයින්ම නිෂ්ඵලය. බුදුන්ගේ මරණයෙන් අවුරුදු හාරසිය පණහකට පසු බුඩාගමේ ධමීය පොත්වල ලිව්වාය කියාද, එපමණ දීර්ඝකාලයක් බුදුන් විසින් දෙසූ ධමීය පාඩමෙන්ම ගෙණෙන්ට බැරිය කියාද පොත් ලිව් කාලයේ හිටිය සංසයාට ඕනෑ ඕනෑ අන්දමට ලියා ගත්තෝ යයි කියාද මේ කතිසේරු තැන කීවා මේ කාටත් ඇහෙන්ට ඇත. මේ කතිසේරු තැන කීවා මේ කාටත් ඇහෙන්ට ඇත. මේ කතිසේරු තැනගේ මේ කථාවේ තිබෙන නිස්සාරකම පෙන්වා දෙමි. හේ මනාව ඇසිය යුතු. බුදුන් පිරිනිවන් පා අවුරුදු හාරසිය පණස් තුනකට පසු වලගම්බාහු රජු කාලයේ මේ ලඩකාවේදී බුඩදෙශනාව පොත්වල ලීවා සත්තකය. බුදුන් ජීවත් ව වැඩසිටි කාලයේ දීත් රත්රන් පතුවල පවා ධමීය ලියූ බව පෙණේ. මේ රටේදී පොත් ලිව්වේ දිවා දොනය ඇති කෙලෙස් නසාපු රහතන් වහන්සේලා ජීවත්ව සිටි කාලයේ දීය. රහතන් වහන්සේලාට යමක් වරදින්නේ නැත. බුදුන් ඇරුනාම රහතුන්ට වඩා උත්තමයෝ නැත. උන් වහන්සේලාට යමක් පාඩමේ තිබා ගැණීම අමාරුවක් නොවේ. උන්වහන්සේලාගේ ලියමනේදී උන්වහන්සේලාට එක ඉස්පිල්ලක්වත් පාපිල්ලක්වත් බුදුන් වදළාට වඩා අඩු වැඩි වෙන්නේ නැත.

කිස්තියානි බයිබලය ලිව්වේ මේ අත්දමේ උත්තමයෝ නොවේ. මිතීමරා හැත්ගී රට ඇර ගිය මෝසෙස් ආදී කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෝය. තවද බයිබලය වරක් පුළුස්සා දමා නැති කළ බව බයිබලයෙහිම පෙණේ. ආයේම වරක් යේහෝවෑගේ කපුරාළ කෙතෙක් විසිත් තමාට ඕතෑ හැටියට ලියා ඒ කාලයේ හිටිය රජා රවටා කියා කළ බවද පෙණේ. මේ කාරණාවල විස්තර කිස්තියානි ආගමට විරුඩව පුසිඩ කොට තිබෙන විහජ්ජ වාදයෙන් දනගත්ට පුළුවන. මේ ගැණ විස්තර දෙවනු මට ඉඩ ලැබුනොත් කියා දෙමී.

තවද මේ කතිසේරු තැන වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ දනාඬාාශය ගැණ නින්ද කරන්ට හිතාගණ කථා කළා. ඒ කථාවෙන් ඒ ගැණ කිසිම පඑදුවක් කරන්ට බැරිවිය. මක්නිසාද මේ ලෝකයේ ඇති සියල්ලටම වඩා බුඩ පදවිය උතුමය. ඒ බුඩත්වය ලබන්ට ලෝහ වේතනාව මැඩ පවත්වන්ට ඕනෑය. බුදු බව පතාගණ ආ වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ ස්තී දරුවෝ ඉල්ලූ කල්හි නුදුන්නා නම් ස්තීන්ටත් දරුවන්ටත් ඇති ලෝහ-කම මැඩ පවත්වන්ට බැරි බව එයින් පෙනේ. දන චෙතනාව ජය ගන්වන්ට ලෝහ චෙතනාව මැඩ පවත්වන්ට ඕනෑවා සත්ත-කය. ලෝහ චෙතතාව මැඩ පවත්වා දුන චෙතතාව ජය ගන්වන්ට බැරි කෙනෙකුන්ට තුන්ලොකාගු වූ බුඬ පදවිය නොලැබේ. එම නිසා වෙස්සන්තර රජතෙම පූජක නම් බමුණාට දරුවන් දුන්නාය. ඒ දීමෙන් ඒ දරුවන්ට සැපක් මිස දුකක් ලැබුනේ නැත. ඒ බව වෙස්සන්තර ජාතකයෙන් බණ ඇසු ස්තීන් පවා දනිත්. මේ කතිසේරු තැන කී පුකාරයට වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ මහෙසිකාව යමෙකුට භායිාවක් උනේ නැත. දෙදෙව්ලොවට අධිපති ශකු දෙවෙන්දු තෙම චෙස්සන්තර මහ රජහුගේ දනපාරමිතාව මස්තකපුාප්ත කිරීම පිණිස මිනිස් වෙසක් රැගෙණවිත් මහෙසිකාව ලබාගණ එම ක්ෂණයේදීම දෙවනුත් මහෙසිකාව වෙස්සන්තර මහ රජහටම පාවාදී ගිය බව එම ජාතකයෙහිම පෙණේ. ඉතින් මෙයින් ලපණෙන්නේ එම රජහුගේ දනපාරමිතාව මස්තකපාප්ත වූ බවය. මේ කතිසේරු තැන කී ලෙස ඒ මහෙසිකාව යමෙකුට භායඖිව උනේ නැත. එම නිසා මොහුගේ ඒ කථාවට මීට වඩා කථා කිරීම නිෂ්ඵලය.

තවද මීට පුළුම දවසේ කථා කළ මගේ වීරුඩ කාරයා බුඩාගම තබා තමන් විස්වාස කරණ කිස්තියානි අාගමවත් දන්නෙක් නොවේය. ඔහු ඒ දවසේ බුඩාගමට වීරුඩව කළ කථාවෙන් කිස්තියානි අාගමට පොළු පහර වැදුනා මීස බුඩාගමට එයින් කිසි හානියක් නැත. ''මක්නිසාද ඌරෙකුට බල්ලෙකුට ගැරඩියෙකුට මනුෂායා සමාන කරලා බුඩාගමේ තිබෙනවාය''යි කියාද මේ අන්දමේ විශ්වාස කරන්ට බැරි මුසාවාද වලින් පිරිච්ච බුඩාගම විශ්වාස කරන්ට බැරිය කියා ද ඒ පාදලි තැන කිවා. මේ කාටත් ඇහෙන්ට ඇත. මගේ මේ වීරුඩ කාරයා කී ලෙස එබන්දක් බුඩාගමේ පොතක නැත. මනුෂායා මෘගයෙකුට සමාන කරලා තිබෙන්නේ බයිබලයේය. ඒ බව පැහැදිලිව ඔප්පු කරමි. මේ සියල්ලෝම අසන සේක්වා.

"මනුෂා පුතුයන්ට සිදුවන දේ මෘගයින්ටත් වන්නේය. එකම දෙයක් ඔවුන්ට සිදුවෙයි. එකෙක් නසින හැටියේ අනිකා නසින්නේය. ඔවුන් සැමටම එක හුස්මක මෘගයෙකුට වඩා මිනිහෙකුට කිසි උතුම කමක් නැත. මක්නිසාද සියල්ල නිෂ්-එලය'' දේශනා කාරයාගේ පොතේ 3 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 19 වෙනි පදේ මෙලෙස තිබේ. ඉතින් මනුෂායා මෘගයෙකුට සමානකළේ කිස්තියානි ආගමේ කියමන් වලින් නොවේද? බුඩාගමේ කියමනක් මේ වාගේ මනුෂායා මෘගයෙකුට සමානකර තිබේද? නැත්තේමය. එමනිසා මගේ වීරුඩ කාරයා තමාගේම ආගම බොරු බව මෙයින් ඔප්පු කළා නොවේද? මොහුගේ සමාගමේ පුධානියා දනට මේ සථානයෙහි ඇත්තම් මොහුගේ ඔය ඨානාන්තරය පමණවත් තිබෙන්ට අරිණවා ඇත කියා නොසිතමි.

මේ හැර මගේ විරුඬකාර පක්ෂයෙන් තවත් පුශ්නයක් අසමි. ඒ කෙසේද – කොරොන්තිවරුන්ට ලියන ලද 7 වෙනි පතුයේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 22 වෙනි පදේ පටන් 28 වෙනි පදේ දක්වා තිබෙන්නේ මෙලෙසය.

තවද ආදම් කරණකොට ගෙණ සියල්ලෝම මරණයට පැමිණෙන්නාක් මෙන් කිස්තුස් වහන්සේ කරණකොට ගෙණ සියල්ලෝම ජීවත්වනු ලබනවා ඇත.'' යනාදියය මේ කියමන් වලින් පෙන්වා තිබෙන්නේ කිස්තුස් විශ්වාස කරණ සියල්ලෝම සදකාල නරකාදී දුකට නොපැමිණෙන බවය. කිස්තියානිකාර යන්ගේ විශ්වාසයන් මෙලෙසමය. මේ කියමනට විරුඬව තව කියමනක් බයිබලයෙහි තිබේ. හේ කෙසේ ද—

''පසුව වම්පැත්තේ සිටින්නන්ට කියනසේක් සාපලත් තැනැත්තෙනි, මා කෙරෙන් පහව සාතන්ටත් ඔහුගේ දූතයන්ටත් සාද තිබෙන සදකාල ගින්නට පලයල්ලාය. මක්නිසාද—බඩගිනි ඇතිවීම් නුඹලා මට කෑම දූන්නේ නැත. පිපාස ඇතිවීම්. නුඹලා මට බොන්නට දූන්නේ නැත. අගන්තුක වීම්. නුඹලා මට වාසසථාන දූන්නේ නැත. අදින්ට නැතිවීම්. නුඹලා මට වාසසථාන දූන්නේ නැත. අදින්ට නැතිවීම්. නුඹලා මට අදුම් දූන්නේ නැත. රෝගාතුරවද හිරගෙයිද සිටියෙම්. නුඹලා මා බලන්ට ආවේ නැතැයි කියනසේක. එවිට ඔවුනුත් උත්තරදෙමින් සවාමීනි, කොයි කලක බඩගිනි ඇතිවූවත් පිපාස ඇතිවූවත් ආගන්තුකවූවත් ඇඳුම් නැතිවූවත් රෝගාතුර වූවත් හිරගෙයි සිටියාවූවත් ඔබවහන්සේ දක උපසථාන නොකෙළෙමුදයි කියනවා ඇත. එවිට උන්වහන්සේ උත්තරදෙමින් සැබෑවක් නුඹලාට කියමි. මොවුන්ගෙන් ඉතාකුඩා එකෙකුටවත් යමක් නොකර ඇරියොත් ඒක මට නොකොළෝය කියනසේක. ඔවුන් සදකාල දඩුවමටත්

ධර්මිෂ්ඨයෝ සදකාල ජීවනයටත් යනවා ඇතැයි කීසේක'' මතෙව් 25 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 41 වෙනි පදේ පටන් 46 වෙනි පදේ දක්වා මෙලෙස තිබේ. ඉතින් මෙයින් හැහෙන්නේ කිස්තුස් විශ්වාස කළ පමණකින් පරලොව ගැලවිල්ලක් නො ලැබෙන බවත් ධර්මිෂ්ටකමෙන් හෙවත් හොද කිරීමෙන් පරලොව ගැලවෙන බවත්ය.

බයිබලයේ එකපලක ''කුස්තුස් නිසා සියල්ලෝම ගැල-වෙනවාය'' කියාද, තවපලක ''ධර්මිෂ්ටයෝ පමණක් ගැලවෙන-වාය'' කියාද තිබෙන මේ කියමන් දෙකින් භාරගන්නේ කොයි එකද? මෙයින් එකක් සැබෑ නම් එකක් බොරු වෙනවා සත්තකය. මෙලෙස එකකට එකක් විරුඬවූ මේ බයිබලයේ කියමන් භාත්පසින්ම විඥාස කරන්ට බැරිය. එම නිසා කිස්තියානි ආගම සැබෑ ආගමක් වෙන්ට බැරිය. ඒ බව සියල්ලෝම දැනගනිත්වා මගේ කථාවට ලැබී තිබුනු පැය දැනට ඉවරවෙන්ට ගොස් තිබේ. එමනිසා මේ කතිසේරු තැන ඇසුවාවූ පුශ්නවලින් ඉතුරුව තිබෙන පුශ්නවලට දෙවනු උත්තර දෙන්නෙමි.

(කියා මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේගේ ඒ පැයේ කථාව අත්හිටවන්ට යෙදුනාය.)

(වම් 1873 අගෝස්තු මස 28 වෙනි දින සවස 3 පටන් 4 දක්වා දවික් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාසේ විසින් කළ කථාව)

මේ සවස කථාකළායින් පසු මේ වාදය හමාරවෙනවාය. එම නිසා මේ අන්තිම කථාව යහපත්ලෙස අසා සිත්වලට ගත්තා මෙන් මේ සමූහයාගෙන් ඉල්ලමි. බුබපක්ෂයට කථා කරණ මේ උන්තාත්සේට මම ''විරුඛකාරයාය'' කීවාය කියා කෝපවී ඔහු මට ''හතුරාය'' යන නමක් කියාගණ එනවාය. 'විරුඛකාරයා' ය යන වචනයේ කිසි අපහාසයක් තැත. එසේද වූවත් අපි දෙදෙනා කිසිකලක මෙබදු කාරණාවලදී විරුඛව සිටියේ නැත. එම නිසා මගේ මිතුරා ''විරුඛකාරයාමය'' නමුත් මගේ වචනයේ අර්ථ නොසලකා නොහොත් ''අපන්නකං ඨානමෙතං'' යන ගාථා පදයේ අභිපාව පමණවත් නොසලකා මට හතුරෙක් වෙන්ට කැමති උණාට කනගාටුය.

මගේ මිතුයා දේශනා කාරයාගේ පොතේ 3, 19, න් මනුෂායා තිරිසනාට සමාන කළාය.'' කියා ඔප්පු කරන්ට උත්සාහ කළාය. ඒක ඔහුට බැරි වැඩක්ය. මනුෂායාට තිරශ්චින මැරෙණ සවහාවයක් ඇති කාණ්ඩයක් තිබේ. මේ ශරීරයට ජරාමරණ දෙක පැමිණේ. ඒක තිරිසනාටත් වේ. එම නිසා මනුෂායා තිරිසනාට සමාන කළාට වරදක් නැත.

තවද මගේ මිතුරා පුතීතාසමුප්පාද ධම්ය තෝරාදුන්නාය. නමුත් බුඩසෝෂටත් තෝරාදෙන්ට බැරුව ''මූදේ වැටිලා දහලුවාය'' යන්නක් කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. බුඩසෝෂටත් බැරිවුනු පුතීතාසමුප්පාද ධම්ය තෝරාදෙන්ට මගේ මිතුරා තැත්කෙළේ බුඩසෝෂටත් වඩා මගේ මිතුරා වාක්තයෙක්ද? කියා මේ සමූහයා කල්පනා කරන සේක්වා.

පුතිතාසමුප්පාද ධම්ය ගැන නැවතත් ටිකක් මතක් කරවා හරින්ට කැමතිය විඤ්ඤාණය නිසා නාමරූප සැදෙනවාය. නාමරූප නිසා ආයතන හය සැදෙනවාය. ආයතන හය නිසා ස්පම්ය සැදෙනවාය. එසේ එකක් නිසා එකක් සෑදීගණ ගොස් හවය නිසා ජාතිය සැදෙනවායයි කියනවාය. විඤ්ඤාණය කියන්නේ ඇස් කන් නාසාදීන්ගේ විඤ්ඤාණය. ඒ විඤ්ඤණය නිසා ආයතනයෝ පහළවෙනවායයි කියනවාය. ආයතනය කියන්නේ ඇස් කන් නාසාදීයය. මේ ආකාර පටලැවුම් සහිත කීමක් වෙනත් තිබෙනවාද? මෙසේ එකිනෙකට විරුඬවූ කීම ඇති බුදුන්ගේ මේ ඉගැන්වීම කෙලෙසද කීවොත් ''අප්පා නිසා පුතා උපදිනවාය පුතා නිසා අප්පා උපදිනවාය'' කීවා හා සමානය.

සියලු මනුෂායනට නොමැරෙන ආක්මයක් තිබෙනවා සත්තකය. එම ආත්මයම දිවා ලෝකයට යනවාය! දිවා ලෝකයේ සිටින්නෙත් අජරාමර වාසනාවන්ත මනුෂායෝමය!!

තවද ''ආදම් නිසා පාපයට වැටුන සියල්ලෝම කිස්තුස් වහන්සේ නිසා ජීවත්වනු ලබනවා ඇත'' යන කීමත් කිස්තුස් වහන්සේ නිසා සියල්ලෝ ගැලවෙන්නේ නැත යන කීමත් බයිබලයේ මගේ මිතුරා පෙන්වා දුන් පදවල තිබෙනවා සත්තකය. එසේද වුවත් මගේ මිතුරාට එබඳු තර්කයක් කරන්ට හිතුනේ ජීවත්වනු බලනවාය යන කීම තේරුම ගත්ට බැරිවෙලාවට කොහෙත් සැක නැත.

අරූපලෝක ගැණ මගේ මිතුරා කීවේ ඒවා තේරුම්ගන්ට බැරි සියුම් ධම්කොට්ඨාසයට අයිතිය කියාලාය. එසේ නම් ඉතා සියුම් වූ ආත්මය කෙබඳු එකක්ද කියා අපෙන් ඇසුඑක විහිලුවක් නොවේද?

තුන් පිටකය ගැණ මගේ මිතුරා කීවේ බුදුන් කාලයේදීත් රන් පතුවල බණ ලිව්වාය කියලාය. ඒ කීම ඒත්තුගන්ට බැරි කාරණා තිබේ. එනම් අටුවා සහිත සියලු බුඩ වචනයන් බුදුන් පිරිනිවී හාරසිය පනස් වෂීයක් වනතුරු මුඛපාඨඅයන්ම ගෙනාවාය කියලා තිබෙන නිසාය. මගේ මිතුරාගේ ඒ උත්තරය නිස්සාරය- ඒ උත්තරය සවිකරන්ට නම් මුඛපාඨයෙන් ගෙණාවේ මොනවාද කියා පෙන්වන්ට ඕනෑය.

මෝසෙස් මිනීමරුවෙකැයි කියාද ඒ මෝසෙස් විසින් ලිවූ දේව වාකාය පිළිගන්ට බැරිය කියාද මගේ මිතුරා කීවා. මෝසෙස් එයාකාර මිනීමැරුවේ දෙවියන්වහන්සේ භාරගන්ට ඉස්සරියෙන්ය. ඇරත් අපි මෝසෙස් සරණ යන්නේ නැත. එම නිසා මෝසෙස් කොපමණ වැරැද්දක් කළත් එයින් අපට ඕනෑකමක් නැත.

බුඩාගම්කාරයෝ සරණ යන ඇත්තන්ගෙන් එක්කෙනෙක් අංගුලිමාලයෝය. ඔහු මිනිස්සු නවසිය අනූතව දෙනෙක් මරලා තිබෙනවාය. මේ තරම් කෲර පුද්ගලයා බුදුන් එකපාරට මහණ උපසම්පද කළා පමණක් නොව රහත් වුනායයි කියාත් බුඩාගම්කාරයෝ කියනවාය. අංගුලිමාල පිරිතෙයි කියා මේ ඇත්තාගේ නමින් පිරිතකුත් සාදගෙණ බුඩාගම්කාරයෝ කියනවාය.

ආලවක යක්ෂයා අවුරුදු දෙළහක් මුළුල්ලේ දවසකට එකා බැගින් මිනිස්සු හාරදස් තුන්සියයකට වඩා මරා කෑ කෙනෙක්ය. නුමුත් ඔහු සොවාන් වුනාය කියා බුඩාගම්කාරයෝ සරණ යනවාය.

බුදුන් බෝධිසත්ව කාලයේදී හෙවත් වෙස්සන්තර රජව උපන් කාලයේදී තමන්ගේ ස්ත්‍රී බමුණෙකුට දීලා තිබේ. බෝධිසත්වයෝ තමාගේ ස්ත්‍රී කිසිවෙකුට අඹුකමට දුන්නේ නැතැයි අපේ මිතුරා කීවාය. නමුත් අපේ මිතුරාගේ ආගමේ පොත්වල ''නෙකකොටිසහස්සානංහරියත්ථායදයිමං'' යනාදී ගාථාව තිබේ. මේ ගාථාව කියා තිබෙන්නේ යසෝදරා සථවිරි විසින්ය. මේවා කුදුගොත් සහියෙ ථෙරි අපදනයෙහි කියා තිබේ. ඉහතකී ගාථාපදයේ අහිපුාව නම් ''නොයෙක් කෙළ සහශුවාරවල අනුන්ට අඹුකමට මා දුන්නාය: ඒත් මම නුඹ වහන්සේට අමනාපයක් වුනේ නැත'' යනුයි. මේ අන්දමේ බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙන කියමන් අනික් අතට පෙරලන්ට මේ පිරිවරාගණ ඉන්න සමර්යොත් එකතුවෙලා සිටින කවුරුත් දනගණිත්වා.

තවද ''ආගතාගතානංයාවකානං'' යනාදි පාඨයෙන් පෙණෙන්නේ ''ඉල්ලා එන එන තැනැත්තන්ට හිසගසා දුන්නාය. ලේ බොන්ට දුන්නාය. ඇස් උගුලා දුන්නාය. දරුවන් දුන්නාය. භායඖව දුන්නාය. මා විසින් නුදුන් දනයක් නැත'' කියා බුදුන් කියා තිබෙනවාය. ඉතින් මේවා නැත කියන්නන් සමග කරණ වාදය මොකද? ඉතින් මෙතැන්පටන් මේ 'බුඩාංකුර' ගේ ලක්ෂණ පෙන්-වාදෙමි. 'අංකුරය' කියන්නේ පැලෑටියය. බුදුවෙන පැලෑටියේ හැටි පෙන්වා දෙන්ට ජාතක දෙකක් තුනක් පෙන්වා දෙමි. ඒ ඇසුව මැනව. පරන්තප ජාතකය බලනු. එම ජාතකයේ බුඩාංකුර රාජ කුමාරයෙක්ව තමාගේ පියාට විරුඬව කැරලි ගැසුවාය. පියරජ තමන් බිසවත් ''පරන්තප'' නම් දසයත් සමග වල්වැදුනාය. එහිදී පරන්තපයා බිසවට එකතු වෙලා පියරජ මැරුවාය. දෙවනු උපන් කුමාරයා පරන්තපයා මැරුවාය. මේ සියලු අනතුරු සිඩ උනේ බුඩාංකුර කළ දොහිකම නිසාය. මේ බුදුවෙන්ට ලොකුවේ ගණ එන තැනැත්තා කළ වැඩේය.

සුසන්දිය ජාතකය. ඒ ජාතකයේදී බොධිසත්වයෝ ගුරු-ලෙක–ඔහු සූදුකෙළියට රජ ගෙයකට ගොස් ඒ රජ්ජුරුවන්ගේ බිසව හොරකම් කරගණ පැන්නාය. මේ කියා ලොකුවේගණ බුදුවීමට එන අතර කළ වැඩේය. මේවා බුදුවීමට කරණ වැඩ නම් බුදු බව පතන අනිත් අයටත් ආදර්ශයට ගන්ට හොදය.

බුදුවුනායින් පසු සව්දෙතාඥනයක් තබා මේ කාලයේදී ලමයෙකුට ඇති තරම ඥනයක් නොතිබුනු බවට වැදගත් කාරණා වලින් සාක්ෂි දෙමි. අඩ්ගොත්තර සහියේ සප්ත සූයෙණිද්ගමන සූතුයෙහි.

''සිනෙරුභික්ඛවෙ පබ්බහරාජා චතුරාසිතියොජන සහස්සානි ආයාමෙන.''

යනාදි පාඨයෙන් පෙන්වා තිබෙන්නේ මහමෙර කියන පව්තයෙහි උස මහත සහ කල්පවිනාසයේදී සූය්‍යියන් හත්-ලෙනක් පායන අන්දමය. ''සිනෙරු පව්තරාජයා අයමින් අසූහාරදහක් යොදුන. විතරින් අසූහාරදසක් යොදුන. අසූහාර දසක් යොදුන් මහාසමුදුයෙහි ගිලීතිබෙන්නේය. එපමණ මහාසමුදුයෙන් උස්ව නැගේය'' කියා එම පාඨයෙන් පෙණේ. ඉතින් මෙපමණ උස මහත ඇති මේ පව්ත රාජයා තිබෙන්නේ මේ ලෝකයේ කොතනද? ඒක මනුෂායන්ගේ ඇසට නොපෙණී තිබෙන්නේ කොහොමද? (මෙහිදී ලෝකසංඨාන බෝලයක් පෙන්වා) මේ ලෝක බෝලයේ වට පුමාණය නම් හැතැක්ම විසිපන් දහය. ඒ බව ලෝකයේ දෙනවන්ත පණ්ඩිත සියල්ලන් විසින් පිළිගෙණ තිබේ. ඉතින් ඉහත කිතරමේ විශාල පව්තයන් මෙපමණ කුඩා ලෝකයක තිබෙන්ට බැරිය. ඇරත් ලෝකයේ මේ ආකාර එකක් තිබෙනවාද? කියා සති ගණනකදී දන ගන්ට ලෝකය වටේ යාතුා කරන්නට

පුළුවන. එබඳු නැව්වල යාතුා කරණ කොයි පණ්ඩිතයෙකුටවත් මෙබඳු පව්තයක් තිබෙන බවට ලකුණක් ලැබී නැත. එම නිසා මෙබඳු පව්තයක් ඇත කියා දේශනාකළ බුදුන්ට හාත්පසින්ම සව්ඥතාඥනයක් නැත. එබඳු කෙනෙක් සියල්ල දන්නවාය කියා පිළිගෙණ දැහලීම නිෂ්ඵලය.

තවද බුහ්ම ලෝකවල උපදින්නට පතා ගණ මාතර උන්-නාන්සේලා වගයක් පිස්සු අල්ලන කල් ධාාන භාවනා කළ වගක් පසුගිය කාලයේ අපට සැලය. ඒ වාගේ පිස්සන්ට මේ ධම්වල් හොඳවා මිස නැණවතුන්ට හොඳ නැතුවා සත්තකය.

කවද බුදුන්ගේ ගෝලයෝ බුදුන් ජීවත්ත සිටිද්දීම අනන්ත පාප කිුිිියා කරලා තිබෙන බව පාරාජිකා පොතේ පෙණේ. ඒවා මේ මේවායයි විස්තර වශයෙන් මෙබඳු සභාවල කියා දෙන්ට බැරිය. නමුත් සවල්පයක් කියමි.

මක්කටිකාවස්තු ආදි වස්තුවලින් ''තෙනබොපන සමයෙන අඤ්ඤතරො භික්බුසිවරීකං ගන්ත්වායෙභූයොන බායිතං සරීරං පස්සිත්වා මෙථුනධම්මංපතිසෙවී'' යනාදියෙන් පෙණේ.

මේ ඇර බුදුන්ගේ මරණය ගැණ මදක් කියමි. බුදුන් මැරුණේ චුන්දනම් තාපසයා විසින් දෙන ලද සූකරමද්දවය අනුභව කොට ලෝහිතපක්බංදීකානම් රෝගයෙන්ය. එනම් ලේ අතීසාර රෝගයෙන්ය. ඒ රෝගය අල්ලා නොයෙක් දුක් විඳ තැන්තැන්වල යන්ට බැරුව ඉඳ ඉඳ කුසිනාරා නුවරට ගිය බව මහාපරිනිවාණ සූතුයෙහි පෙණේ. මේ දුක් විදීමේදී බුදුන්ට තිබුනාය කියන ඉර්ධියක්වත් දිවා බුහ්මයන්ගෙන් උපකාරයක්වත් ඇති බව නොපෙණේ. මෙයින් පැහැදිලිව පෙණෙන්නේ බුදුන් සම්බන්ධව කියා තිබෙන කියමන අඥන-යන් රවටන්ට කියා තිබෙන පුලාප බවයු.

මේ කීම් කොයිහැටි වුනත් අපි සියල්ලන්ම මවා ආරක්ෂා කරන්නාවූ සව්පරාකුමයානන්වහන්සේත් උන්වහන්සේගේ ඒක ජාත පුතුයාවන අපේ පව්වලට දුක්වින්දවූ යේසුස්කිස්තුස් වහන්සේත් විශ්වාස කොට අපේ ගැලවීම ලබා ගන්ට ඕනැය. ඉතින් අප විසින් බුඩාගමට විරුබව ගෙනහැරදක්වූ කාරණා වලින් එකම කාරණයකටවත් අපේ මිතුයා උත්තර නුදුන් බවත් කිස්තියානි ආගමට විරුබව ඇසුවාවූ සියල්ලටම අප විසින් උත්තරදුන් බවත් මේ සියල්ලම හිත්වල තබා ගන්නා මෙන්ද ඉල්ලනවාය. මගේ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

(කියා දවිත් ද සිල්වා පාදිලි උන්නාන්සේගේ කථාව අත්හිටවන්ට යෙදුනාය.) වම් 1873 ක්වූ අගෝස්තු මස 28 වෙනි දින සවස 4 පටන් 5 දක්වා මොහොට්ටිවත්තේ **ගුණානන්ද** උන්නාන්සේ විසින් කළ කථාව.

මේ පාදිලිතැන මීට ඉහත කථාකරද්දී මට 'විරුඩකාරයාය' කියාත් මවිසින් ඒ ගැණ කාරණා කීවායින් පසු ''මිතුයාය'' කියාත් වාවහාර කළාය. එයින් ඔහුගේ වැරැද්ද ඔහුටම තේරුමගිය බව පෙණේ. එම නිසා ඒ ගැණ යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

පසුගිය අහහරුවාද උදය වරුවේ මේ පාදිලි තැන කළ කථාවේදී ''මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා බුඩාගමේ තිබෙනවා'' යි කීවාය. එබළු ඉගැන්වීමක් බුඩාගමේ පොත්වල නැත. මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා තිබෙන්නේ කිස්තියාන් අාගමේය. ඒ බව මීට ඉහත බයිබලයෙන්ම වරක් මා වීසින් ඔප්පු කළාය. නමුත් ඒ කාරණාවම තවවරක් ඔප්පු කරමු. මක්නිසාද? ඒ පුස්ථාවට ඒ කථාව අහගණ නොසිටීය වැදගත් උදවිය දනට පැමිණ හිටින නිසාය. දේශනා කාරයාගේ 1 වෙනි පොතේ 3 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 19 වෙනි පදේ මෙලෙස තිබේ. ''මනුෂාපුතුයන්ට සිදුවන දේ මෘගයන්ටත් වන්නේය. එකම දෙයක් ඔවුන්ට සිදුවේ. එකෙක් නසින හැටියේ අනිකා නසින්නේය. ඔවුන් සැමටම එක හුස්මක මෘගයෙකුට වඩා මිනිහෙකුට කිසි උතුම් කමක් නැත'' ඉතින් මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා තිබෙන බව මෙයින් පැහැදීලිව ඔප්පුවේ. 'මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා තිබෙන බව මෙයින් පැහැදීලිව ඔප්පුවේ. 'මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා තිබෙන බව තෙයින් පැහැදීලිව ඔප්පුවේ. 'මනුෂායන් මෘගයන්ට සමාන කරලා තිබෙන බව මෙයින් පැහැදීලිව තැන කී නමුත් ''ඔවුන් සැමටම එක හුස්මක'' යන බයිබලයේ තිබෙන වචන වලින් මෘගයන්ගේද, මනුෂායන්ගේද, වෙනුෂායන් බව ඔප්පුවේ.

පුතිතාසමුප්පාද ධම්ය තේරුම ගැණීමේ අමාරුව පුකාශ කිරීම පිණිස බුඩසෝෂ තෙරුන්නාන්සේ විසින් දක්වා තිබෙන ''වන්තුකාමො අහිංඅජ්ජ'' යනාදි ගාථාවේ අහිපුාව මා විසින් කියාදී ඉන්පසු මගේ දැනුම් පමණින් පුතිතා සමුප්පාද ධම්ය තේරුම්කර දුන්නා ඇත. එම නිසා බුඩසෝෂ තෙරුන්නාන්-සේට වඩා මම සමර්ථයෙක්! වෙන්නේ නැත. එබන්දක් මා විසින් ඇහෙව්වෙත් නැත. මෙලෙස නිවරදිව කළාවූ මාගේ ඒ කථාවට මේ පාදිලි තැන දෙස් කීවේ මොහුගේ පාලි දැනීමේ තරම මා විසින් මේ සමූහයාට පෙන්වා කළ කථාවට ඊෂ්‍රෞ වෙන්ය කියා සිතමි. එම නිසා මේ ගැණ මීට වඩා යමක් කියන්ට ඕනෑ නොකරයි.

තවද මේ පාදිලි තැන පුතීතාසමුප්පාද ධර්මය ගැණ නැවතත් කියා ලදනවාය කියා පටන් ගෙණ කාටවත් නොතේරෙණ හෑල්ලක් කියාගෙන ගොස් ''බුදුන්ගේ ඉගැන්වීම අවුල් සහිතය'' කියාද, ''එකකට එකක් විරුඬය'' කියාද, තීන්දු කළාය. මේ පාදිලිතැන කී ලෙස පුතීතාසමුප්පාද ධර්මයෙහි අවුලක්වත් එකකට එකක් විරුඬ කමක්වත් ඇත්තේ නැත. මේ පාදිලි තැනට උත්පත්ති විඤ්ඤණ චිත්තයෙන් ඇස් කන් නාසාදින් සම්බන්ධව පවතින චක්ෂූර් විඤ්ඤාණාදීන්ගේත් වෙනස තේරෙන්නේ නැත, එසේ තේරෙණවා නම් ''පුතිතාසමුප්පාද ධර්මය අවුල්ය. එකකට එකක් විරුඩය'' කියන්නේ නැත. උත්පත්ති විඤ්ඤණ චිත්තයෙන් චක්ෂුර්වඤ්ඤණාදීන්ගෙත් වෙනස දන ගැනීමට සැමහන තරමට මීට ඉහත් වරක් මා විසින් කාර්ණ කියා දුන්නාය. එම නිසා මෙහිදී ඒ ගැණ වඩා විස්තර නොකරමි. මේ පාීදිලි තැන ''අප්පා නිසා පුතාද, පුතා නිසා අප්පාද උපදිනවා**ය** කීවාක් මෙන් පුතිතාසමුප්පාද ධම්යද අවුල්ය'' යි කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. එම නිසා ඒ ගැණ යමක් නොකියාම ''අප්පා නිසා පුතාද පුතා නිසා අප්පාද උපදිනවාය.'' කීවාම ඒ උත්පත්තියේ විටකුරු ගතියක් තිබේ. ් එබඳු වටකුරු උත්පත්තියක් කිස්තියානි ආගමේ තිබේ. ඒ කෙසේ ද යෙහෝවඃ විසින් කිස්තුස්ගේ මැනියෝ වන මරියා මැව් නිසා යෙහෝවඃ මරියාගේ පියාවේ, මරියා යෙහෝවඃගේ දුව වේ. සුඩාත්මය මරියාගේ බඩේ පළිසිඳගත් නිසා යෙහෝවඃ මරියාගේ පුතා වේ. මරියා යෙහෝවඃගේ මව් වේ. කිස්තුස් මරියාගේ පුතා නිසා යෙහෝවඃ මරියාගේ පුරුෂයාවේ, මරියා යෙහෝවඃගේ ස්තීවේ, ඉතින් මෙයින් පෙණෙන්නේ එකම මරියා එකවරකට යෙහෝ-වී:ගේ දු! බවත් එකවරකට යෙහෝවඃගේ මව්!! බවත් එකවරකට යෙහෝවඃගේ ස්තු්!!! බවත්ය. මෙබඳු නින්දිත උත්පත්තියක් කුිස්තියානි ආගමේ තිබෙද්දී පුතිතාසමුප්පාද ධම්යට ''අප්පා නිසා පුතාද පුතා නිසා අප්පාද උපදිනවාය'' යන උපමාව කීවා කොහෙත්ම හරි නැත. අප්පා නිසා පුතාද පුතා නිසා අප්පාද උපන්නාය කීම හාත්පසින්ම කිස්තුස්ගේ උත්පත්තියට කීවා නම් හරිය. එම නිසා මේ ගැණ මීට වඩා යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

ඉන්පසු මේ පාදිලිතැන ''දිවාලෝකයේ සිටින්නෙත් මනුෂායෝ''යි කීවා මේ පිරිසට ඇසෙන්ට ඇත. දිවාලෝකයේ සිටින්නේ මනුෂායෝය'' යි මේ පාදිලිතැන කියනවා මිස මොනයම් ශාස්තුාගමකවත් කියලා නැත. මුන්නැහේගේ මේ කියමන අළුත් කියමනක්ය. ''පරලොව ගමන් කරණ ආත්මයක් ඇත'' කියන මුන්නැහේලාට මේ අන්දමේ පුලාප නොදෙඩා බැරිය. බොරු දෘෂ්ටිය සවිකරන්ට කියන්ට ඕනෑ බොරුමය. මීථාාදෘෂ්ටීත්ගේ කියමන්වල තිබෙන නිස්සාරකම මෙයින් දනගනිත්වා. ''මෙලොවින් පිටත්ව පරලොවට ආත්මයක් ගමන්කරණවා නම් දිවාලෝකයේ සිටින්නෙත් මනුෂායෝ වෙන්ට ඕනෑය'' කියා මවිසින් ඇසූ පුශ්නයට උත්තරයක් දෙන්ට බැරිකම නිසා ''දිවාලෝකයේ සිටින්නෙත් මනුෂායෝ ''තියා දහලන බව මේ කථාවලින් පෙණේ. මේ අන්දමේ හැරුණු හැරුණු අතට උත්තර දෙන තමන්ගේම ආගමටත් විරුඩවන කියමන් කියන මුන්නැහේලා සමග වාද කරණවාට වඩා නිකන්හිදීම යුතුය. දිවාලෝකවල මනුෂායෝ නැති බවත් ඒවායේ ආනුහා සම්පන්න දෙවියන් වහන්සේලා සිටින බවත් මේ සියල්ලන්ගේ හිත්වල ඇදී තිබෙන ඇත්තක් නිසා ඒ ගැණ වැඩිය යමක් කියන්නට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

''ජීවත්වනු ලබනවා ඇත'' යන වචනය ''මට තේරෙන්නේ නැතැ''යි කීවා මිස මේ පෘදිලිතැනවත් ඒ ගැණ අමුතු තේරුමක් කෙළේ නැත. ''ආදම් කරණකොට ගෙණ සියල්ලෝම මරණයට පැමිණෙන්නාක් මෙන් කිස්තුස් වහන්සේ කරණකොටගෙණ සියල්ලෝ ජීවත්වනු ලබනවා ඇත'' කියා බයිබලයේ තිබේ. ඒ ගැණ මීට ඉහත විස්තරකොට කීමි. එම නිසා මෙහිදී ඒ ගැණ බයිබලය පෙරලෙන්නේ නැත. මෙලොව ජීවත්වීමට ''ජීවත්වනු ලබනවා ඇත'' කීවා නම් කිස්තුස්ට ගැලවුම් කාරයායයි කියන්ට ඕනෑකරන්නේ නැත. කිස්තුස් ඇදහීමෙන් පරලොවට වැඩකුත් නැත.

මෙලොවින් පරලොවට ගමන්කරණ ආත්මය ඉතා සියුම් නිසා ඒකේ ආකාර කියන්න බැරිඑ. එසේ සියුම් නම් පර-ලොවට ගමන යන බව දන ශත්තේ කොහොමද? අරූප ලෝකවල උපදින සත්වයන්ගේ චිත්තලක්ෂණයන් කියා දීමට ''කාලය මදි බැව්'' කීවා මිස ''කියන්ට බැරිය''යි නොකීවෙමි. අරූප ලෝකවල ඉපදී සිටින බුහ්මයන්ගේ ආත්මත් මුන්-නැහේලා කියන ලෙස ගමන් යන්නේ නැත, මුන්නැහේලා එබදු බුහ්ම ලෝකවල් ඇතකියා විශ්වාස කරන්නේ නැත, එමනිසා මුන්නැහේලා කියන ආත්මය ඊට සමානකළා වැරදිය.

අද උදය වරුවේ කථාකළ සිරිමාන්න කතිසේරු තැන විසින් බුඩාගමේ දෙස් දක්වීම පිණිස කළ කථාවක් මේ පාදිලිතැන විසිනුත් ගෙණහැර දක්වූවා එනම් ''බුදුන් පිරිනිවන්පාලා අවුරුදු 453 කට පසු බුඩාගමේ ධම්ය පොත්වල ලිවූවාය'' යන කීමය. ඒ කියමනට මවිසින් නිසි උත්තර ඒ ලහ පැයේදී දුන්නා ඇත. එබැවින් මේ පැයේදී ඒ ගැණ වැඩිය යමක් නොකියමි. නමුත් ''සමයසංගුහව'' කියන පතුයේ 4 වෙනි කලාපයෙහි ඒ ගැණ විස්තර කියමන් තිබේ. එමනිසා ඒ සංගුහව උන්නැහේලාට භාරදීම ඊට උත්තර වේ. (කියා 'ඒ සංගුහව කිුස්තියානි පක්ෂයට භාර දුන්නා ඇත.)

තවද මේ පාදිලිතැන මෝසෙස්ගේ උත්තමකම හහවන්ට උත්සාහ කළා. ඒ උත්සාහය ස්ථීරකරන්ට අතිශයින්ම බැරිය. මක්නිසාද මෝසෙස් මිනීමරා රට හැරගිය තක්කඩියෙක්ය, ''ඔහු යෙහෝව: හාරගත්තායින් පසු එලෙස තක්කඩිකම් කෙළේ නැතැ'' යි කියා මේ පාදලිතැන කීනමුත් බයිබලයේ නික්මයාමේ පොත කියවා බලන කාට නමුත් පෙණෙන්ට තිබෙන්නේ මෝසෙස් මැරෙනතුරුම මිනී මැරු බවය. එබැවින් මෝසෙස් කොයි කාලයකවත් ධර්මීෂ්ට පුද්ගලයෙක් නොවේ බව මේ සියල්ලන් විසින් තේරුම ගණිත්වා. මෝසෙස් වැනි මිනීමරුවෙක් විසින් ලියනලද ''බයිබලය සැබෑවූ පොතක්ය. ඒ පොතේ කියමන් විශ්වාස කොට පරලොව ගැලවෙන්ට පුළුවනැ''යි සිතීම වැලි මිරිකා තෙල් ගන්ට කරණ උත්සාහයක් වැනිය. මේ ආදී අනන්ත කාරණාවලින් කිස්තියානි ආගම සැබෑ නොවන බව ඔප්පු වේ. එමනිසා කිස්තියානි ආගම පුරින්ම දුරුකට යුතු.

''අංගුලිමාල තෙරුන්නාන්සේ මිනීමරුවෙකැ'' යි මේ පාදිලි තැන කීවා ඒ කීම හාත්පසින්ම බොරුය, අංගුලිමාල තෙරුන් නාන්සේ කිසි කලක මිනිහෙක් මැරීම තබා කුහුඹුවෙක් පමණ වත් මැරුවේ නැත. එබන්දක් මේ පාදිලි තැනට බුඩාගමේ පොතකින් පෙන්වන්ටත් බැරිය. ''අංගුලිමාල තෙරුන්නාන්-සේය'' යන නාමය උන්වහන්සේට ලැබුනේ මහණව රහත් වූවායින් පසුවය. බුඩාගම්කාරයෝ වැළුම් පිදුම් පවත්වන්නේ එම රහතන්වහන්සේටය. මහණව රහත්වෙන්ට මත්තෙන් වැරදි කෙළේ ඒ රහතන් වහන්සේ නොවේය, ඒ වැරදි කෙළේ පුථජ්ජන පුද්ගලයෙක්ය. ඒ පුද්ගලයා උත්තමයෙකැයි අපි කියන්නේ නැත. 'අංගුලිමාල' නම් කෙළෙස් සහිත ගෘහසථ පුද්ගලයෙක් සිටියා සත්තකය. ඒ පුද්ගලයා කළ වැරදි ආය\$ පුද්ගලයෙක් පිටට හෙළන්ට උත්සාහ කළාට ඒක පුඑවන් වැඩක් නොවේය. අරහන්තික ආලවක ගැණත් දෙන උත්තර එලෙසමය. එමනිසා ඒ ගැණ මගේ කාලය මිඩන්ගු කරන්නේ නැත.

තවද මේ පාදිලි තැන වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ගේ දනා-ඖශයට නින්ද කරණු කැමතිව කථාවක් කළාය. අද උදය වරුවේ සිරිමාන්න කතිසේරු තැන විසින් කළ කථාවත් මේ කථාවමය. එමනිසා සිරිමාන්න කතිසේරු තැනගේ ඒ කථාවට මවිසින් දුන් උත්තරම මේ කථාවට උත්තර වේ. එබැවින් මේ පාදිලි තැන වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවෝ ගැණ කී කථාවට උත්තර ඒවාම බව සැලකිය යුතු නමුත් මේ පාදිලි තැන ''ථෙරිඅපාදන'' යෙහි තිබෙන ගාථා කැබෙලි කීපයක් කීවා එනම් ''නෙකකොටි සහස්සානං හරියත්ථායදයිමං'' යනාදිය ය. මේ ගාථා කැබෙලි කීවේ බෝධිසත්වයෝ තමන්ගේ ස්ති අඹුකමට අනුන්ට පාවාදුන්නු බව ඔප්පු කරන්ටය. ඒ ගාථා වලින් එබන්දක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. මක්නිසාද වෙස්සන්තර රජ ශකු බුාහ්මණයාට මන්තිදේවී පාවා දුන්නා සත්තකය. ඒ දීමට ''හරියත්ථායදයිමං'' නොකියා බැරිය. නමුත් ඒ බුාහ්මණයා මන්තීදේවී අඹුකමට ගත්තේ නැත. එම වෙස්සන්තර රජ්ජුරුවන්ටම එම ක්ෂණයේදීම ආපසු භාරදී ගිය බව වෙස්සන්තර ජාතකයෙහි පෙණේ. එමනිසා ඒ ගාථාපද වලින් එබන්දක් ඔප්පු නොවේ. ''බෝධිසත්වයෝ තමාගේ ස්ති අඹුකමට දුන්නාය කියා ඔප්පු කරන්ට නම් එසේ දීපු කාලයෙහි ස්තීකොට තබාගණ උන්නු තැනක් පොතකින් පෙන්වන්ට ඕනෑය, එසේ පෙන්වන්ට මේ පාදිලි තැනගේ සම්ථිකම මදිය. මේ ගැණ උත්තර මෙපමණ සෑහෙන නිසා මෙයින් නවත්වමි.

තවද මේ පාදිලිත්ත ''ආගතාගතානං'' යනාදී පාලි වාසගම් කැබැල්ලක් කීවා. ඒ වාසගම බුඩදෙශනාවය කියාලාත් බොහොම උඩපැන්නා. එබඳු පාලි වාසගම් කැබැල්ලක් බුඩදේශනාවේ කොතනකවත් ඇත්තේ නැත. එසේ ඇතුවා නම් දේශනා පොතකින් පෙන්විය යුතු ඒ පෙන්වන්ට බැරුවා සත්තකය. බෝධිසත්වයෝ දන් පිණිස ඇස්, ඉස්, මස්, ලේ, අඹු දරුවන් දුන්නා සත්තකය, බුඩත්වය ලෝකෝත්තම පදවියක් නිසා එබඳු ආශ්චයාම්මත් දනාඩාාශයක් ඇති කෙනෙකුන්ට මිස නැති කෙනෙකුන්ට ලබන්ට බැරිය. මේ ගැණත් මීට ඉහත මවිසින් කාරණා පෙන්වාදුන් නිසා මීට වැඩිය යමක් කියන්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත.

තවද මේ පාදිලි තැන බුදුරජාණන් වහන්සේට නින්ද කිරීම පිණිස පරන්තපජාතකයද, සුස්සන්දියජාතකයද, යන ජාතක දෙක ගෙණහැර දක්වා එහිදී බෝධිසත්වයෝ වැරදි කළ බව කීවා මේ ඇත්තන්ට ඇසෙන්ට ඇත. එයින් බුදුරජාණන් වහන්සේටවත් බුඩාගමටවත් කිසි අපහාසයක් නැත. මක්නිසාද කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයෝ වැරදි කරණවා සත්තකය. කෙලෙස් සහිත පුද්ගලයක් වැරදි කළාට නිකෙලෙස් වූ බුදුන්ට එයින් කිසි අපහාසයක් නැත. ''බෝධිසම්හාරය පුරණ බෝධිසත්වයන් වහන්සේලා වැරදි කරන්නේ නැත'' කියා අපි කියන්නේ නැත. බුදුඋනායින් පසු උන්වහන්සේ කිසි වැරැද්දක් කෙළේ නැත. බුඩාගම්කාරයෝ වන අපි සරණයන්නේ අදහන්නේ

වඳින්නේ පුදන්නෙ බුදුන්ටය. බෝධිසත්වයන් සරණයාමක් අපේ නැත. එමනිසා බෝධිසත්වයෝ කළ දෝෂයක් ගෙනහැර දක්වීම නිෂ්එලය. තවද, ''බුඩාංකුර'' කියන්නේ පැලවෙගෙන යන බුදුන්ය'' කියා මේ පාදිලිතැන කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. එබඳු අර්ථයක් බුඩාංකුර යන වචනයට කියන්ට බැරිය. මේ පාදිලි තැනගේ තිබෙන නූගත්කම නිසා ඔය අන්දමේ පුලාප දෙඩෙව්වා මීස උගතෙක් නම් දෙඩවන්නේ නැතුවා සත්තකය.

තවද ''බුදුන්ට සව්දෙතාඥනයක් තබා ලමයකුට ඇති නුවණක්වත් නැත'' කියා මේ පාදිලිතැන කීවා, ඒ බව පෙන්වන්ට ''සිනෙරුභික්බවේ පබබතරාජා'' යනාදි පාඨයක් ගෙණහැර දක්වූවා ඒ පාඨය ගෙනහැර දක්වූවේ ''මහාමෙරු පවිතය කියා පවිතයක් ඇතැයි බුදුන්ගේ දේශනාවේ තිබෙනවා'' යයි පෙන්වන්ටය. මහමෙර නැති බව පෙන්වන්ට මේ පාදිලි තැන ඉදිරියට ගෙණාවේ ඉංගීසි හමිශාස්තුය ය. ඒ හමිශාස්තුය ඉපදෙව්වේ ''සර් ඓසෙක් නිව්ටන්'' යන ඉංගුීසි පණ්ඩිතයාය. ඒ පණ්ඩිතයා ඉපදෙව් භූමි ශාස්තුයට විරුබව ''ආර්. ජේ. මොරිසොන්'' කියන ඉංගුීසි පණ්ඩිතයා පොතක් සාදු තිබේ. ඒ පොත දනට මා ලහ තිබේ. ඒ පොතේ කියා තිබෙන කියමන්වල හැටියට නිව්ටන්ගේ භූමිශාස්තුය බොරු බව ඔප්පුවේ. මේ පාදිලිතැන සරණ කොටගත් නිව්ටන්ගේ භූමිශාස්තුයේ අන්දමට රැ දවල් වෙන්නේ පොළොව කරකැවීමෙන්ය. නමුත් මොරිසන්ගේ කියමන්වල හැටියට ඉර ගමන් කරණ බවත් පොළොව නිශ්චලව තිබෙන බවත් පෙණේ. ඉංගුීසි පණ්ඩිතයන් අතරේ පවා මෙලෙස එක්සත් කමක් නැතුව වාද් විවාදව තිබෙන ්භූමිශාස්තුයකින් බුඬධම්ය බොරුකරන්ට ආ එක කොපමණ ලාමකද ? මේ පාදිලිතැන බෝලයක් දික්කළ බව කාටත් පෙණෙන්ට ඇත. ඒ පෙන්නුවේ නිව්ටන් ඉපදෙව භූමිශාස්තුයේ අන්දමට සදපු බෝලයක්ය. ඒ බෝලය ඉතා ඉක්මනින් වීසිකරමි. හේ කෙසේද – මොරිසොන් කියන්නෙත් වැදගත් ඉංගීසි පණ්ඩිතයෙක්ය. ඔහු පොළොව කර නොකැවෙන බවට අනන්ත සාක්ෂි දීලා තිබේ. (ඒවා ගැණීමට කිස්තියානි පක්ෂයට ඒ පොත භාරදුන්නාය) එයින් ඉහත පෙන්නූ බෝලය විසිවුනා සත්තකය. තවද මේ පෘදිලි කැන පෙන්නු බොලය විසිවුනා සත්තකය. තවද මේ පෘදිලි කැන පෙන්වා හිටිය භුමි ශාස්තුය ගැණ ඉංගීසි පණ්ඩිතයන් අතරේද, ''සූයාීසිඩාන්ත'' ආදී පොත් කළ සංස්කෘත පණ්ඩිතයන් අතරේද, කිසි කලක නිශ්චයකට පැමිණිලා නැත. ඉංගීසි පණ්ඩිතයන් නිතරම භුමි ශාස්තුය ගැණ වාද විවාද කරති. මේ අන්දමෙන් නිශ්චයකට නොපැමිණ තිබෙන අවලංගු ශාස්තුයකින් කාරණා පෙන්වා බුඩධම්ය බොරු කරන්ට ආ එක මහත් විහිඑවක්ය. මේ පෘදිලි

තැනගේ බෝලයද විසිවිය. තවද ''මහමෙර'' කියා විශාල පව්තයක් උතුරු දිශාවේ තිබෙත බවට වැදගත් සාක්ෂි තිබේ. එනම් ''කොම්පාස්එකය'' එම කොම්පාස් එකේ කාන්දම බැඳි කොනු නිතර උතුරටුම හැරී සිටී. වෙන දිසාවකට ඒ කටුව කොයි කලකවත් හැරී සිටින්නේ නැත. එයින් කාන්දම අදින වස්තුවක් උතුරු දිසාවේ තිබෙන බව ඔප්පුවේ. ''මහමෙර තිබෙන්නෙත් සතර මහ ද්වීපයට උතුරෙන්ය'' කියා බුඩාගමේ පොත්වල තිබේ. එමනිසා මහමෙරට කාන්දම අදිනවා වෙන්ට ඕනෑවා සත්තකය. එසේ නොවේ නම් කොම්පාස් එකේ කාන්දම් බැඳි කොන වෙන දිසා වලටත් ඇදී සිටින්ට ඕනෑය. වෙන කොයි දිසවකටවත් හැරී සිටින්නේ නැතුව එම කටුව උතුරටම හැරී සිටින නිසා වෙන දිසාවල නැති වස්තුවක් උතුරටම හැරී සිටින නිසා වෙන දිසාවල නැති වස්තුවක් උතුරේ තිබෙන බව ඔප්පුවේ. ඒ වස්තුව නම් අපි කියන මහමෙරය. මගේ මේ කියමන බිඳ හෙළන්ට කිසිවෙකුන්ට බැරුවා සත්තකය. එමනිසා මහමෙර ඇති බව මෙයින් ඔප්පුවේ. තවද කොම්පාස් කටුවේ කාන්දම බැඳී කොන උතුරට අදින්නේ මේ නිසාය කියා කොයියම් ඉංගුීසි පණ්ඩිතයෙක් වත් සොයාලා තිබේද? සොයාලා තිබෙනවා නම් කියන්ට හොදා. ඒ ගැණ යමක් මේ හිටින කිසිවෙකුන්ට කියන්ට බැරුවා සත්තකය. මහමෙර සමාන විශාල පව්තයක් ලෝකයේ වෙන නැත්තේය. එමනිසා ඒ පුව්තය තිබෙන දිසාවට කාත්දම කටුව අදින්නේය. තව ද ලෝකයේ වට මහත හැතැක්ම වීසිපන්ද්හක් බවද මහමෙර ජලයෙන් උඩට අසූහාරදහක් තිබෙන බවද කියා එපමණ ලොකු පව්තයක් මෙප්මණ පුංචි ලෝකයක තිබෙන්ට බැරි බව ඔප්පු කරන්ටත් මේ පාදිලි තැන උත්සාහ කළා. ඒ උත්සාහයත් ඉතා නිෂ්ඵලය. මක්නිසාද ලෝකයේ පුමාණය කියා දුන්නෙත් නිව්ටන්ගේ ශාස්තුයේ හැටියටය. වෙන ඉංගීසි පණ්ඩිතයන් දෙස් කියන අස්ථීර ශාස්තුයෙන් ගෙණ හැර පැ ලෝකයේ පුමාණය ඒත්තු ගන්ට බැරිය. මේ හැර දඹදිව පණ්ඩිතයන් අතරේ යොදුන්වල පුමාණය ගැණ නානාමත තිබේ. ඉන්නිසා බුඩාගමේ පොත්වල පේණ යොදුන් පුමාණය එයින් කොයි පුමාණයට එකතු දැයි මේ පාදිලි තැන දන්නවාද? ඉතින් මහමෙර ගැණ මේ පාදිලි තැන කළ කථාවට දියයුතු උත්තර මෙපමණ සැහෙන හෙයින් මෙයින් නවතිමි. නමුත් මහමෙරක් ඇති බවට මවිසින් ගෙණ හැර දක්වූ කාරණාවල තිබෙන ස්ථීරකමත් මේ පෘදිලි තැන මහමෙරක් නැති බවට ගෙණ හැර දක්වූ කාරණාවල තිබෙන අස්ථීරකමත් එපමණින් මේ සමූහයාට වැටහෙන්ට ඇත කියා සිතමි.

මේ ළහට පාදිලි තැන කථා කළේ මාතර දිසාවේ උන්නාන්සේ කෙතෙකුන්ට ඇල්ලූ පිස්සුවක් ගැණය. උන්නාන්සේ කෙතෙකුන්ට ලෙඩක් ඇල්ලීම බුඩාගමට නින්දවක් නොවේ. බුඩාගමේ තිබෙන භාවනා කුමය නොදැන දුස්සීලව හිටගණ භාවනාවේ යෙදෙන අයට පිස්සු අල්ලන බව බුඩාගමේ පොත්වල තිඉබ. ඒ නිසා එයින් බුඩාගමට කිසි පළුදුවක් නැත. තවද මේ පාදිලිතැන බුදුන් ජීවත්ව සිටිය කාලයේ හිටිය කෙලෙස් සහිත පාපිෂ්ට භික්ෂුන් කළ වැරදි කීවා, පාපිෂ්ට පුද්ගලයන් වැරදි කරන්නේ නැත කියා අපි කියන්නේ නැත. මේ කාලයේද එසේම වැරදි කරණ භික්ෂුන් හිටිනවා සත්තකය. එයින් බුඩාගමට කිසි දෙෂයක් ඇත්තේ නැත. ශික්ෂාපද පැමණව්වායින් පසු වැරදි කළ භික්ෂුන් බුදුන් විසින් නියම කළ දඩුවම්වලට පසු වැටද කළ භික්ෂුන සුදුන් වසින් නියම කළ දසුවමවලට යටත්වා මිස ශික්ෂා පද පණවන්ට මත්තෙන් වැරදි කළ භික්ෂුන්ට දඬුවමක් පණවා ඇත්තේ නැත. යම් රජ කෙනෙක් අඥවක් පැණව්වොත් ඒ අඥාව කඩකළ ඇත්තන්ට දඬුවම් කරණවා මිස අඥවට පුථම ඒ කි්යාවට යමෙකුට දඬුවම් දෙන සිරිතක් ඇත්තේ නැත. එමෙන්ම විනය ධම්යෙහි ආදී කාර්මිකයාට දඬුවමක් නියමකළ බව පෙලෙනන්නෝ නැත. වැරදි කළ භික්ෂුන්ට අව්වු දුන්නේ නැතැයි කියා මේ පාදිලි තැන කීවේ මේ කාරණාව තේරුම ගන්ට බැරි අඥාන කමින්ය. අසවල් භික්ෂුව අසවල් වැරැද්ද කළාය. ඒ ගැණ මෙනම අච්චුව නියම කළාය යනාදි වශයෙන් ඒ ඒ වැරදි කළ භික්ෂූන්ගේ නමද න්යම කළාය යනාද වශයෙන ප ප පැටද කළ භක්ෂූන ගෙ නමද ඒවා ගැණ තියම කළ ශික්ෂා පදද විනයෙහි පැහැදිලිව පෙණේ. එසේ තිබීමෙන් බුඩ ධම්යෙහි තිබෙන නිම්ලකම ඔප්පු වේ. මේ පාදිලි තැන එබඳු නිම්ල විනය ධම්යෙහි දෙස් දක්වීම පිණිස ඒවා පුකාශ කළාට එයින් බුඩාගමට කිසිම කිළුටක් නැත. දරු ගැබක් හෙළන්ට උපකුම යෙදූ පාපිෂ්ට ශුමණයෙක් ශාසනයෙන් තුරන් කළ බව විනයෙහි පෙණේ. ඒ ශුමණයාට ''දුස්කට ආපත්තියක් නියම කළාය''යි මේ පාදිලි තැන බොරුවක් කීවා. එබන්දක් විනය ධම්යෙන් මොහුට පෙන්වන්ට බැරුවා සත්තකය. බුඩධම්යේ නැති කරුණු ඇතැයි කියාද ඇති කරුණු නැතැයි කියාද මීථාා වචන කියන්නේ මේ පාදිලි තැනගේ තිබෙන නූගත්කම නිසාමය.

''චූන්ද නම් තාපසයෙක් බුදුන්ට සූකර මාංසයක් දුන්න'' බවක් මේ පෘදිලි තැන කීවා එබන්දක් බණ පොතක ඇත්තේ නැත. චුන්ද නම් කමාර පුනුයාය කියා කෙනෙක් බුදුන් පිරිනිවන් පාන දවසේ සූකර මද්දවයක් සහිත දනයක් දුන්න බව බණ පොත්වල පෙණේ. එම දනය වැලඳු නිසා ඒ ආබාධ බුදුන්ට වැළඳුනා නොවේ. ඒ දනය ඒ දවසේ වැළඳුවේ නැතත් බුදුරජානන් වහන්සේගේ පිරිනිවන් පෑම ඒ දවසේ වෙනවා සත්තකය. බුදුන් පිරිනිවන් පෑ දවසේ වැළඳු දනය කීවා මිස ඒ දනය නිසා බුදුරජානන් වහන්සේට ඒ ආබාධය සෑදුනු බවක් පෙන්වන්ට කීවා නොවේය. ඒ දවසේ වෙන දෙයක් වැළඳුවත් ඒත් ඔය අන්දමටම කියනවා ඇත. එමනිසා මේ ගැණ වැඩිය කාරණා කියන්ට ඕනෑ නොකරමි.

මේ පාදිලි තැන වීසින් බුඩාගමට වීරුඬව ගෙණහැර දක්වූ කාරණාවලට උත්තර මෙපමණ සැහෙන නිසා මෙයින් නවතිමි. අද උදය වරුවේ කථාකළ කතිසේරු තැන වීසින් බුඩාගමට වීරුඬව ගෙණ හැර දක්වූ කාරණා වලින් උත්තර නොදී ඉතුරුව තුනක් තිබේ. එනම් තුන්සරණය ගැණද උපසම්පදවය ගැණද, ආලාරකාලාම උද්දකාරාම යන දෙදෙනා ගැනද, කළ කථා තුනය. ඒ ගැණ කීවේ බුදුන් ජීවත්ව නැති නිසා ඒ බුදුන්ගේ සරණයාමෙන් පලක් නැතිලු. බුදුන්ගේ මරණය ගැණ මේ කතිසේරු තැන යමක් නොදන්නා බව මොහුගේ කථාවෙන්ම පෙණේ. හේ කෙසේද —

බුදුන්ගේ මරණය කාල තුනකට වේ. එයින් පළමුවෙනි මරණය නම් ක්ලේශ පරිනිවාණයයි. දෙවෙනි මරණය ස්කන්ධ පරිනිවාණයය – තුන්වෙනි මරණය ධාතු පරිනිවාණයය. එයින් පළමුවෙනි මරණය වූ ක්ලේශ පරිනිවාණය බුදුවූ දවසේ බෝධි මූලයෙහිදී වූයේය. එනම් සියඑ කෙලෙස් නසා සව්ඥතාඥනයට පැමිණීමය, ස්කන්ධ පරිනිවාණය මල්ලව රජ දරුවන්ගේ සල්උයනෙහිදී වූයේය. එනම් පඤ්චස්කන්ධය නිරුඩවීමෙන් නිවණට පැමිණීමය. ධාතු පරිනිවාණය බුදුන් පිරිනිවී තැන් පටන් අවුරුදු පන්දහක් ගිය තැන බුදුන්ගේ සියලු ධාතු දඹදිව ජය මහා බෝධිදෘම මූලයට පැමිණ එයින් ජීවමාන බුදුන්ගේ බුඩ රූපයක් නිර්මිතව සවල්ප කාලයක් දෙවියන්ට බණ කියා ඉන්පසු ධාතු ආදහනය වීමය. ඒ ධාතු අදහනය වීමට තව අවුරුදු දෙදස් පන්සිය ගණනක් තිබේ.

ඒ කාලය යනතුරු බුදුන්ගේ ධාතු තිබෙන නිසා බුදුන්ගේ පිරිතිවීමේ සම්පූණී තීන්දුව වෙන්නේ නැත. එම නිසා බුදුන්ගේ පැවැත්ම දනට ලෝකයේ නැතැයි කියා මේ කතිසේරු තැන කීවා වැරදිය. සර්ධාව ඇති අයට ජීවමාන බුදුන්ට වැඳ පුද ලබන ආනිසංස සධාතුක වෛතාාාදියඩ වැඳ පුදලත් ලබාගන්ට පුළුවන. තවද බුදුන්ගේ ගුණ ශරීරය සීහිකරන්ට පුළුවන් අය යම් පමණ කාලයක් ඇතුව සිටිනවා නම එපමණ කල් නැති වෙන්නේ නැත. ධම්යේ සරණ යනවාය කියන්නේ බණ පොත් වල සරණ යාම නොවේ. ධම්ය කියන්නේ බුදුන් වදළ නව ලෝකොත්තර ශී සඩම් රත්නයටය. ඒ ධම්ය බුදුන්ටත් ගුරුවේ. ඒ ධම්ය යමෙක් විශ්වාස කරණවා නම් එලෙස පිළිපදිනවා නම් එයින් පරලොව ගැලවීම ලැබේ.

ධම්යේ සරණ යාමේ අදහස මෙයින් තේරුම් ගණිත්වා. 'සංසං සරණං ගච්ඡාමි'' යන පදයට ඇතුළත් වෙන්නේ දූන් හිටින මේ සංසයා නොවේ. සංසයා වනාහි ''ආයා සංසයාය. සම්මුති සංසයාය'' කියා කොට්ඨාස දෙකක් වේ. එයින් ආයා සංසයා කියන්නේ සතර මග සතර එලයට පැමිණි අෂ්ටායා පුද්ගල සංසරත්නයය. සම්මුති සංසයාය කියන්නේ චතුර්විධ විනයකම්යට ඇතුළත් උපසම්පද සංසයාය. මෙකී ද්විපුකාර සංසයා අතුරෙන් ආයා සංසයා සරණ ගැනීමට ඇතුළත් වේ. එබඳු උත්තමයන් විශ්වාස කිරීමෙන්ද උන්වහන්සේලාට වන්දනාමානාදිය කිරීමෙන්ද අනන්ත පිං ලැබේ. සංසයාගේ සරණ යාමේ අදහසද මෙයින් දූනගණිත්වා.

තවද මේ කතිසේරු තැන සියම, අමරපුර යන සමාගම දෙකේ සංසයාට දොස් කීම ගැණ ලක්රිවිකිරත් පතු මාගීයෙන් කරණ උපසම්පද වාදය ගෙණ හැර දක්වූවාය. ඒ වාදයට සියම අමරපුර යන සමාගම දෙකේ හිටින වැදගත් සංසයා වහන්සේලා බැදී නැත. ඒ වාදයෙන් එයට බැදී හිටින දෙදෙනාගේ මොකක්දෝ අදහසක් ඉෂ්ටකර ගැණීමට හරි නම් වලින් ඉදිරියට නැවිත් සැහවිලා හිටගණ කරණ මිථාා වාදයක් බව පෙණේ. සව්පුකාරයෙන්ම ඒ බව ඔප්පු කරන්ට පුළුවන. එමනිසා ඒ වාදය කිරීමෙන් අපේ මේ සමාගම දෙකේ සංසයාට කිසිම කිළුටක් නැත. එබැවින් ඒ ගැණ කරණ කථාවද මෙයින් නවත්වමි.

අලාරකාලාම උද්දකරාම යන දෙදෙනා ගැණ මේ කතිසේරු තැන කළ කථාවට නිසි උත්තර මීට පුථම අපි දෙපක්ෂය අතරේ කළ බද්දෙගම වාදයේද වෙනත් වාද වලදීද දීලා ඇත. ඒ ගැණ අච්චු ගහපු පොත්පවා දනට මා ලහ තිබේ. එයින් පොතක් කිස්තියානි ආගමට භාර දීම ඊට උත්තර වේය. නමුත් මට ලැබී තිබෙන පැය තව ඉකුත් නොවූ බැවින් ඒ ගැණ මඳක් කාරණා කියමි.

බුදුත්ට නිතර පේණ ඥනයක් ඇත්තේ නැත. උන්වහන්සේගේ සව්ඥතා ඥානය ආවර්ජනාව පිළිබඳය, එනම් උන්වහන්සේට යමක් බලන්ට ඕනෑවූ විටක දිවා ඥානය නමැති ඇස ඇර බැලීමය. එසේ බැළෑ කල්හි ඒ සියල්ල පේණවාය. මේ මනුෂායන්ගේ ඇස්වලට නමුත් යමක් පෙණෙන්නේ ඇස් හැර බැළුවා මය. ඇස ඇර නොබැළු යමක් නුදුටුවාට ඇස් තිබෙන කෙනෙකුත්ට ඇස් නැත කීම වැරදිය. ආලාරකාලාම උද්දකාරාම යන තවුසන් දෙදෙනාට බණ කියන්ට බුදුන් කල්පනා කළා මීස දිවා ඥන නැමති ඇස ඇර බැළුවේ නැත. එකල ඒ දෙදෙනා මැරිලා බව දේවතාවෙක් විසින් කීවාය. ඉන්පසු දිවා ඥනයෙන් බලා ඒ දෙදෙනා උපන් තැන් පවා දනගත් බව බුඩ දේශනාවේ තිබේ. ඒ දෙදෙනාට බණ කියන්ට

බුදුන් සිතුවේ ඔවුන් ආශුය කරලා අදුනන නිසාය. නිතර සියල්ල පෙණි පෙණි තිබෙන ඥනයක් යමෙකුන්ට ඇතුවානම් ඒ ඇත්තාට ඒක නරකාදි දුකක් හා සමාන වේය. එබදු ඥනයක් බුදුන්ට නැත. ''යෙහෝවඃට එබදු ඥානයක් තිබෙනවාය'' යි කිස්තියානි කාරයෝ කියති. එබදු නිතර පෙණෙන ඥානයක් යෙහෝවඃට තිබෙන නිසා මේ ලෝකයේ මනුෂායන් අතරේ පවතින ඇහැට දකින්ට අපිිය වූ මලමුතු කිරීම ආදී නින්දිත දේ පෙණි පෙණි ඉන්නවා සත්තකය. එසේ නින්දිත දේ පෙණි පෙණි ඉන්න යෙහෝවඃට ඇති දුක නරකාදී දුකක් හා සමානය. බුදුරජානන් වහන්සේට එබදු දුකක් ඇත්තේ නැත. මක්නිසාද නිතර සියල්ල පේණ ඥනයක් උන්වහන්සේට නැති නිසාය. සව්ඥතාඥනය ආවර්ජනාව පිළිබඳය. යෙහෝවඃගේ නිතර ජේණ ඥනය අවාසනාවන්ත ඥනයක් බවත් ආවර්ජනාව සහිත බුදුන්ගේ ඥනය වාසනාවන්ත ඥනයක් බවත් මෙයින් ඔප්පුවේ. ආලාරකාරාම උද්දකාරාම යන දෙදෙනා ගැණ ඇසු පුශ්නයට මේ උත්තර ඕනෑවටත් වැඩි නිසා මෙයින් නවතිමි.

මිතුවරුනි, මට කතා කරන්ට බලේ තිබෙන පැලයන් තව සවල්ප කාලයක් ඉතිරිව තිබේ. ඒ කාලය අතර කිස්තියානි ආගමේ තත්වය පෙන්වීම පිණිස මදක් කාරණා කියමි, ඒ යහපත්ව ඇසිය යුතු.

කිස්තියානිකාරයෝ මැවුන්කාරයා කව්ද කියා අදුනන්නේ නැත. ඒ බවට සාක්ෂි බයිබලයෙන්ම මට පෙන්වන්ට පුළුවන. ''දෙවියන් වහන්සේගේ ඉස්පීතුව ජල මතුයෙහි හැසුරුනේය'' කියා බයිබලයෙහි මුලම තිබේ. ඒ වචනය ලිව්වාවූ බයිබල් කාරයත් එපමණ මෝඩයෙක් නොවේය මක්නිසාද ඉස්පීතුව ජල මතුයෙහි හැසිරෙන්නේ නැතුව යමක් හටගන්නට හෙවත් මැවෙන්ට බැරි නිසාය. ඒ බව හොඳට වැටහෙන්නට වැදගත් සාක්ෂියක් පෙන්වමි.

මේ පොල් ගස්වල තිබෙන පොල්ගෙඩි මාස දෙළහක් පමණ ගහේ තිබෙනවාය. ඒ ගෙඩියේ වතුර තිබෙන නමුත් ඒ වතුරේ පතුවෝ නැත. එම පොල්ගෙඩිය හිල්කරලා කීප දවසක් තිබෙන්ට ඇරියොත් එහි පනුවෝ උපදිනවා සත්තකය. පොල්ගෙඩිය හිල් කරන්ට මත්තෙන් පනුවෝ නූපදින්නෙත් හිල් කළායින් පසු පනුවෝ උපදින්නෙත් මක්නිසාද කියා කල්පනා කටයුතු කොපමණ කාලයක් නමුත් හුළහ නොවදින්නට වතුර තිබෙන්ට පුළුවන්නම් පනුවෙක් වත් වෙන මොනයම් සතෙක්වත් එහි හටගන්නේ නැත. හුළහ වදින ලෙස ටික දවසක් වතුර යම් තැනක තිබුනොත් එහි පනුවෝ හටගණී. මක්නිසාද වායෝ තේජෝ අපෝ යන ධාතු තුන එකට සංසගීය වන නිසාය. "ලදවියන් වහන්සේගේ ඉස්පීතුව ජල මතුයෙහි හැසුරුනාය" කියා බයිබල්කාරයා ලීවේ යමක් හට ගැණීමට ඕනෑ කරන්නාවූ හේතුව පෙන්වීම පිණිස කොහෙත් සැක නැත. "වායෝ තේරෙන් ආපෝ" කියන හුලහත් ගිනිත් වතුරත් යන ධාතුනය නිසා සියල්ල හට ගන්නවා සත්තකය. එමනිසා මේ ධාතු තුන මැවුන්කාරයෝ වේය. මේ ධාතුන්ගේ ආධාරය නැතුව ලෝකයේ කිසි දෙයක් පවතින්ට බැරිය. එබැවින් සියල්ල රක්ෂා කරන්නාවූ ආරක්ෂාකාරයොත් මේ ධාතුමය වේය. තවද මේ කියන ලද ධාතුනය සියළු තැන පැතිරී තිබේ. එමනිසා "සියළු තැන පිරී වැඩ සිටිනවාය" කීවාටත් කොහෙත් වැරැද්දක් නැත. තවද මේ ධාතුනයට පටන් ගැන්මක්වත් අන්තිමයක් වත් නැති නිසා "සදකාලිකය" කීවාටත් වැරැද්දක් නැත. අවත් මේ ධාතු තුන නිතරම ඒකාබද්ධව පවතී. හේ කෙසේද වායෝ ධාතුවෙහි අපෝ ගුණයද, තේජෝ ගුණයද දෙකම පවතී. එම නිසා මේ තුන්දෙනාට "එක්කෙනාය" කීවටත් වැරැද්දක් නැත. මෙකියන ලද ධාතු තුනට "පිතා පුතු ඉස්පීතු සාන්තු" කියා අමුතු නම් තුනක් දමාගණ "එකම දෙවියෝය" කියා කිස්තියානි ආගමෙ උපදවා තිබේ. මේ ධාතුනුයට "බුහ්ම විෂ්ණු මහේශ්වර" කියා හෝ "පිතෘ පුතු ඉස්පීතු" කියා හෝ කොයි කොයි නාමයක් වාාවහාර කළත් මැවුන් කාරයෝ නම් මුන්වහන්සේලා තුන්දෙනාමය. වෙන මැවුන්කාර දෙවි කෙනෙක් ඇත්තේ නැත.

කවද බයිබලයේ කියා තිබෙන කහනම ගහත් ඒ ගහේ ගෙඩි කැමත් ඒ ගෙඩි කැමට උපකුම යෙදු සපීයාත් ඒ ගෙඩි කැවට උප්දේදට දුන් අව්වුවත් මොකද කියා කිස්තියානිකාරයෝ පවා දන්නේ නැත. දන්නවානම ''සියලු මනුෂායින් මවන්නේ දෙවියෝය'' කියා විශ්වාස කරන්නේ නැත. තහනම ගහත් ගෙඩි කැමත් සර්පයත් යන මේ ආදිය තේරුම්ගන්ට බැරිකමෙන් ''මනුෂායන් මවන්ට දෙවි කෙනෙක් ඇත'' කියා විශ්වාස කරති. එම නිසා ඒ ගැණ මදක් කරණා කියමි. ඒ මනාකොට ඇසිය යුතු කහනම ගහනම් ආදමය. ගෙඩි කැමට උපකුම යෙදු සර්පයා නම් ඒවගේ හිතේ පැවති රාගහිතය. ගෙඩි කැවාය කීවේ නම් ඒ දෙදෙනාගේ එකතුවීමටය. මගේ මේ අභිපුාව මෙලෙසම බවට තිබෙන වැදගත් සාක්ෂිය නම් ඒවා ගෙඩි කැවායේද්ට ඇට ලැබුන අච්චුය ඒ අච්චු නම් ''ගර්හධැරීමේ දුකත් දුකින් දරුවන් වැදීමත් ඒවාට සහ එයින් පැවතෙන සියළු ස්නීන්ට ලැබුනාය'' කියා බයිබලයේ ලියා තිබීමය. දනට නමුත් ඔය ගෙඩිය කැමෙන් ස්තීන්ට ලැබෙන්නේ ගර්හනීවීමත් දුකින් දරුවන් වැදීමෙන් යන දෙක පමණය. මුලින් බයිබලය ලිව් තැනැත්තා මේ සියලු මනුෂායන් දෙදෙනෙකුගෙන් පැවත

එනවාය කියා සිතාගෙණ මුලට ''ආදම් ඒව'' කියා දෙන්නෙක් නියම කොට ඒ දෙදෙනාගේ සංසගීයෙන් බෝවිල්ලවන බව හභවන්ට ලිව් ලියවිල්ලක් බව නැවතත් ලෝකයාට තේරුම ගන්ට පුළුවන. එසේ නොවේ නම් කහනම් ගහේ ගෙඩි කැවාට ගර්භ දරීමත් දුකින් දරුවන් වැදීමත් නියම කරන්ට කොහෙත් ඕනැකරන්නේ නැත. පුහුල් හොරා කරෙන්ම අදුනන්ට පුළුවන් වාගේම ඒවට දුන් අච්චුවෙන්ම තහනම ගහත් සර්පයත් ගෙඩිකෑමත් මොකද කියා නැණවත් අයට තේරුම්ගන්ට පුළුවන. මනුෂායන්ගේ බෝවිල්ල පෙන්වීම පිණිස බයිබලයේ තිබෙන උපමා කථාව තේරුම නොගෙණ මැවුන්කාර දෙවි කෙනෙක් ඇත කියා කිස්තියානි කාරයෝ මුලාව සිටිකි. ඒ මුලාවෙන් දුරුවීම පිණිස මින් ඉහත දැක්වූ කාරණා ඉතා පුයෝජනවත් වේය. මේ ආදී කාරණා වලින් කිස්තියානි ආගම සැබෑ නොවන ආගමක් බවත් පරලොව ගැල**වී**ම පිණිස විශ්වාස කරන්ට යුතු නැති බවත් මෙහි රැස්ව සිටින සමූහයා විසින් තේරුම් ගණිත්වා තවද මට කථාකරන්ට ලැබී තිබෙන අන්තිම පැය තවම කෙළවර උනේ නැත. තව සවල්ප කාලයක් කථාකරන්ට මට බලය තිබේ. ඒ කාලය තුළ තුන්ලෝකාගුවූ බුදු රජානන් වහන්සේගේ උත්තමකම ඔප්පු කිරීමට තිබෙන්නාවූ වැදගත් කාරණා වලින් සවල්පයක් ගෙණහැර දක්වමි. මේ සභාවේ හිටින සියල්ලන් විසින් එය මනා කොට ඇසියයුතු. මෙලොව පුයෝජනය ලැබීම පිණිස කරන්නාවූ සියල්ලන්ටම වඩා පරලොව ගැලවීම පිණිස කරන්නාවූ වැඩේ ඉතා පුවේසමෙන් කටයුතුය. මක්නිසාද පරලොව වැඩ සිඩ කර ගැණීම පිණිස ක්රණ කියාව නම් සැබෑවූ ආගමක් සොයාගණ ඇදහීමය. සැබෑවූ ආගමක් අදහා මිස වෙන මොනයම් දෙයක් කරලාවත් ප්රලොව වැඩක් සිඩකරගන්ට බැරිය. එමනිසා සැබෑවූ ආගමක් සොයාගැණීම අප සියල්ලන්ටම යුතුය. රත්රන් බඩු මිළේට ගන්න අය රත්කරුවන් ලවා පරීක්ෂාකරවා ඒවායේ වටිනාකම දන මිළේට **ගණිකි. එසේ** කරන්නේ ඒ බඩු ගන්න කැනැක්කාට එයින් අලාභයක් පැමිණේදෝ යන භයින්ය. ඒ වාගේම ආගම්වල සතාහසතාකම පරීක්ෂා කිරීම පිණිස පළමුකොට පණ්ඩිතයන්ට භාරදීම යුතුය. පුරාණ හිටිය ඉර්ෂිවරයන් වහන්සේලා නම මහපොළොව සමාන විශාලවූ පුඥාවකින් යුක්තව සියලු ලෝකයා විසින් ගරුකට යුතුව සියලු ශාස්තුයෙහි කෙළවරට පැමිණියාවූ උත්තමයන් වහන්සේලාය. ඒ උත්තමයන් වහන්-සේලාගේ යටිපතුලෙහි තැවරුණාවූ ධූවිල්ලකට සමාන කරන්ට පුඑවන් පණ්ඩිතයෙක් දනට ලෝකයේ නැත්තේය. එම නිසා

උන්වහන්සේලා දැනට ලෝකයේ ජීවක්ව නැති නමුත් උන්-වහන්සේලා විසින් කරපු පොත්පත් තවම තිබේ, එබැවින් ඒ පොත්වලින් කොයි ආගම සැබෑදැයි කියා පරීක්ෂාකිරීම යුතුය. පුරාණ ඉර්ෂින් වහන්සේලා විසින් කරණ ලද වේද පුරාණ වෛදා නක්ෂස්තුාදි නොයෙක් පොත් තිබේ. එයින් හගවත් පුරාණය කියන පොක ඓදවාහස කියන උත්තම ඉර්ෂින් විසින් කරණ ලද පොතක්ය. ඒ පොත දැනට මාලහ තිබේ. ඒ පොත මෙන්න. මේ පාතේ මෙලෙස කියා තිබේ.

''අථඃකලෞසංපු චෘත්ථෙ සම්මොහාය සුරද්වීසාම බුඩො නාමනාජීනසුතඃ කීකටෙෂුභවිෂාති''

මේ පොත කරණලද වාහස ඉර්ෂින්වහන්සේ ජීවත්ව හිටලා තිබෙන්නේ මේ දන් පවතින කලියුගයට පුථම තිබුනු ද්වාපර යුගයේදීය. ඒ ද්වාපර යුගයේදී ජීවත්ව හිටිය වාාාසඉර්ෂී විසින් කියන්නෙ ඒ කලියුග වෂීය පැමිණි කල්හි ගයාශීර්ෂයෙහි බුදු කෙනෙක් පහළවන බවය. බුදුන් බුදුවෙන්ට බොහෝ අවුරුදු දහස් ගණනකට පුථම බුදුන් කියා ලෝකෝත්තම කෙනෙක් පහළවෙන බව මෙබඳු උත්තමයන් පවා කියා තිබේ. මේ හගවත් පුරාලන් කියන මේ පොත බණ පොතක් නොවේය. මේ පොත ඉර්ෂිවාකායක්ය. මෙබඳු උත්තම ඉර්ෂිවාකාවලින් පවා බුදුකෙනෙක් ලෝකයේ පහළවූ බව ඔප්පුවේය. යෙහෝවඃ කියා මැවුන් කාර දෙවියෙක් වත් ''කිස්තුස් කියා ගැලවුම්කාර දේවපුතුයෙක්වත්'' ලෝකයේ හිටින බවක් මෙබදු සෘෂිවාකා-යකින් තබා පුරාණ මොනයම් පණ්ඩිත වාකායකින්වත් ඔප්පු කරන්ට බැරිය. ඔය දෙදෙනා ගැණ යමක් ඔප්පුකරනවානම් පුළුවන් කම කිබෙන්නේ මස් කඩවල කිබෙන හරක් එළුවන් මැරූ ගණන ලියා තිබෙන ගණන් පොතක් වැනි හරක් එඑ බැටඑ කොබෙයි පරෙවි ආදී සතුන් මැරීමේ ගණන ලිවීමෙන්ම පිරී තිබෙන බයිබල් කබල පමණය. මේ බයිබල් කබල ''සැබෑ පොතක්ය'' කියා දන් හිටින එරෝපාකාර කොයියම් පණ්ඩිතයෙක් වත් ඒත්තුගන්නේ නැත. බයිබලය හොඳට බල ලා පුරුදු ඒරෝපාකාර පණ්ඩිතයෝ පවා ඒත්තු නො-ගන්නාවූ කිස්තියානි ආගම අපරට වාසීන්ට ඒක්තුගන්ට තිබෙන යුතුකම මොකද? කිසිත් යුතුකමක් නැත්තේය. එම නිසා කිස්තියානි ආගම දුරින්ම දුරුක්ට යුතුයි.

තවද වෛදාාශාස්තුය වනාහි ලෝකයාට කරුණාවෙන් පුරාණ සිටිය සෘෂීන් විසින් උපදවාපු ශාස්තුයක්ය. එම ශාස්තුයෙන් පවා බුඩාගමේ උතුම්කම පුකාශවේ හේ කෙසේද– ''පීප්ඵලිවෘෂවිභිෂකෞෂධං ධන්වායාස සහිතඃශුතංපයඃ පිත්තකාශවිෂ්මජ්වරංජලයත් ජාතිදුක්ඛම්ච සෞගතාගමං''

යන මේ ශ්ලොකය මෙහසජ්ජ කල්පයෙහි කාශරෝග චිකිස්-සාවේ තිබේ.

මෙහි අභිපාව තිප්පිලි වං ඇපල බුළු ඉතුරු කසඹිලියා යන මෙයින් කකාරණලද කසායෙන් පිත්තකාශයද විශම උණද නැති කරන්නේ කෙසේද කීවොත් සංසාර දුක බුඩාගම ඇදහීමෙන් නැති කරන්නාක් මෙනි යනුයි. මේ ආදි ශාස්තුපොත්වල පවා බුඩාගමේ උතුම්කම සදහන්වේ. මේ ඇර ජොතිශ් ශාස්තුයද පුශස්ත සෘෂින් විසින් කරණලද ශාස්තුයක්ය. ඒ ශාස්තුයෙන්ද බුඩාගමේ සැබෑකම ඔප්පුවේ. හේ කෙසේද–

ඉක්න්දුවල ගුහයන් හිටින අන්දමින් පූව්ජාතියද ඒ ජාතියේදී කළාවූ සුචරිත දුශ්චරිත දෙකද මෙහිදී කරණලද පින්පව්ද කියන්ට පුළුවන. ඊට සාක්ෂි:—

''පුතු දිතාාසවලග්නජම්මායතෙ ආදිතාාභවනෙපණි මාතෘසාතපරාථ්වොරකුතමුත් පාදෙවපුවේනිරෙ''

යනාදී කියමන්ය. මෙයින්ද ඔප්පුවෙන්නේ යමෙක් උපන් ලග්නයෙහි ශනිද සිංහරාසියෙහි රාහුද සිටියොත් ඔහු පූර්වජාති යෙහිදී මව්මරා අනුන්සතු වස්තුව සොරකම් කොට නරකාදියෙහි සිටිය බවය, මෙහිදීද එසේම පව්කොට දෙවනුත් රෞරව නිරයෙහි උපදින බවය. ඉතින් මේ අන්දමට සාක්ෂි වාකාවලින් පවා පූර්වජාතියක් තිබුනු බව ඔප්පුවෙන හෙවත් පූර්ව ජාති යක් ඇත කියන බුඬාගම සතාාගමක් බවත් පූර්වජාතියක් නැත කියන කුස්තියානි ආගම බොරු ආගමක් බවත් මේ සියල්-ලන් විසින්ම දනගනිත්වා.

තවද දශකුමාර චරිත කාවාහැදර්ශාදි මහා ගුන්ථයන් කළාවූ දණ්ඩ නම් මහාකවීහු විසින් කරණලද කාවාහ දර්ශයෙහි ''සතාමේ වාගසුගතඃ සංස්කාරානවිනසවරං'' යන්නෙන් සව්ඥයන් වහන්සේ සතායම වදළ බව කියා තිබේ. එම ටීකාවෙහි ''ක්ෂණහගවාදී නාංසෞගතානාංමතො'' යනාදියෙන් බුඩාගමේ පසසථ භාවයද කියන ලදී. සව්ඥයන් වහන්සේගේ දේශනාවේ තිබෙන සතහ කම මේ ආදි අනන්ත කාරණාවලින් ඔප්පුවේ. එමනිසා බුඩාගම ඒකාන්ත සතාහවූ ආගමක් වන්නේය. එබැවින් කිස්තියානි ආගම අත්හරින්ටත් සුඩවූ ඒකාන්ත සතාවූ බුඩාගම පිළිගන්ටත් මෙහි දක්වූ කාරණා ඇතැයි කියා සිතමි.

තවද මේ පාදිලිතැන ''නැව් යාතුාකරන්නට කිසිකලකවත් මහමෙර දකින්ට නොලැබුනු නිසා එබඳු පර්වතයක් නැත''යි කීවා මේ කාටත් ඇසෙන්ට ඇත. දකින්ට නොලැබුනුදේ නැතැයි කීම පණ්ඩිත ගෝචර කියමනක් නම් කිසිවෙක් කිසි කලක නුදුටු තහනම ගහත් නැතැයි කීම යුතුය. බොහෝ දුරට කාරණා සොයන ඉංගුීසි කාරයෝවත් තහනම ගහ තිබෙන තැන සොයාලා දනගත්තාද? නැත්තේමය. එමනිසා මේ පාදිලි තැන මහමෙර නැති බව ඔප්පුකරන්ට ගෙණ හැරදක්වූ කාරණා නිෂ්ඵල බව දෙවනුත් මේ සියල්ලන් විසින් දනගනිත්වා. මීට ඉහත මා විසින් කළාවූ කථාවලදී ''ආත්මය, පුාණය,'' කියා වාවහාරය කළා නම් ඒ වාවහාරයක් දනට පවතින සම්මකයට එකහ කොට කළ බවත් මේ සියල්ලන් විසින්ම දන ගණින්වා (කියා ඉන්පසු) යහපතක් දුටුතැන එය තදින් අල්ලාගැණීම නුවණැත්තන්ගේ චාරිතු ධම්යක් නිසා සැබෑව බුඩාගම පිළිගෙන සසර දුකින් මිදී උතුමවූ නිර්වාණ සමපක් සිඩකර ගැණීමට සියල්ලන් විසින් උත්සාහ කටයුතුය. (කියා මොහොට්ටීවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේගේ අන්තිම පැයේ කථාව අත්හිට්වන්ට යෙදුනා ඇත.) එකල එහි රැස්ව සිටිය දසදහසක් පමණ සේනාවෙන් ටික් දෙනෙක් හැර බුඩපක්ෂයෙහිද කිස්කියානි පක්ෂයෙහිද රැස්ව සිටිය දෙ සෙනහ අතරේ මහත් ලොකු සාධුකාර ශබ්දයක් පැවැත්වූවාය. ඊට නිස්තියානිකාර සමහර දෙනෙක් කෝපවූ බවද පෙණුනි. නමුත් ඒ ගැණ කිසිම කෝලාහලයක් වුතේ නැත. ඒ කෝලාහලය වේගණ යන අතර බුද්ධපක්ෂයට කථා කළ මොහොට්ටීවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාසේ විසින් ඒ සමූහයා දෙස බලා සියල්ලම නිශ්ශබ්ද වියයුතුය''යි කියනවා සමගම ඒ මහත සමූහයාගේ චංචල භාවය නැතිවුනා සත්තකය. ඉන් පසු බුඩාගමකාර සමූහයා මහත් පීතියකින්ද කිස්තියානිකාරයෝ මහත් දෙමනස-කින්ද විසිර ගියෝය.)

# උදන්විට වාදය

# උදන්විට වාදය

මෙම වාදයට උදන් විට වාදයයි නම කැබුවේ සතර කෝරල යෙහි උදන්විට යන විහාරසථානයෙහිදී කළ නිසාය. මෙම විහාරසථානය ගැන ''රසවාහිනී'' නම පොතේ මෙලෙස සඳහන්ව තිබේ.

ලංකායං කිර දක්බිණ පස්සෙ බුාහ්මන චොලං නාම ගාමං අහොසි–පෙ–

මෙම ලඩ්කාද්වීපයෙහි අනුරාධපුරයට දකුණු දිග්භාගයෙහි බුාහ්මන චොල නම් ගමෙක් විය\*. ි එහි වස්න මිනුෂායෝ එක් තැනෙක සීසා වත්තක් ඉදිකොට උඳු වපුලහ. ඉක්බිති ගම්වැසි මනුෂායෝ උඳු පැසුණු කල්හි උඳු කඩම්භයි යන්නාහු එකලට වැසි නැති මහ නියං අවදිය හෙයින් බොන්නට පැන් හැරගෙන **ඉගාස් එක් තැනෙක තිබුහ. එ කල ගාමාන්ත සේනාසනයෙහි** වසන භික්ෂු ඉකනෙකුන් වහන්සේ පිපාස අධික **බොහෝ දෙනා සිටි කැනින් පැන් ලැබෙන්නේ වේදැයි සිතා** එතැන්හි වැඩි සේක. එකල්හි එක් ගම්දරියක් පැන් පිපාසයෙන් ක්ලාන්තව මිරිකුනාවූ ශරීර ඇති උන්වහින්සේ දක උපන්නාවූ සර්ධාවෙන් කිසිකෙමනකුන්ටත් නොහභවා කළමයහි තුබු පැන් **ඉතරුන් වහන්සේට පිළිගන්වා සිත් පහදවා ගෙන** තෙරුන් වහන්සේ වඩනා මග බල බලා පහන් සිතින් වැළ එකල්හි උඳු කඩන මනුෂායෝ අවුත් කළයේ වැඳ සිටියාය. පැන් නැති හෙයින් මේ කළයෙන් පැන් ගත්තෝ කවුරුදයි විචාළාහ. එකල කුමාරිකාවෝ ''සවාමිනි, පැන් පිපාසියේන් වැඩි තෙර කෙතෙකුන් වහන්සේ දක පිළිගන්වා පිමීයි කීහ. එබස් අසා මනුෂායෝ අප බොන්නට් ගෙනා පැන් අපට නො-හහවා භික්ෂූ කෙනෙකුන් වහන්සේට දීපීම් කියයි. සර්ධාවක් බලවයි කුමාරිකාවන්ට නින්දු බණ කිපී අපි හැම අවු සුළන් දෙකින් වියලි පිපාස ඉවසිය නොහිමහ. යුහුව පැන් ගෙනවයි කියා කුමාරිකාවන් හා ඩබර කළාහ.

මෙම ගමට බමුතාවූල යයි කියත්.

එකල කුමාරිකාවෝ උන් කෙතෙක් දෙඩුවත් ආකොෂ පරිභව බීනුවත් එබසට නොකිපී තමන් දුන් දනයම සිත සිතා සතුටුව කළය ගෙන උඳු කඩනවුන්ට පැන් ගෙනෙමි සිතා තමන්ගේ සර්ධාව ආවර්ජනා කොට උඳු කෙත දිසාව බැලූහ. එකල්හි උන්ගේ සර්ධාබලයෙන් මහ පොළොව බිඳගෙන ස්ඵටික මාණිකායක් මෙන් මහත් දිය බුබුලක් උඩ නැඟී වට පැතිර වතුර ගෙන දිවන්නට වන. අහෝ! ඒ කුමාරිකාවන්ගේ සර්ධා මහන්තත්වය ආශ්චය\$ මැයි. එක භික්ෂු කෙනෙකුන් වහන්සේට පැත් පමණක් දත්දී එදවසම ක්ෂය නොවන්නාවූ පැත් පොකුණක් ලද්දහු මැයි. හේ එසේමය. දත් දීමට සර්ධාවම මුල් වන්නේය. සැදහැයෙන් දෙන ලද සවල්ප මානු දනයෙක් වී නමුත් කල් නොයවා එම විගසම විපාක දෙයි. සියලු දිවා මනුෂා සම්පත් ලැබීමට දනය මුල කාරනා වන්නේය. දුනය නම් ජාතියෙන් ජාතියට එක් ව යන්නාවූ නිධානයක් හා සමානය. සියල ලෝකවාසීන් තමන්ගේ වසහත්වයට පමුණුවන දිවා මන්තුයක් හා සමානය. දිවා අවුසධයක් හා සමානය. අපදර්යට සහායව සිටිනා එකාත්මික මිතුයකු හා සමානය. කැමැති වස්තුව පුදනය කරන සිතුමිණි රුවනක් හා සමානය. දනය නම් හදු සටයක් හා සමානය. දනය නම් ඒකාන්තයෙන්ම දුනය නම හදු කටයක හා සමානය. දනය නම එකාන තියෙන්ම කල්ප වෘක්ෂයක් හා සමානය. එබැවින් ඒ කුමාරිකාවෝ සැදහැ-යෙන් මෙසේ පැන් දන් දී එම ඇසිල්ලෙහි ක්ෂය නොවන්නාවූ සිහිල්වූ සුවද මිහිරිවූ ජලධාරාවක් ලද්දහුමය. එසේ හෙයින් උත්තමය, මධාාමය, අධමයයි නොසිතා තිරිසනුන් පටන් සියල්ලන්ටම ආදි මධාාවශාන තිවිධ ඓතනාවත් සුඩකොට සර්ධා පෙරදැරිව හැම කල්හි දන් දිය යුත්තේය. එසේ හෙයින්

සබාය මූලං දනස්ස සබා මූලාය සම්පද සලබන කතමප්පාපි දනං හොති අකාලිකා–පෙ–

මෙසේ ඒ කුමාරිකාවෝ දිවන්නාවූ ඒ ජලධාරාව දක සතුටු සිත් ඇතිව අභිපුාවූ පරිද්දෙන් ඉස් සෝද නහා පැන්බී පැන් කළය ඇරගෙන අවුත් පිපාසිත මනුෂායන්ට පැන් දුන්නාය. එබඳු ජලධාරාව සෙස්සවුන්ට නොපෙනෙයි. කුමාරිකාවන්ටම පෙනෙයි. එසේ හෙයින් කුමාරිකාවෝ නැවත නැවතත් ගොස් ස්නානය කෙරෙති. පැන් බොති. කළයෙන් පැන් ගෙනවුත් මිනිසුන්ට දෙති. ඒ දක මනුෂායයේ ''මෙතන අපි පළමු පැනක් නුදුටුමහ. මැණියනි, තෙපි කොයින් ඉස් සෝද නහා පැන් බී එවුද? ඒ අපටත් පැන් ඇති තැන් දක්වා ලවයි කීහ. එබස් අසා කුමාරිකාවෝ සතුටු සිත් ඇතිව ඉදින් මේ ජලය, මාගේ කුසලානුභාවයෙන් උපන්නේ වී නම් ඒ ජලය සියලුම මනුෂායන් හා ඌරන් මුවන් පක්ෂීන් ඇතුළු වූ සියලු සිවුපා සතුන් පුයෝජන විදින්නට සුදුසු පරිද්දෙන් පෙන්ව''යි සිතූහ. එකෙනෙහි කුමාරිකාවන්ගේ සර්ධා බලයෙන් ජලය විශේෂයෙන් ගෙන වදින පෙන බුබුළු මාලා වේගයෙන් බිඳි බිඳී උඩ නැගෙන උත්තුභු තරහ මාලාවෙන් හා මුතු පතර ඉස්නාසේ දස දිග විසිර පවත්නා ජල කනිකාවෙන් ආක්ණීව පෙළින් පෙළ බිඳි දිවන ජලධාරා සොෂාවෙන් එක සොෂාව දිවන්නා වූ මහත් ගඩ්ගා පුවාහය දක මහත් වූ ආශ්චයා අත්භූතයට පැමිණියා වූ සිත් ඇති මනුෂායෝ අහෝ මුන් විසින් දෙන ලද්ද වූ දනයෙහි ආනිසංසයක් බලව, මුන් දුන්නා වූ දනය ඉඳුරා සැදහැයෙන් සිල්වතුන් කෙරෙහිම පිහිටුවන ලද්දේමයයි කුමාරිකාවන්ට පුසංශා කරමින් තුමු ඉස් සෝද නහා පැන් බී ගියාහ.

එයින් මැත භාගයෙහි මනුෂායෝ එතැන අළුත ගමක් කළාහ. ඒ ගමට උදන්විටය යි නම් විය. පසු එම ජලය නිසා එතැන්හි මහත් විහාරයක් කරවූහ. ඒ කුමාරිකාවෝ ජීවිතාන්-කය දක්වා බොහෝ කුසල් කොට දෙව්ලොව උපන්හ. එකල දිවා ලොකයෙහි උන්ගේ කුසලානුභාවයෙන් නා නා පුකාර ඵල ඵල්ලවයෙන් සශුීක වූ දිවා වෘක්ෂ පන්තීන් පුතිමණ්ඩිත උදාාන මාලාවෙන් විභූෂික පස් පියුමෙන් සැදි මිහිරි ජලයෙන් පිරී සිටිනා පොකුණු ප්තැස් ආදියෙන් සැරහී නොයෙක් දහස් ගණන් දෙවහනන් විසින් ගයන පිඹිනා ලද හෙරී තුයානාදයෙන් ඒක කෝලාහල වූ නටන ගී කියන නොයෙක් සිය ගණන් දිවා නාටිකාවන් විසින් ආකීණී වූ දෙළොස් යොදුන් දිවා විමානයක් පහල විය. උන්ගේ පූව් කුසලය කරනු පිණිස දිවාමය සුවද ජලමයන් පිරුණා වූ ිසවණී සටයෙක් ද එහිම පහල වීය. ි ඒ සුවඳ දිය පිරි පූණ ිඝටය දිවා ස්තු්ය යන එන යම් තැනකට එක්වම නික්මෙයි. දෙදෙව් ලොව දෙවියන් පිරිවරා ඇවිත් පරිභොග කළත් ක්ෂය ඉතාවන්නේමය. මෙසේ සර්ධාවින්ත සත්පුරුෂයෝ පැන් පමණක් දන් දී තමන්ගේ චිත්ත ශුද්ධි බලයෙන් මහත් වූ ශීී විභූති විදින්නාහුමය. ඊට වඩා මහ දන් දුන්නා වූ සර්ධාවින්ත මහත්මයන් ලබන ශී විභූතිය කවර නම් සත්ව කෙතෙක් කෙසේ කියා නිමවාද? ී මේතෙකැයි කියා නිමවිය නොහෙන්නේය.

> ''සඬාය එවං සුජනාපදනං දත්වාන වින්දන්ති මහා විභූතිං සක්කොති කො වත්තුම සෙසයිත්වා අබුඬ සත්තො බහුදය කස්ස''

ගාම දුරිකා වස්තුවය, සඩම් අලංකාරයෙහි

මෙහි දක් වූ කථාවෙහි පුකාශ වූ උදන්විට විහාරසථානයට දනටත් එම නාමය ම වාවහාර වෙයි. කථාවෙහි පුකාශ වූ ලෙස පහල වූ පොකුණත් තවම තිබේ. පසුගිය ජනවාරි මස 31 වෙනි දින එම විහාරාධිවාසී සුනත්ද තෙරුන්නාන්සේගේ ආරාධනා පිට මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් විසින් එම සථානයෙහි කුස්තියානි ආගමේ අසතාකම පුකාශ කොට වැදගත් දෙශනාවක් කරන්ඩ යෙදුනාය. ඊට පසුවද මින් පහත සඳහන් වෙන පුකාර වාද කථාව වූ බව දනගත යුතු.

## සතර කෝරලේ උදන්විට වාදය

වම් 1866 ක්වූ පෙබරවාරි මස 1 වෙනි දින උදන්විට විහාරසථානයේ දීය.

මෙම වෘදයට බුඩ පක්ෂයට මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන්ද, කිස්තියානි පක්ෂයට ජෝන් ඇඩ්වඩ් හුනුපොල නිලමේද යන දෙදෙනා පුධාන කථාකාරයෝව සිටියාය. මෙම දෙදෙනාගේ කථාව ඉදිරිපිට අගාර උඩ පෙරකදෝරු මහත්මයාද අමරසේකර පෙරකදෝරු මහත්මයාද කතිසේරුවරු කීප දෙනෙක් ද වෙනත් කිස්තියානිකාර සමූහයක් ද සංසයා වහන්සේලා තිස්නමක් පමණ ද බුඩාගමකාර සමූහයක්ද සිටියාය.

එහි පැමිණි සියල්ලන්ගේ කැමැත්ත පිට නියමකර ගත්තේ පුධාන කාරණා තුනක් ගැන වාද කථා කිරීම පිණිසය.

එනම්:— 1. මැවුන් කාරයා ගැනත්

- 2. ගැලවුන්කාරයා ගැන සහ විනිශ්චකාරයා ගැනක්
- 3. සදුකාල සවශීය ගැනත් ය.

මෙයින් මැවුන් කාරයෙක් ඇති බව ඔප්පු කිරීම පිණිස කාරණා ගෙනහැර දක්වීමට පළමු කොට හුනුපොල නිලමේට ඔරලෝසු පැයින් පැය බාගයක් කල් දුන්නාය. එම පැය බාගය අතරේ මින් පහල පුකාශ වෙන අභිපායෙන් යුත් කථා මාගීයක් වාක්ත ලෙස පුකාශ කළා–එ මෙලෙසය.

මෙහි රැස්ව සිටින මිනුයිනි,

මම මෙහි පුකාශ කරන කථා මාගීය යහපත් කොට සිත්හි දරා ගන්නා සේක්වා.

සියළු දේට මුල් වූ ධාතුවක් තිබෙන්ට ඕනෑය. සුත බුඩ, චතුසච්ච බුඩ කියා බුදුවරයෝ පවා සතර කොට්ඨාශයක්ය. එයින් ඇසූ පිරූ තැන් ඇති සම්ථියින්ටත් බුදුන්ය කියා අථි කථාදි යෙහි පේන හෙයින් බුදුන්ය, සව්ඥයන් වහන්සේය යන ලදදෙනා එක්කෙනෙක් නොව දෙදෙනෙක්ම වේ. සව්ඥයන් වහන්සේය කියන්නේ සියඑ බලේ ඇත්තාවූ පටන් ගැන්මක් අන්තිමයක් නැත්තා වූ අරුපි වූ සියඑ තැන්හි පැතිර සිටින්නා වූ උත්තම වූ දෙවියන් වහන්සේය. ඒ බව චන්දුභාරතී නම් බුාහ්මණ පණ්ඩිතයා විසින් පුකාශ කොට තිබෙන ''විදුකාරං සූක්ෂ්මං'' යනාදී ශ්ලොකයෙන් පවා හැඟේ.

''විදකාරං සූක්ෂ්මං විභූ විෂදමාකාර රහිතං නිරීහං නිරූපං නිරවධි කුපාබීජ මජරං සමස්කඥං සවේාපධිරහිත මෛශයාද මුතදං ජිතානං මෙගස් සෙවයම් භවතු තද්වස්තු සරණං''

සියුම් වූ සව් වාාපි වූ තෙම්ල වූ ආකාරයක් නැත්තා වූ තුිෂ්ණා රහිත වූ අරුපි වූ කරුණාවන්ත වූ නිරවදා වූ ජරාවක් නැත්තා වූ සියල්ල දත්තා වූ උපධි රහිත වූ ඊශ්වර වූ මොක්ෂ සම්පත් ගෙන දෙන්නා වූ දිනන ලද ඉඳුරන් ඇති ශාවකයන් විසින් සේවනය කටයුතු වූ ඳොන සවරුප වූ සව්ඥතා ඥාන පද්ථිය තෙම මට පිහිට වේවා.

යන මේ ශ්ලෝකයෙහි අභිපාවත් කිස්තියානි ආගමේ පුකාශ වෙන දෙවියන් වහන්සේගේ සුවභාව දක්වීම පිණිස කියා තිබෙන සුවයම්භූ අතාදි අසරිරෝ යනාදි කියමන් අභිපාවත් එක ලෙස මය. ඉන් නිසා සව්දෙයන් වහන්සේ නම අපි කියන මැවුන් කාර දෙවියන් වහන්සේමය. මෙයාකාර මුල් ධාතුවක් වන මැවුන් කාරයෙක් නැතුව ලෝකය ඉබේ සෑදෙන්ට බැරිය කියා බුඩාගමේ පොත්වල ධාතු ලක්ෂණ පුකාශ වූ පාඨ පන්තියක් ද ගෙන හැර දක්වා සව්දෙයන් වහන්සේ කවර කලකවත් මැරෙන්නේ නැත.

යන මේ අභිපාවෙන් යුත් කථා මාගීයක් කිස්තියානි ආගමේ සැබෑකම පෙන්වා දීම පිණිස හුනුපොල නිලමේ විසින් පුකාශ කළාය.

එම නිලමේ විසින් එහිදී පුකාශ කළ කථා මාගීයේ සම්පූණි අභිපුාව සංක්ෂේපයෙන් මෙපමණ නමුත් මෙම කථාව කෙළවර කරන්ඩ ඉංගීිසි පැයින් පැය බාගයක් පමණ කල්ගත වුනාය.

එම නිලමේගේ කථාවේ සංක්ෂේප අභිපුාව මෙපමණ බව එම සභාවේ සිටිය පෙරකදෝරු මහත්තැන් ආදි සිහි ඇති කවු-රුත් දනිත්. හුනුපොල නිලමේගේ කථාව කෙළවර වුනායින් පසු බුඩ පක්ෂයට කථා කිරීම පිණිස එහි පත්ව සිටිය මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සචාමීන් වීසින් මෙහි පහල සදහන් වූ කථා මාගීය එම සභාව ඉදිරිපිට පුකාශ කරන්ඩ යෙදුනා ඇත.

මෙතැන්හි රැස්වූ සියලු සමූහයා විසින් ඇසිය යුතු.

හුනුපොල නිලමේ වීසින් මෙපමණ වේලා මේ සභාව ඉදිරිපිට පුකාශ කරන්ඩ යෙදුනේ බුදුන්ය, සව්ඥය යනු දෙදෙනෙක් මීස එක් කෙනෙක් නොවන බවය.

මෙම නිලමේගේ මේ කියමන හාත්පසින් පිළිගත යුතු කියමනක්ය. ඇසූ පිරූ තැන් ඇති උගත් පණ්ඩිතාදීන්ට පවා බුඩ යන නාමය වාාවහාර වෙනවා සත්තකය. සව්ඥ පදය හෙවත් සව්ඥයන් වහන්සේ සුතබුඩ, චතුසච්ච බුඩ, පච්චෙක බුඩ යන කොට්ඨාශයන්ගෙන් වෙනස් වූ කෙනෙක්වා සත්තකය.

වන්දු භාරතී විසින් එම සවීඥ පදයෙහි හෙවත් සවීඥතාඥාන නැමැති ඤාණ සවරූපයෙහි ගුණ මෙලෙස වණිනා කොට තිබේ.

''ච්දකාරං සූක්ෂ්මං විභූ විෂදමාකාර රහිතං තිරීහං නිරූපං නිරවධි කුපාබීජ මජරං සමස්තඥං සවේාපධි රහිත මෛශාාද මුතදං ජිතානං මෛශස් සෙවාම භවතු තද්වස්තු සරණං''

සුක්ෂ්මං, පරසමය වාදින්ට අවිසය වූ උදයවහාපදී විදර්ශන දොනය දේශනා කිරීමට සමර් හෙයින් සියුම් වූ; විභූෑ, අනන්ත වූ විෂය ඇති බැවින්; සව් වහාපි වූ; විෂදං, නෙම්ල වූ; ආකාර රහිතං, හුශ්ව දීර්සාදී සංසථාන රහිත වූ; නිරිහං, නිෂ්ණා රහිතවූ; නිරුපං, නීලපිතාදී වණි රහිත වූ; නිරවධි, නිස්සීම වූ; කුපා බීජං, මහා කරුණාව උත්පත්ති කොට ඇති; අජරං, ජරා රහිත වූ; නො හොත් නිවන් අරමුණු කොට පවත්නා වූ; සමස්කඥං, සියල්ල දත්තා වූ; සවෝපධි රහිතං, සියළු කාමොපධි, ස්කන්ධොපධි, ක්ලෙශොපධි අභිසංඛාරෝ පධි රහිත වූ; වෙශහාත්, අෂ්ට පරි ශත්හී අකම්ප ඥාන ඊශ්වර භවයෙන් යුක්ත ධම් දේශනාව හේතුකොට ගෙන; අමුතදං, නිවන් සැප දෙන්නාවූ; ජිතානං, හෙවනය කටයුතු වූ; විදකාරං, ඤාණ සවරුප වූ; කද්වස්තු, ඒ සව්ඥතා ඥන පදරිය තෙම; මම මට; සරණං හවතු, පිහිට වේවා.

යන මේ ශ්ලොකයෙහි පුකාශ වූවාක් මෙන්ම සවීඥ පදය හෙවත් සවීඥතා ඥානය සියම් වූ සියලු තන්හි පැතිර සිටින්නාවූ නෙම්ල වූ ආකාරයක් නැත්තා වූ තිෂ්ණා රහිත වූ රූපයක් නැත්තා වූ නිරවදා වූ කරුණාව උත්පත්ති කාරණාකොට ඇත්තා වූ ජරාවක් නැත්තා වූ සියල්ල දත්තා වූ සවේාපධි රහිතවූ ඊශ්වර වූ නිව්ාන සම්පත් ගෙන දෙන්නා වූ දිනන ලද මාරයා ඇති ශුාවකයන් විසින් සේවනය කටයුතු වූ ඥාන සවරූපයක් බව අතිශයින්ම සැබෑය.

එබඳු ඥාන සවරුපයක් ලෝකයෙහි ඇත්තේමය.

ශරීරයක් ඇති කෙණෙකුට සියල්ල දක්නා වූ ඥාන සවරූප යක් පහල වුනොත් එයින් ලෝකයාට පුයෝජන ලැබෙනවා මිස ශරීරයකින් අහක්ව එබඳු ඥාන සවරූපයක් පැවැත්මෙන් කිසි පලක් නැති බව සහ එසේ පවතින්ඩ බැරි බවත් මින් පහල පුකාශ කරන කාරණා වලින් හැඟේ.

දර ආදි දුවාායකට ගින්දර එකතු කොට ආහාර උයා ගන්නවා මිස ගිනි ලෝකයෙහි ඇති දෙයක්ය කියා බත් හැලියක් ලිප තබා ගෙන නිකන් පිම්බාට කවර කලෙකවත් බත් පැහෙන්නේ නැත. එසේම එලියක් ඕනෑ කල්හිත් පහන් ආදි දුවාායන් වූ දෙයකට යොදු එලිය ලබා ගන්නවා මිස වෙන අන්දමකින් උත්සාහ කළාට කවර කලකවත් එලියක් ලබන්ට බැරිය.

චන්දු භාරතී නම් ඛාහ්මණ පණ්ඩිතයා වණිනා කළ අන්දමේ සියල්ල දක්නා වූ සව්ඥතා ඥානයයි කියන ලද ඥාන සවරූපයක් ලෝකයෙහි ඇතුවා සත්තකයි. එම ඥාන සවරූපය ශරීරයක් ඇති කෙනෙකුට පහල වූනොත් භෙවත් ලැබුනොත් එයින් පුයෝජන චෙනවා මිස ශරීරයක් නැතිව එම ඥාන සවරූපයෙන් කිසියම් පුයෝජනයක් ගන්ඩ බැරි බව සිත් ඇති කාටත් හැහේ.

සුබොදන රජ්ජුරුවන්ගේ පුතුවූ සිබාර් කුමාරයාණන් වහන්සේ එකී සවී ඥ පදය හෙවත් සවී ඥතා ඥානය ලබාගන හතළිස්පස් අවුරුද්දක් වැඩ සිට පිරිනිවන් පෑ සේක. උන්-වහන්සේ එම ඥාන බලයෙන් දනගත යුතු සියල්ල දන ලෝකයාගේ ගැලවීමේ මාගීය තත්වූ පරිද්දෙන් පුකාශ කොට තිබේ.

දුවා සෂ්ටනයෙන් හෙවත් ගිනි කටු සහ ගිනිගල එකට සෂ්ටනය කිරීමෙන් ගිනි උපදින බවත් ඒ ගිනි දර ආදී දුවාවලට එකතු කොට පුයෝජනය ගන්න බවත් එසේ දර ආදී දුවායකට ගිනි එකතු නොකොළොත් වහා නිවී යන බවත් එබඳු සෂ්ටනය කින් උපන් ඊට මත්තෙන් යම් තැනක නොතිබුන බවත් යම්තම සිහි ඇති කවුරුත් දනිති.

දවා සෂ්ටනාදියෙන් ගිනි උපදින බව සියලු කල්හිම සත්වයන් අතරේ පවත්නා දනීමක්ය. එම දනීම නිසා ගිනි ඕනෑ වූ සත්වයන් ඕනෑ විටක ගිනි උපදවා දවා වලට එකතු කොට පුයෝජන ගනිත්. එසේම සියල්ල දක්නා වූ සවීඥ පදයක් හෙවත් සවීඥතා ඥානයක් ඇති බව දනීම සත්වයන් අතරේ සදකල් පැවැත්මක්ය. එම දනීම නිසා උත්තම වීයාවන්ත සත්වයන් එම ඥානය ලබා ගැනීමටද දශ පාරමිතාදි සමනිංසත් පාරමී ධම්යන් චිත්තය හා සමග සට්ටනය කිරීමෙන් ලබා ගනිත්. ගින්දර දුවාවලට එකතු කිරීමෙන් ගින්නෙන් ලබන පුයො-ජන ලබත්. එසේම සියල්ල දක්නා වූ සවීඥතා ඥානයක් පඤ්චස්කන්ධයෙන් යුත් ශරීරයක් ඇත්තෙකුට පහලවීමෙන් ලෝකයාගේ පරලොව ගැලවීමේ මාගීය වූ ධමාධම් දෙක එම ඥානයෙහි බලය කරනකොට ගෙන දෙගනා කෙරෙන්.

දොන සවරූපයක් තනිව සිටගෙන කිසි කලබලයක් කරන්ඩ කියන්ඩ බැරි බව එසේ පැවැත්මක් නැති බව මේ ආදී බොහෝ කාරණාවලින් පෙන්වන්ඩ පුළුවන. නුමුත් දනට මට ලැබී තිබෙන කාලයෙහි මදිකම නිසා මේ කථාව මෙයින් අත්හිට වන්නෙමි.

මෙම කථා මාගීය පුකාශ කරන්ඩ ඉංගීීසි පැයෙන් පැය බාගයක් පමණ පසුවූනාය.

මෙයින් පසු හුනුපොල නිලමේ තව මිනිත්තු දහයක් කල්-ඉල්ලාගෙන මැවුන් කාරයෙක් නැතුව මේ ලෝක සත්වයන් ඉබේ සැදෙන්ඩ බැරි බව සහ මැවුන්කාරයෙක් ඇති බවට කාරණා දෙවනුත් පුකාශ කළාය. හේ මෙසේය.

''බින්දු චූලා මනාකාරො නිග්ගහීතන්ති වුච්චතෙ කේවලස්සාප්පයොගත්තා අකාරො සන්නිධීයතෙ''

යන මේ කියමනේ හැටියට හෝඩියේ අකුරු සෑදීමට පවා මුල බින්දුවය. බින්දුව කව වූ සවහාවයෙන් යුක්තය. ඒක තනිව හිට ගෙන ශබ්දයක් උපදින්ඩ නුපුඑවන. අකාරාදී අක්ෂරයන්ට එකතු වීමෙන් ශබ්ද උපදී. එසේම දෙවියන් වහන්සේත් සෑම තැනම පිරී වැඩ සිටින්නාවූ සියල්ලට මුල්වූ කෙනෙක. උන් වහන්සේ මේ ලෝකය හා සත්වයන් මැව්වාය. බුහ්මාගමේ බුහ්ම බීජයකින් සෑදුනාය කියත්. බුහ්මාණ්ඩ කියා වාවහාර-යක් තිබෙන්නෙක් ඒ නිසාමය. කිස්තියානි ආගමේ ජල මතුයෙහි දෙවියන් වහන්සේගේ ස්පීතුව හැසුරුණාය කියන්-නේත් මේ නිසාමය.

තනිවූ බින්දුවට දෙවනුව තව බින්දුවක් එකතුවුනාම ඊට විසගීයයි කියත්. තනිවූ බින්දුවට සමාන වූයේ මැවුන්කාර දෙවියන් වහන්සේය. දෙවනු සෑදුනු බින්දුවට සමානවූයේ ගැලවුන්කාර කිස්තුස් වහන්සේයි.

දෙවෙනි වර හුනුපොල නිලමේ විසින් මේ අභිපාවෙන් යුත් කථා මාගීයක් කොට මිනිත්තු දහයකින් පමණ කථාව අත් හිටෙව්වාය.

#### මීට උත්තර වශයෙන් භුණානන්ද ස්වාමීන් කළ කථාව මෙලෙසය.

මෙහි රැස්ව සිටින සිහි ඇති සියල්ලන්ගේම හෘද සාක්ෂියට එකභ වන ලෙස මේ නිලමේ ගෙනහැර දක්වූවාවූ කාරණාවල තිබෙන නිස්සාර කම් පෙන්නා දෙමි.

බිත්දුවකට තනිව හිටගෙන යම්කිසි ශබ්දයක් උපදවත්ට බැරුවාක්මෙත්ම අරූපී වූ ඥාන සවහාවයකට හෙවත් කුස්තියානි කාරයත් විසිත් පුකාශ කරන ශරීරයක් නැතුව හැම තැනම පිරී වැඩ සිටිනවාය කියන දෙවියෝය කියා වාවහාර කරන හිස් වචනයට කිසියම් බල පුළුවන්කමක් කරන්ඩවත් යම දෙයක් මවත්ඩ වත් බැරිය.

එබඳු මැවුන්කාරයෙක් විසින් මේ ලෝකය හා සත්වයන් යම කාලයක මැව්වා නම් ඒ මැවීමට මත්තෙන් මැවුන්කාරයා මෙබඳු මැවීමක් නොකර නිකන් හිටියායයි සිතීම සියල්ලන්ගේම හෘද සාක්ෂියට ඒකාන්තයෙන්ම විරුඬය.

පටන් ගැන්මක් නැති සදකල් එකාකාර බලයෙන් යුක්තව සිටින මැවුන් කාරයා විසින් මේ ලොක සත්වයන් මවා අවුරුදු හය දහසක්වත් තවම සම්පූණී වුනේ නැති බව බයිබලයෙහි පෙනේ. මෙපමණ ලහ කාලයකදී මේ ලෝක සත්වයන් මැවූ මැවුන්කාරයා විසින් ඊට එපිට කාලවලත් මේ අන්දමේ මැවීමවල් නොකළාය, කියා සිතීම ඉතා දුෂ්කරය. නමුත් කිස්තියානි කාරයෝ මේ අමන කියමන් තමන්ගේ ආගමේ තිබෙන නිසා පිළි ගනිත්. සියළු දෙනාටම ලැබී තිබෙන කල්පනාවට විරුඬව වූ මේ අන්දමේ මිත්ථාා කියමන් තම තමන් අදහන ආගම්වල තිබෙන පලියට පිළිගැනීම අඥානකමේ විපාකය වෙයි. මෙකී අඥාන අංශයෙන් කිස්තියානි කාරයෝ යෙදී නැත්නම් එකාකාර බලයෙන් යුක්තව පටන් ගැන්මක් අන්තිමයක් නැතුව සදකල් හිටින මැවුන්කාරයා අවුරුදු හයදහක් වත් සම්පූණී නොවූ ලභ කාලයකදී මේ ලෝක සත්වයන් මැවවාය. ඊට මත්තෙන් මැවීවේ නැත කියා එක පාරටම පිළිගන්නේ නැතිවා සත්තකය. යන මේ කථා මාගීය මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද

සචාමීන් විසින් පුකාශ කළාය. මේ කථා මාගීය කෙළවර වූවායින් පසු හුනුපොල නිලමේ

විසින් මෙ**සේ** කීවාය.

මේ මැවීමට මත්තෙන් මැවීමක් කළ බවක්වත් නොකළ බවක් චත් බයිබලයෙහි නොපෙනේ. නමුත් සදකාලික වූ මැවුන් කාරයානන් වහන්සේ මේ මැවීමට මත්තෙන් ලෝක සත්වයන් නොයෙක්වර නොමැව්වාය කියා අපි කියන්නේ නැත. හුනුපොල නිලමේගේ මෙම උක්කරයට මොහොට්ටිවක්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් දුන් උක්කරය මෙලෙසය.

මෙහි රැස්වූ සියල්ලන්ම මා විසින් පුකාශ කරන මේ කාරණා සිත්හි ධරා ගනිත්වා.

හුනුපොල නිලමේ විසින් දැන් මෙහි පුකාශ කළේ බුඩාගමය ඒ බව මෙයින් ඔප්පු වේ.

සියළු ලොවට නායක වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් මෙසේ පුකාශ කරන ලදී.

> ''අනමතග්ගොයං භික්ඛවෙ සංසාරො පුඛ්ඛා කොටි න පඤ්ඤායති''

සව්ඥයන් වහන්සේ විසින් මෙයින් උගන්වා තිබෙන්නේ සංසාර වුර්තියෙන් යුත් සත්වයන්ට මුල් පටන් ගැන්මක්වක් අන්තිමයක් වත් නැති බවය.

ලෝකයත් එලෙසම ඇතිව නැතිවීමෙන් සදකල් පවතින බවත් බුබදෙශනාවෙහි පෙනී තිබේ.

මීථාාවාදීන්ගේ මේ කියමන් වලින් පවා බුඩ දේශනාවේ තිබෙන සතා තාවය ඔප්පුවෙන බව මෙයින් කාටත් පෙනේ. ඉන් නිසා මැවුන්කාරයෙක් ඇත කියන කිස්තියානි කාරයෙක් ආගම අත්හැර දමා දෙවියෝද සෘෂිවරයෝද අවශෙෂ පණ්ඩිත-යන්ද පිළි ගත් ඒකාන්ත සුන්දර වූ බුඩාගම පිළිගැනීම යුතුය.

මෙයින් පසු හුනුපොල නිලමේ ගැලවුන් කාරයා ගැන කථා කිරීමට පටන් ගත්තාය.

සියළු දෙනා අසන සේක්වා.

ලදවියන් වහන්සේ මාංශාකාරයෙන් මෙලොවට පැමිණ මනුෂායන් ගැලවීම පිණිස කුරුසෙහි ඇන ගැසුන් ලබා දුක් වින්දය. මනුෂායන් පටන්ගැන්මේ පටන් පව්කාරයෝ නිසා ඒ පාපයෙන් මුදවනු පිණිස උන්වහන්සේ වද වින්දය. බොධි සත්වයා පවා ඇස්, ඉස්, මස්, ලේ, අඹුදරුවන් දන් දුන්නාය කියා බුඩාගමේ පොත්වල පෙනේ. එමෙන්ම කිස්තුස් වහන්සේ නොයෙක් අන්දමේ දුක් වින්දේ මනුෂායන් පාපයෙන් මුදවනු පිණිසය. උන්වහන්සේගේ වද විදීම නිසා අපි සියල්-ලෝම ගැලවෙනවාය.

යන මේ අභිපුා**වෙ**න් යුත් කථාවක් ගැලවුන්කාරයා ගැන හුනුපොල නිලමේ විසින් පුකාශ කළාය.

මෙයින් පසු මොහොට්ටිවත්තේ සවාමි කළ කථාව මෙලෙසය. මිතුවූ මහතුනි,

කිස්තුස් වහන්සේගේ වද විදීම නිසා මනුෂායන් ගැලවෙන වාය කියා මෙම නිලමේ විසින් පුකාශ කළ බව මට මෙන් මෙහි රැස්ව සිටින කාටත් ඇමෙන්ඩ ඇත. නමුත් කිස්තුස්ගේ වද වීදීමෙන් මනුෂායන් ගැලවෙන්නේ නැත කියා සියළු සමාගම-වල කිස්තියානි ඉගැනුම් කාරයෝ ඉස්ථිර ලෙස ලෝකයාට උගන්වන බව මට පෙන්වා දෙන්ට පුළුවන. ඒ කෙලෙසද? **හොඳ කළ අය හෙවත් පි**න් කළ අය සදකාලික සවගියට යන බවත්, නරක කළ අය හෙවත් පව් කළ අය සදකාලික නරකාදි-යට යන බවත් කිස්තියානි ඉගැන්නුම් කාරයෝ කියා දෙන බව මෙහි රැස්ව සිටින සියල්ලෝම දනික්.

**හොඳ කළ අය ස**වගීයටත් නරක කළ අය නරකාදියටත් යනවා නම් කිස්තුගේ වද විදීමෙන් සත්වයන්ට ඇති පුයෝජනය මොකද ?

සත්වයින්ගේ පරලොව විපාකය හොඳ නරක දෙක නිසා වෙනවා නම් තවත් කෙනෙක් ඊට වද වින්දය කියන එක පිස්සු කථාවක්ය. මේ අන්දමේ ආදි මධා පරියෝසාන නොගැළ-පෙන වචන මෙබඳු සභාවල පුකාශ කිරීම යුතු නැත.

හොඳ කිරීමෙන් සවගී මොක්ෂ සම්පත් ලැබෙන බවත් නරක කිරීමෙන් සතර අපා දුක් ලැබෙන බවත්, ''කම්ම යෝනි කම්ම බන්ධු කම්ම පටිසරමණා'' යනාදී බුඩ දේශනාවෙන් ඔප්පු වේ.

මේ ගැලවුන් කාරයා සියල්ලන් කෙරෙහිම වාසය කෙරෙත්. ඉන් නිසා තම තමන් කරන්නාවූ හොඳ නරක දෙක නිසා පරලොව සැප දුක් දෙක ලැබෙන කල්පනාවට ගෙන නරක අත්හැර දමා හොඳ කිරීම අතිසයින්ම සුදුසුය.

මින්පසු හුනුපොල නිලමේ විසින් විනිශ්චය කාරයා ගැන කළ කථාව මෙලෙසය.

මිතුයිනි,

යමෙක් කළාවූ වරදට අව්වු දීමට විනිශ්චය කාරයෙක් ඕනෑ බව දුනට අපට ිපෙනෙන්ට ිතිබෙන දේවලින් පවා පෙනේ. වරද කළාවූ කෙනෙක් නඩු ශාලාවක් ඉදිරිපිටට ගෙන ගොස් ඔහුගේ වරද් ගැන විභාගකොට ඔහුට අව්වු දෙනවා මිස ඉබේම ඔහුට අච්චු ලැබෙන්නේ නැත.

එසේම පව් කළාවූ ඇත්තන්ටත් විභාගකොට අව්වු දෙන්ට කෙනෙක් ඕනෑය. කිස්තියානි ආගමේ විනිශ්චය කාරයෙක් සිටින බව කියා තිබේ. එනම් කිස්තුස් වහන්සේය. බුඩාගමේ එබඳු විනිශ්චය කාරයෙක් ඇති බවක් නොපෙනේ. ඉන් නිසා

බුඩාගම පිළිගන්නට බැරිය.

යන මේ අභිපුායෙන් යුත් කථාවක් එම නිලමේ විසින් ගෙන හැර දක්විය.

මේ ගැන මොහොට්ට්වත්තේ සවාමි දුන් උත්තරය මෙන්න. මිතුවූ මහතුනි,

නඩු මාගීය පෙන්වා දීමට විනිශ්චය කාරයෙක් හිටින්ඩ ඕනෑ වා සත්තකය. යම් කෙනෙක් වරදක් කෙළේ වී නම් නඩු මාගීයෙන් ම ඔහු වරදකාරයා වෙනවා මිස නඩුකාරයා විසින් වරදකාරයා කරනවා නොවේය. නඩු මාගීය යහපත් ලෙස උගත් වැදගත් මහත්තැන් දෙපලක් මෙහි දනට සිටින නිසා ඒ මහතුන් මෙහි අදහස හොඳට තේරුම් ගන්නවා ඇත. වරදකාරයෝ වීම සහ නිදහස් කාරයෝ වීමත් දෙකම නඩු මාගීයෙන්ම වෙනවා මිස නඩුකාරයෙක් විසින් නොකරන බව නැණවත් සියල්ලෝම දනිත්.

වරදේ තරමට අව්වුව පෙන්වා දීමට නඩුකාරයෝ පත්ව සිටිනවා මිස අව්වු දීමට පත්වූ නඩුකාරයෙක් ඇත්තේ නැත. පරලොව සැප දුක් දෙක නියම කිරීම ගැන එබඳු නඩුකාරයෙක් හෙවත් විනිශ්චය කාරයෙක් සිටින බව බුඩාගමේ පොත්වල පෙනේ. එනම් සව්ඥයන් වහන්සේය. උන්වහන්සේ සියලු ලෝකයාගේ උත්තම විනිශ්චය කාරයාණන් වහන්සේය. උන්-වහන්සේගේ විනිශ්චයෙහි පුකාර සියලු දෙනාටම අව්වු ලැබේ. නඩු මාගීයෙන් වරදකාරයෙක්වූ පුද්ගලයා බන්ධනාගාරාදියට ගෙනයාමට රාජ දූතයෝ සිටින්නාක් මෙන් සව්ඥයන් වහන්සේ විසින් පුකාශ කළ නඩුමාගීයෙන් වරද පත්වූ අය ගෙන යාමට දූතයෝ සිටිත්. ඒ නම් යමදුත පිසාචාදියයි. මෙ ගැන තව කියන්ට බොහෝ කාරණා තිබෙන නමුත් මේ පමණ සැහේයයි සිතමී.

මෙයින් පසු සදකාල සවගිය නොහොත් මොක්ෂය ගැන දෙපක්ෂය විසින්ම පුකාශ කළ කාරණා ගැන දෙපක්ෂයේම උදවිය සතුටුව කථාව අත්හිටවත්ඩ යෙදුනාය. මේ කථාව ඉදිරිපිට සිටිය සමූහයා කිසි කෝලාහලයක් නැතුව යහපත් අත්දමින් කථා ශුවණය කොට පිටත්ව ගිය බව දුටිමි. නමුත් මේ යහපත් කථාවේ අභිපාථ්ය ගැන කිසිවක් නොදත් කතිසේරු කෙනෙක් පමණක් තමන්ගේ අඥානකමේ ඵලය සභාව ඉදිරිපිට පුකාශ කරන්නාක් මෙන් අථ්යෙන් හිස්වූ කථාවක් කළාය. ඒ නම් හුනුපොල නිලමේ විසින් පුකාශ කළ සව්ඥයන් වහන්සේ සිටිනවාය මුත්වහන්සේ විසිනුත් කියනවාය, ඒ බව කිස්තියානි කාරයෝ දැනගනිල්ලාය. මෙබඳු නින්ද කටයුතුවූ කියමන් ඔහු විසින් පුකාශ කළේ රවටාගෙන හිටිය නූගත් සමූහයා දෙවනුත් රැවටීම පිණිසවාට කොහෙත් සැක නැත.

#### උදන්විට වාද කථාව ගැනය

මෙම වාද කථාව තීන්දු වුනායින් පසු එහි ඇත්ත අව්වුගස්වා පුසිඩ කරන ලෙස අපි දෙගොල්ල ගිවිස ගත්තා සැබෑය. එහෙත් ඒ අච්චුගැස්වීම ගැණ ඊට පසු කිස්තියානි පක්ෂයේ හුනුපොල නිලමේ මා සමහ කිසිවක් නොකී බැවින් ඒ ගැණ නිලමෙලාගේ ඕනෑකමක් නැති බව මට හැඟී ගියාය. එසේ නමුත් මගේ වචනය බොරු වෙන නිසා තනියම ඒ ගැණ වියදම කොට එහි සිඩවූ වාද කථාවේ ඇත්ත මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේ වන මම අව්වු ගස්වා පුසිඩ කෙළෙමි. බුඩ පක්ෂයට හෝ කිුස්තියානි පක්ෂයට කොයි තරම් වාසියක් අවාසියක් වුනත් එහිදී සිබවූ වාද කථාවේ ඇත්ත එලෙසය. ඒ එසේ නමුත් කිස්තියානි පක්ෂයට වාසි ලබා දෙනු සඳහා හුනුපොල නිලමේ විසින් එම වාද කථාව ගැණය කියා තවත් බොහෝ කාරණා අතින් මිටින් දමා ආකූල කොට අච්චු ගස්වා පුසිඩ කළ පොත් පුංචක් මොහොට්ටිවත්තේ උන්නාන්සේ වන මටද සම්බව කියවා බලා ගතිමි. එහි මාතෘකාවට ලියා තිබෙන්නේ උදන්විට වාද කථාව ගැණය කියාය. එය එසේමය. උදන්වීට වාද කථාව ගැන සදපු පොතක්වා මිස උදන්වීට වාද කථාව නොවේය. මම පුසිඩ කළ පතුය උදන්වීට වාද කථාව ගැණ නොව උදන්වීට වාද කථාවමය. යමක් ගැණ සාදන පොත් වලට තමන් ඕනෑ දෙයක් කොපමණවත් අඩංගු කරන්ට පුළුවන. නිලමේගේ පොත ඒ ගැණ සැදූ එකක්ය. කියමින් ආලය ඒ වාද කථාව සිදුවුනු හරි ඇත්ත එලෙසයයි කියනවා නම් අයුතුය. අපි පළමුවෙන් පුසිඩ කෙළේ උදන්වීට වාද කථාව බවද මේ පුසිඩ කරන්නේ හුනුපොල නිලමේ ඒ වාද කථාව ගැන සදුපු පොතට උත්තර බවද සියලු දෙනාම දනගනිත්වා.

**මේ** වගට,

මොහොට්ටි වත්තේ ගුණාතන්ද උන්නාන්සේය. සතර කෝරලේ

# උදන්විට වාද – කථාව ගැණය. හුණුපොල නිලමෙට උත්තර

වීම 1866 ක්වූ පෙබරවාරි මස 1 වෙනි දින උදන්විට විහාරසථානයේදීය.

මෙම වාද කථාවේ දීර්ඝවූ විස්තර හැර සැමකවීන් ගත යුතු හරි අභිපුාව මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද උන්නාන්සේ වින මා විසින් අවවු ගස්වා පුසිඩ කළායින් පසු මගේ පුසිඩ කිරීම වැරදියයි ලොවට හභවන අදහසින් හුනුපොල නිලමේ විසින් පුසිඩ කරන ලද සංගුහයක් ද මටත් දකින්ට ලැබුනාය. එහි කියා තිබෙන කාරණා අභූත නමුත් අප දෙදෙනා විසින් කථා කළ කරණාත් සමහරක් එහි සදහන්ව තිබෙන නිසා ඒ ගැණ යමක් කියන්ට අපටද ඉඩ තිබෙනුය. හුනුපොල නිලමේ ඒ කථාවට උදහරණ වශයෙන් ගෙණහැර දක්වන්ට යෙදුණු අභිධම්යට ඇතුළත් පාඨ කැබලි සමහරක් බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙනවා සත්තකය. එහෙත් ඒ නිලමේ පවා තේරුම් ගෙන තිබෙන කුමය ගැන අපි ඔහුට අනුකම්පා කිරීම යුතු නමුත් ඒවා තේරුම කරලා එම නිලමෙම සැක භය නැතිව පුසිඩ කළ නිසා ඉතින් ඒ ගැණ යමක් නොකියාම බැරිය. පළමුවෙන් අපි දෙදෙනා කථාව කළ දවසේදීත් නිලමේ විසින් එම පාඨ කැබලි කියා තේරුම් කළ නමුත් ඒවායේ වැරදි **ලපන්වී**ම ගැණ මා විසින් වචන මානුයකින් පමණවත් නිලමේට තරවටු නොකෙළේ අපේ කථාවෙන් ගතයුතු අභිපුා මානුය පමණක් ගැනීම සඳහා පමණක් නොව පටන් ගත් වාදය අස්සේ තවත් ගණන් නැති අතු වාද උපදින නිසාය. ඒ එසේ නමුත් නිලමේ ඒ ගැන කල්පනා කරලා තිබෙන්නේ එම තේරුම අපිත් එලෙසින්ම පිළිගත් බවය. ඒ නිසා අපි **තේරුම් ගත්තේ නිලමේ පාඨ කැබලි තේරුම් කරලා අව**වු ගස්වා පුසිඩකළ සැක හය නැති කමෙන්ය.

### පළමුවෙනි කාරණය ගැණය

නිලමේ විසින් මැවුම් කාරයෙක් ඇති බව ඔප්පු කිරීම පිණිස ගෙනහැර දැක්වූ

''තත්ථ කතමං ඤාණං'' යනාදි පාඨයෙන් ඤාණයක කුමයක් හභවනවා මිස මැවුන් කාරයෙක් ඇති බවක් කිසි කලෙක හැහෙන්නේ නැත. ඒ බව නිලමේට තේරුම් ගැනීමට සුදුසු වූ දෙනශක්තියක් ලබාගන්ට කැමති නම් දැන්වත් පාලි භාෂාව හා එහි නිරුත්ති ලක්ෂණත් මඳක්වත් ඉගෙනගන්ට අපි

ආරාධනා කරමු. සූතු සන්නයක් බලා ගත් පමණින් පරම ගම්භීර අභිධම්ය තේරුම ගැනීමට තැත් කිරීම එම නිලමේ කිස්තියානි ආගමට ගියාට කුඩා නැත. එහෙත් අන්තිමට තිබෙන ඉදං ඤානං යමතම්වත් නිලමේට මතක් නූනාටත් කණගාටු වෙමු. තවද නිලමේ දක්වූ එම පාඨයෙහි තිබෙන ''න තස්ස පරිහාණි සබ්බ කාලං පවත්තති'' යන්න ගැණ නිලමේ කියන්නේ නම්, විනාශයක් නොව සද කල් පව**නි**න දෙවියන් වහන්සේ බව ඔප්පු වෙනවාය කියාය. කිස්කියාකි ආගමේ කියන මැවුම් කාරයාට කිසි කලක අන්තිමයක් නැ**කිව** සදකල් පවතිනවාය යනු බයිබලයෙන් නිලමේ දනගෙන තිබෙන පලියට, සබ්බකාලං යනුත් එලෙසයයි පණ්ඩිත වූ නිලමේ තේරුම් ගත්තාට කනගාටුය. ස<mark>බ්බකාලං යන්නෙහි</mark> කාලං යනු නිලමේට තේරුම් ගත හැකි නමු<mark>ත් (සබ්බ)</mark> යන්නෙහි විශෙෂ විභාගය තේරුම් ගැනීම (ශ<mark>බද ශාස්තුයෙහි</mark> පටුත්වයක් නොමැති බැවින්) නොහැකිය, නිල**ෙම ද**න්නේ සබබ ශබදයට (කවුරුත් දන්නා) නිපුදේශ සඵාථ්ය පමණක් නිසා යථොක්ත තේරීම කළා හරි නමුත් සබ්බ ශබ්දය, සපුදේශාට්යෙහික් පවත්නා බව දන්නෝ නිලමේගේ තේරුමට කුමට හමේාත්පාදනය නොකරද්ද, සබ්බස වො සාරිපුත්ත සුභාසිතං පරියායෙන, යනු හා සබ්බං වො භික්ඛවෙ **දෙසිස්සාම්**, තං සුනාථ සාධුකං මනසි කලරාථ, භාසිස්සාමී යනු ද ස**බබං** සබ්බතෝ සංජානාති, යනු ද අපේ පණ්ඩිත නිලමේ කෙලෙස තේරුම් ගනීදයි නොදනෙයි. ශාස්තු ලඎණ ඔහේ තිබ්බාවේ. හුණුපොල නිලමේ බුඩාගමට විරුඩව සටන් කරමින් දුරයින් ටික කිස්තියානි ආගමට ගත්තොත් හැමදම පඩි දෙනවා යයි, පාදිලි කෙතෙක් කීවොත් මේ පාදිලි කැත කීවේ මම සසර සිටිත තුරු සද කල්හි මට පඩි දෙනවා කියා යයි නිලමේ තේරුම් ගත්තොත් නිලමේ ගේ දනීම ගැන ලෝකයා මක් නොසිකද්ද? මැවුම් කාරයෙක් හිටින්ඩ ඕනෑ බවට කාරණා පෙන්වන්ඩ කැමති අපේ පණ්ඩිත නිලමේ විසින් බුඩාගමේ පොත්වල තිබෙන පාලි කැබලි ඔහේ තිබෙන්ඩ හැර වෙන කිස්තියානි කාරයෝ කියන කාරණා වලින් එකක් දෙකක් කිවානම් මේ පමණ පැටලිල්ලක් වෙන්ට ඉඩ නැත. අල්ලතොත් අල්ල මහ එකාම කීවා වාගේ බුඩාගමේ දේශනා වෙන්ම මැවුම් කාරයෙක් ඇති බව පෙන්වන්ට ගිය නිසා නිලමේගේ දැනීමේ තරම එලිවුනා පමණක් නොව සමහර ලෝකයා හිතට

ගෙන තිබුණු බර ගතියත් පැහැදිලි වෙන්ට පලව්ව, නිලමේ කියන ලෙස දෙනය මැවුන් කාරයා වුනත් දෙනයෙන් අමුතු යන්තු සූතුාදි උපකුම උපදවන්නට පුළුවන්වා මිස සත්වයන් අමුතුවෙන් මවන්ට බැරිය. එහෙත් එම දෙනය ශරීරයට එකහ වීමෙන් මිස තනි දෙනය හුදකලාව පවතිමින් කිසිවක් කරන්ට බැරිය. ඒ බව විස්තර ලෙස මගේ පළමු වෙනි පුසිඩ කිරීමේදී කියා ඇති නිසා මෙහි විස්තර නොකරමු.

#### දෙවෙනි කාරණය ගැණය

"යත්තකං ඤාණං එත්තකං පට්ඨාතං" යනාදී පාඨය දක්වමින් නිලමේ කියන්නේ නම් මෙයිනුත් සෑමකැන්හි පිරී පැතිර වැඩ ඉන්නාවූ අපුමාණවූ දෙවියන් වහන්සේ බව ඔප්පු වෙනවාය යනුයි. "එත්තකං පට්ඨානං" යනු සන්න කිරීමේදී, ඒ ඥණය පැතිර පැවතීමට එපමණ අවකාශ ඇත්තේය යනු නිලමේ කියා තිබෙයි. මේ වාද කථාව නිසා නිලමේට පාළි භාෂාව හා එහි වාාකරණ ද ඉගැන්වීමට අපට නුපුළුවන් නමුත් "එත සද්දෙ සමීප වචනො" යනු ද පට්ඨානං ගති හෙතුසු යනු ද, දන්වත් හිතට ගත්ට හොඳයි. මේ නිලමේ කියන ලෙස යථොක්ත පාඨයෙන් සෑම තැන්හි පිරි පැතිර වැඩ ඉන්නා දෙවි කෙනෙක් ඇති බවක් අපට තේරුම් ගන්ට බැරි වුව ද එබළු දෙවි කෙනෙක් ලෝකයෙහිවත් හිටිනවා නම් එය අපූරුවකි. මක්නිසාද යත්, යමෙක් සෑම තැනම වැඩ ඉන්නවා නම් කියන්ට සහ හිතන්ටත් ලැජ්ජා පිළිකුල්වූ තැනුත් ලෝකයෙහි තිබෙන නිසා එබළු තැන් වලත් ඒ තැනැත්තා ඇතුවාට සැක නැත. දෙවියෙක් හෝ යකෙක් හෝ මේ ලෝකයෙහි සෑම තැනම පිරි පැතිර හිටින්ට ගියොත් අනිත් ලෝකේ තිබෙන සවිඤ්ඤාණක අවිඤ්ඤාණක වස්තුන් තැබීමට වෙනින් ලෝකයක් ඕනෑ ය. ඒ නිසා මෙ බළු කෙනෙක් ඇති බව හිතන්ට නිලමේ පෙන්නූ කාරණාව හිස්ය.

### තුන්වෙනි කාරණය ගැනය

"ඤාණ පරියන්තිකං ඤයාය" යනාදි පාඨ දක්වා මුලින් කි කාරණයම නිලමේ කියා හිටිනවා පමණක් නොව උන්වහන්සේ මැවූ දේවල් උන්වහන්නේසේ නියම වාාවස්ථා වලට වෙනස්ව නොපවතින බවද ඔප්පු වෙනවා යයි කියනවාය. ඒ ගැන අපට කියන්ට තිබෙන්නේ මෙපමණය. ඒ නම් අහස්හි ගමන් කරන වලා පටලය දෙස යමෙක් බලාගන මේ වලා පටලය මේ මේ සටහන් ඇත්තේ යයි නානා පුකාර සිංහ වාාසු මෘග සූකර වෘක්ෂ පව්තාදි ආකාරයන්ට යොමුකොට සිතන කල්හි ඒ වලා පටලය ඒ ඒ ආකාරයට පැමුණුනාක් මෙන් පෙනෙන්නා වාගේ නිලමේන් මැවුන් කාරයෙක් සෑම තැනම පිරී පැතිර වැඩ ඉන්නවා යයි සිතින් සිතාගෙන පොත් අතට ගෙන බලන කල්හි මේ සියලු පොත් වලම සියලු පාඨ වලම කියා තිබෙන්නේ මැවුන් කාරයෙක් සැම තැන පිරී වැඩ ඉන්නා බව යයි නිලමේට තේරුම් යනවා හේමයි, රතුන් හැදීමට උත්සාහ ගනිමින් ඒ ගැන වාහවෘතව බෙහෙත් සාදන්නෙක් මෙසේ කීවාඑ. දම්පියාවේ සියළු ගාථාවලම කියා තිබෙන්නේ රතුන් සාදන ගුරුකමය. එය බොහෝ දෙනෙක් තේරුම් නොගෙන තිබෙනවාය කියාය.

ඒ වගේ හුනුපොල නිලමෙන් අභිධම්යට අන්තුණික වූද නොවූ ද නොයෙක් පාඨයන් දක්වමින් ඒවායින් තේරුම් යන්නේ සියලු කැනම පිරි පැතිර වැඩ ඉන්නා දෙවිකෙනෙක් ඇති බවයයි කියනවාය. අපට උමතු ගතියකුත් නැති නිසා නිලමේ කී පලියට එලෙස තේරුම් ගන්ට බැරිය. කවද නිලමේ කියන්නේ නම්, උන්වහන්සේ මැවූ දේවල් උන්වහන්සේ කළ වාවසථාවලට වෙනස්ව නොපවතින බවය. කිස්තියානි ආගමේ කියා තිබෙන හැටියට ලෝකයෙහි තිබෙන සවිඤ්ඤාණක අවිඤ්ඤණක සියල්ලම දෙවියන් වහන්සේ මැවූ නිසා බුඩාගම් කාරයෝ බුඩාගම අදහන්නෙත් මරක්කල ආගම් කාරයෝ ඒ ආගම අදහන්නෙත් තවත් ආගම් කාරයෝ ඒ ඒ නොයෙක් නොයෙක් ආගම් අදහන්නේත් ඒ දෙවියන්ගේ වාවසථාව පිට වෙන්ට ඕනෑය. මක්නිසාද? ඒ දෙවියන්ගේ මැවිල්ල ඒ දෙවියන්ගේ වාාවස්ථා වලට නොවෙනස්ව පවතිනවා යයි කියන නිසාය.

එවිට කිස්තියානි කාරයෝ දෙවියන් අදහන්නේත් බුඩාගම කාරයෝ සව්ඥයන් වහන්සේව අදහන්නේත් **දෙවි**යන්ගේ වාවසථාව පිට නිසා දෙගොල්ලටම අමුත්තක් නොවිය යුතුය. එසේ බැලූ කල හුනුපොල නිලමේ කිස්තියානි ආගමට ගොස් අඥනයින් ඒ ආගමට ගන්ට උත්සාහ කිරීමෙනුත් (පඩි සවල්පයක් ලබාගැනීම මුත්) අමුතු එලයක් නැති බව පේනවාය.

#### සතරවෙනි කාරණය ගැණය

කියා නිලමේ දක්වා තිබෙන්නේ මෙලෙසය. අසංඛත ධාතුව නම්වූ එකම මුල් ධාතුවක් ඇතිබවත්, සංඛත ධාතුව යයි කියන ලද කාලික වූ චක්ෂු ධාතු ආදී සතලිතක් ධාතු ඒ සදකාලික මුල් ධාතුව නිසා වෙන බවද පුශ්න වාහකරණ විධියකින් යුත් පාඨ පිළිවෙළක් මා විසින් කියා දුනිමි, කියාය. මෙ ගැන මම කියන්නේ නම් පුශ්න වාහකරණ විධියකින් යුත් ධාතු ගැන කියා තිබෙන (පිළිවෙළක් කොහොම නමුත්) පාඨයක් කිව්වා සැබෑය. නමුත් එම පාඨයෙන් (හුනුපොල නිලමෙ දුන් කියන ලෙස) අසංඛත ධාතුවකින් චක්ෂු ධාතු ආදී සතලිනක් ධාතු සැදෙන බවක් ඔප්පු දුන්නේ වත් එලෙස ඔප්පු දෙන්ට පුළුවන් කමක් තිබුණෙවත් එලෙස පාඨ පිළිවෙළක් බුඩාගමේ ඇත්තේ වත් මත්තට එලෙස පාඨ පිළිවෙළක් බුඩාගමේන් පෙන්වන්ට නිලමේටම පුළුවන් වන්නේවත් නැති බව සත්තක ලෙසටම කියන්නට පුළුවන. පොත ලොකුවෙන නිසා ඒ පාඨ මෙහි අඩංගු කෙළේ නැත යන නිලමේගේ කීමෙන්ම එහි හිස්කම පණ්ඩිත වූ සියල්ලෝ හඟිත්. අසංඛත ධාතුවකින් සංඛත ධාතු හැලදන බව කියාපු පාඨ පිළිවෙළක් බුඩාගමේ තිබෙනවා නම් අනෙක් පාඨ දක්වූවා වගේ ඒවත් නොදක්වා පොත ලොකු වෙනවාට ඔච්චර ලෝහ කමක් මොකද?

තවද ධාතුවල සවභාව දැනගැන්ම ඉතා දුෂ්කරය කියාද පෘථිවි ධාතුව කර්කශ ලක්ෂණය කියා බුඩාගමේ පොත්වල **ජෙනවාය කියාද තව දේවල් පෘථිවි ධාතුවය කියා බොහෝ** දෙන තේරුම කර දෙනවාය කියාද ඒ ඔවුන් ධාතුවෙත් ලක්ෂණයෙන් වෙනස නොදන්නා කමෙනුයි කියාද නිලමේගේ පොතේ කියා තිබෙනවාය. ධාතුවල සවහාව දුන ගැන්ම ලේසි නොවන බවත්, පඨවී ධාතුව කර්කෂ ලක්ෂණ බව බුඬාගමේ පොත්වල කියා තිබෙන බවත් තද දේවල් පෘථිවි ධාතුවට ඇතුළත් බවත්, එසේම බොහෝ දෙන තේරුම් කරදෙන, බවත් සැබෑය. ධාතුවෙත් ලක්ෂණයෙත් වෙනස නොදන්නා කමින් එලෙස තේරුම කරන වාය යනු නිලමේගේ නොදත්කමින් කියන බොරුවකි. තමන්ගේ නොදත්කම ලෝකයාට භාරදී නිලමේ කථාකරන එක බරපතල වැරැද්දකි. ධාතුවත් ලක්ෂණයත් දෙක වෙනස් කරන්ට පුළුවන් බව නිලමේ <mark>කි</mark>යන නුමුත් එය තේරුම් ගැනීම අපහසුය. මලත් ඒ මලේ තිබෙන සුවඳත් වෙන්කරන්ට බැරුවා වාගේ ධාතුත් ඒ ධාතුවල තිබෙන ලක්ෂණත් වෙනස් කරන්ට බැරි බව නිලමෙට නොතේරෙන්නේ ඇයි. නොතේරුම් කමක් යමෙකුට තිබීම පුදුමයක් නොවන නමුත් එය හරි තේරුම යයි සිතා ගනිමින් ලෝකයාගේ හරි තේරුමට දෙස් කීම පුදුමයකි. පෘතුවි ධාතුව කර්කෂ ලක්ෂණ බව හා කද දේවල් පෘථිවි ධාතුවට ඇතුළත් යයි කියන ලෝකයාගේ කීමට දෙස් තබමින් නිලමේ කියන්නේ මෙ<mark>ලෙසය.</mark> ''පහවො සමඤ්ඤං වාලක්ඛණං නාමං'' යනු දක්වා එම තේරුම් කරන්නෙත් කෙසේද යත්, යමකින් යමක් වී හෙවත් හටගෙන නමකින් වාාවහාර වේද? ඒ ලක්ෂණය නම් වේ. මෙසේ තෝරුම්කර දෙවනු විශේෂ වශයෙන් යථොක්ත පාඨයෙහි අභිපුාව දීමට මෙලෙස කියනවාය. මෙහි විශේෂ නම් දුවා නොවූ ගුණ නොවූ ධාතුවල බලය කරණකොට ගෙන දුවාවත් ගුණවත් සියඑ දේවීල්ම ලකුණ රස පුතුපුපපාත පද්පොත වශයෙන් සැදෙන බව බුඩාගමේ පොක්වල පැහැදිලිව තිබෙනවාය. සමහර පණ්ඩිතවරු පවා ඒවා නොවීමසන එක වරදයි කියමින් (බලි අරින්නෝ හැම කවිවලම අන්කීමට ආයිඛේවා. කියන්නා වගේ) සියලු දේවල් මවන්ඩ බලය ඇති මැවුන් කාරයන් වහන්සේ බව මෙයිනුක් ඔප්පු වෙනවාය කියනවාය. මෙ නිලමේ දනට දකුත් වැටිච්ච කෙනෙක් දනුත් මේ කාරණාවේදී ඔහුව අපි ඉතා කුඩා බිලින්දෙක් කොට සලකන්නෙමු. මක්නිසාද? පෘථිවි ධාතුව කර්කෂ ලක්ෂණය යනාදි නිවැරදි වූ කියමන් ඔහුට තේරුම් ගත නොහැකිව ඒ ගැන වරද යයි කියමින් සහ බුඩාගමේ පොත්වල පේන හරිවූ පාඨයන් වරද්ද ගෙන ඒ වරදවූ පාඨයන් ඔහුට ඕනෑ ලෙසට කිසි අගක් මුලක් නොසලකා නොදනුමකමින් තේරුම් කරන නිසාය. ''පහවො සමඤ්ඤංවා ලක්බනං නාම'' කියා පාඨයක් බුඩාගමට අදල කිසිම පොතක පතක නැතුවා පමණක් නොව නිලමේ කියන අභිපාව ඇතිව පාඨයක් වත් ඇත්තේ නැත. ''සභාවො සමඤ්ඤං ලක්ඛණං නාම'' කියා පාඨයක් අභිධම් අටුවාවක ඇති බව අපට මතකයි. එහි අභිපාවත් නිලමේ කියන ලෙස නොව සභාවො, (යමක ඇත්තාවූ) සවභාව; වා, නොරහාත්: සාමඤ්ඤං, (එහි පැවති) සාමානා (ගති) ය; ලක්ඛණං නාම, ලක්ෂණය නම් වේ, යනුයි. මේ මීස නිලමේ කියන ලෙස පාඨයක් වත් අභිපාවක් වත් බුඩාගමේ කිසිම තැනක නැත. අහෝ! නිලමේගේ පණ්ඩිතකමේ දුප්පත් හැඩ කොතනදෝ වැරදිව්ව සූනු සන්නයක තිබී නිලමේට මේ අභූත වූ පාඨ කැබෙල්ලක් ලැබී එහි පහවෝ කියා තිබුනා දැක පහවො කියන්නේ හටගැන්මට යයි කියාද සමඤ්ඤාං කියා නාමයක් නමට පාලි පොක්වල තිබෙනවා දක නිලමේ මේ ගැන රැවටුනාට අපටත් කණගාටුය. ටිකක් ඉගෙන ගන්නවාට වඩා නුගත්කම හොඳය යන ඉගුීසි පණ්ඩිතයාගේ කීම මට මෙහිදී සිහිවුනාය. ඉතින් මේ හුනුපොල නිලමේ සාදගත් පාඨයෙහි අභිපුාවත් බැලුවාම මේ තැනැත්තා මට සම්මුඛ වී කථා කළායින් බැලිවාම මේ තැතැතතා මට සමමුබ ව කටා කළායන නොසිතනවා විනා උමතු ගතියක් නැතැයි නොසිතාම බැරීය. මේ නිලමේ මහණකමේ සිටියදී බණ දෙසා බෑවෙත් මේ තේරුම් කමිත් නිසා ඒකත් පුදුම වෙන්ට කරුණකි. මෙහෙම නිසා කුිස්තියානි ආගමට හැරී ගියා මිස බුබාගම් ගැන පැහැදිලි වූ දනගැන්මක් නිලමේට ඇතුව තිබුනා නම් ඔය ගමන නොයනවා සත්තකය. ඇරත් මේ නිලමේ මහනව සිටිස කාලේ බණ දේශනාවට යනවා යයි කියන ලීලාව සැබෑ නම මොහු හොඳ කිස්තියානි ආගමට මිස බුඩාගමට නොවේය. එපමණක් නොව කොයි ආගමක නමුත් සර්ධාවෙන් භීනව සහ පුතිපත්ති සූනාාව යමෙක් වසනවා නම් ඔහු අනික් ආගමකට හැරී යාමත් පුදුම කරුණක් නොවෙයි.

තවද පස්වෙනි කාරණය ගැන පාඨයක් නොදක්වූ නුමුත් බුඩාගම ගැන ආරංචියක් නිලමේ විසින් කියා හිටිනවාය. කෙසේද යත් – ලොකොත්තර ධම්ය අවබෝධ කළවුන් චුත වුනත් ඒ ඤාණය කිසි වෙනසක් නොව පවතින බව බුඩාගමේ පොත්වලම පේනවාය යනුයි. මෙහෙම එකක් නිලමේ හීනෙන් දකලාවත් කියනවාද? නොහොත් ඉහත කී ලෙස සම්භවූ පාඨයකවත් මේ බව කියා තිබෙනවාද? එසේත් නොවේ නම් පිරිසිදු විඤ්ඤාණයේ ආරංචිය මාතර පලාතෙන් වත් දන කියනවාද? යනු අපි හරිහැටි නොදන්න නිසා නිලමේම එය තීන්දුවට කියන තුරු ඒ ගැන උත්තර නොදී නවතින්නෙමු.

### හවෙනි කාරණය දක්වන්ට පටන් ගෙන පණ්ඩිත වූ නිලමේ කියන්නේ නම්

බුඩාගම් කාරයෝ බුදුනුත් සව්ඥයන් වහන්සේත් එක්කෙනෙක කියනවා මිස බුදුන් වෙනම කෙනෙක සව්ඥයන් වහන්සේ වෙනම කෙනෙක සව්ඥයන් වහන්සේ නම් අදුවා අසරීරික කෙනෙක. මේ කාරණා දුස්කරාරි වලින් පුතිමණ්ඩිත හාරනය පට්ඨානාදි වශයෙන් තිව්ඩවූ අවිසර්ජනීය පුශ්න වලින් සර්ජිත පෙල අටුවාලීනාර් වලින්ම පෙන්වන්ට පුළුවනය කියා මම ඒ පොත් අතට ගෙන බලන්ට කීයෙමි. ඒ පොත් නොබලාම මොහොට්ටිවත්තේ උන්නාන්සේ මම කී කාරණා පිළිගත්තාය යනුයි. බුදුනුත් සව්ඥයන් වහන්සේත් දෙදෙනෙක් බව දේශනා අටුවාලීනාර් වලින් පෙන්වන්ට නිලමේට පුළුවන කියා මම ඉදිරිපිටම නිලමේ කීවා සැබෑය. නමුත් ඔහුගේ පෙන්වීම මුල කී බුඩාගමේ පාඨවලින් සෑම තැනම පිරි වැඩ ඉන්නා දෙවී කෙනෙක් ඇති බව ඔප්පු කළා වාගේ වෙන්ට පුළුවන් නිසා ඔහුගේ ඒ බොරු හැල්ල නාවුස්සා කථාව කොට වෙන්ට ඕනෑ බැවින්ද, පෙල අටුවාටීකාලීනාර් ගැන හුනුපොල නිලමේගේ පටුත්වයේ තරම තත්වූ පරිද්දෙන් මට හැඟී ගිය බැවින්ද, ඔහු පෙන්වන්ට ආරම්භකර ඒ කාරණය ගැන සභාව හිනා නොකරවා ඉන්ට උත්සාහ කළේ වී නමුත් සියල්ලෝම සිනාවුනා සැබෑය. ඒ ගැන නිලමේ කල්පනා කරලා තිබෙන්නේ නිලමේට එබන්දක් පෙන්වන්ට පුළුවන් බවක් මම හිතට ගත්තාය කියාය. ඒ ගැන නිලමේට ඕනෑ හැටියක් හිතා ගන්ට අපි හැම වෙලේම අවසර දෙන්නෙමු. තවද බෞඩ ශතකය කළ චන්දභාරතී විසින් එම පොතෙහි කියා තිබෙන ''චීදකාරං'' යනාදි ශ්ලොකයෙනුත් සව්ඥයන් වහන්සේ වෙන්කොට පිහිට ඉල්ලා තිබෙන අභිපාවෙන්ද සිදත් සහරාවෙහි ''මහද ගඳ කිළිකර'' යනාදි ගීයෙන්ද සව්ඥයන් වහන්සේ අසරීරික බව ඔප්පු දුනිමු කියාද, නිලමේගේ පොතේ තිබෙන්නා. ඒ ශ්ලොකාදියෙන් එබන්දක් ඔප්පු කළාය යනු කෙලෙස වෙතත් ඒ ශ්ලොකාදිය නිලමේ එහිදී කිවා සැබෑය. ඒවා ගැන කිය යුතු කරුණු අපේ මුල පතුයේ කියා ඇති නිසා මෙහිදී මධා සථ කරමු. නැවතත් කියන නිසා මෙහිදී යමක් කිය යුතුය. නිලමේගේ මේ කියමනේ අභිපාව නම් බෞඛ ශතකය කළ පණ්ඩිතයා පිහිට ඉල්ලා තිබෙන්නේ සව්ඥයන් වහන්සේ ගෙන් නොව යෙහෝවඃ ගෙන්ය යනුයි. එසේම සිදත් සහරාවෙහි මුල ගීතයෙහි කියන සව්ඥයන් වහන්සේත් යෙහෝවඃය යනුයි.

යම් කාරණාවක් තේරුම් ගැනීමේදී හෙවත් සෙවීමෙහිදී අග මුල මැද යන තිවිධ සථානයන්ම කල්පනා කටයුතුය. එහෙත් හුනුපොල නිලමේ එසේ කල්පනා නොකරන බව අපට සැක නැතුවම කියන්ට පුළුවන. මක්නිසාද? බෞඩ ශතකයේ තිබෙන චිදකාරං යනාදී ශ්ලෝකයට අගින් හා මුලින් තිබෙන අනෙක් ශ්ලොක ගැන හා සිඩාන්ත සංගුහයේ තිබෙන ගීයට අගින් තිබෙන අනික් කියමන් ගැනත් නිලමේගේ කිසි කල්-පනාවක් නැති නිසාය. බෞඩ ශතකයෙහි අගින් මුලින් තිබෙන අනික් සියලුම ශ්ලොක වලින් බුදුරජානන් වහන්සේට ස්තූති හා නමස්කාර කරන අතර (මේ නිලමේ සව්ඥයයි නමක් සාදගත්) යෙහෝවාට නමස්කාරයක් වත් ස්තූතියක් වත් ඔහුගෙන් පිහිට ඉල්ලීමක්වත් කරන්ට තිබෙන ඕනෑකම මොකද? සිදත් සහරාව කළ පණ්ඩිකයාද තමන්ගේ පුකරණය පටන් ගැන්මෙහිදී සව්ඥවූ අප බුදුරජාණන් වහන්සේව සිහි. කළ බව අලංකාර කොට හැහවීම පිණිස ''මහද ගඳ කිළි කර'' යනාදී ගීය කීවා මිස නිලමේ කියන යෙහෝවා කෙනෙක් හෘදය තුළ වාසය කරන බව කීවා නොවෙයි. නිලමේට සිහි කල්පනාවක් තිබෙනවා නම ගඳ කිළියක් යෙහෝවාට නැති බව හා එය කාට අයිති එකක්ද කියා හිතන්ටත් ඉඩ

කරුණු නොසලකා මුබාරුඪවූ පලියට කියනවා නම් මක්කා කියන්ට බැරිද? වෙනම සඵිඥවූ දෙවී කෙනෙක් ඇති බව බුදු රජාණන් වහන්සේත් වදරා තිබෙනවා යයි බුඩාගමේ පොත්වලින් පෙන්වන්ට දහලන නිලමේට චන්දුභාරතී ආදී බුාහ්මණ පණ්ඩිතයන්ගේ කියමන් ගැන මක්කියන්ට බැරිද?

#### හත්වෙනි කාරණය ගැනය.

නිලමේ විසින් කියා තිබෙන හැල්ල එම නිලමේට මීස අපට තේරුම් ගත්ට නොහැකි බැවිත් ඒ ගැන යමක් කියන්ට ඉඩ නැත. පළමුවෙන්ම කථාව කරන දවසේදීත් බින්දුව කුත් ඒකෙන් ශබ්දයක් නහින හැටියකුත් මහා සමුදුයෙන් නැගි රැළ වේගයක් මෙන් ඒ බින්දුවෙන් ආකාරයක් නික්මෙන බවකුත් නිලමේ කීවා සැබෑය.

ඒ දවසේදීත් ඒ කථාව මොහොට්ටි වත්තේ උන්නාන්සේ වන මම පමණක් නොව ඒ සභාවේ හිටිය කාටවත් තේරුනේ නැති බවත් මටද හැඟුනි. මේ කාණ්ඩයාගේ අවසානයෙහි එම නිලමේම මෙසේ කියති කෙසේද? මේ කාරණා මෙහෙම සංක්ෂේපයෙන් කියා තේරුම් කර දෙන්ඩවත් අසා තේරුම්කර ගන්ඩවත් ඉතා දුෂ්කරය කියාය. නිලමේගේ ඒ කථාව සභාවට තේරුම් තොගිය බව තමන්ටම හැඟුනු නිසා තමන්ගේ ලැජ්ජාව මකාගන්ට මෙහෙම කී එක වටින්නේ නැත. මේ ඇර නිලමේගේ පොතේ අපි විසින් උත්තර දියයුතු වෙන වැදගත් කාරණයක් නැතුවා පමණක් නොව අපි විසින් ඒවා ගැණ කිය යුතු කාරණා සහ උදන්විටදී වුනු වාද කථාවේ හරි ඇත්ත සංක්ෂේපයෙන් මා විසින් පළමුවෙන් මේ ගැන පුසිඩ කළ පතුයේ ඇත. තවද නිලමේගේ පොතේ අන්තිම හරියේදී මා සම්බන්ධ කරගෙන කියා තිබෙන කාරණා වලින් සමහරක් සැබැය කියන්ටවත් පුළුවන් නමුත් බෝ පභුව නිලමේට ඕනෑ-වාට කියා තිබෙන අභූත බොරුය. ජාතක පෙලේ ගාථා පමණක් බුඩ දේශනාව බවත් ජාතක කථා එලෙස නොවන බවත් එහිදී මම කීවා සැබැයි. නමුත් නිලමේ ආරංචියෙන් දන ගත් බුද්ඩාගමේ හැටියට ජාතක කථාත් බුඩ දේශනාවයයි ඊට පුථමදී සිතා සිටිය නිසා මගේ කීම නිලමේට අපූරුවක් ලෙස වැටහී ගියා පමණක් නොව ඒ නිසාම එය නිලමේගේ ලපාතටත් අඩංගු කළා වෙන්ට ඇත. නිලමේ බු**ඩාග**මේ **ල**පාත් වලින් කිස්තියානි ආගම සැබෑ කිරීමට යෑම අඥාන ආඩියා තමා අත තිබුණු හක් ගෙඩිය ගහට දමා දෙවනු තමා කරා ගෙන්නා ගැනීමට කළ උත්සාහයට වඩා කුඩා නැත.

ලපර එක් ආඩියෙක් තමන්ගේ උසස් කම පෙන්වීම පිණිසත් අඥානයන් රැවටීම පිණිසත් තමන් අත තිබෙන හක් ගෙඩිය ගහට දැමීමත් ඉදවනු තමන් අතට එනවාය කියා බොරුවක් පුසිඩ කොට හිටියේය. එය ඇසූ මනුෂායෙන් ඒ හාස්කම බැලීම පිණිස ආඩියත් සමග ගඩ්ගාවක් සමීපයට පැමිණ හක් ගෙඩිය ගහට දමීම පිණිස ඉල්ලා සිටියෝය. ආඩියා තමන්ට මෙයින් මොන උපායකින් වත් බේරෙන්නට බැරි නිසා හක් ගෙඩියට මතුරා ගහට දම්මාය. හක් ගෙඩිය වතුර යටට බැස්සා මිස තමා කරා ආවේ නැත.

බුඩ දේශනාවෙන් කිස්තියානි ආගමේ සැබෑකම පෙන්වන්ට හුනුපොල නිලමේ කරන උත්සාහය මෙම අඥාන ආඩියාගේ උත්සාහයට වඩා කුඩා නැත.

#### කවිය මෙන්න

| හි හා | කකා උන් සැටියේ හිහා නො   | කා  |
|-------|--------------------------|-----|
| වී කා | රයෙන් වැහුනිය මුගෙ ඇහේ ය | කුා |
| එ කා  | කී බසට රැස්වී දෙගොඩ රැ.  | කා  |
| ස කා  | කිවත් නෝවීය ගහ දුමු හ    | කා  |

## දූනමිති කමක්

| වාසනාව තිබෙන තුරාම වැඩ සෑදි යාම බොරු නෑ සැබැ | යි.  |
|----------------------------------------------|------|
| ඒ වුනාට සැම දම ඒක නොතිබේය ඊට නපුරක් යෙදෙ     | සි   |
| සෑම දම පිරිනීම වීම දළ ලෝබ මෝහ උදේසා තම       | යි   |
| දේසනාව හොඳ දේකි ඊට පැවතීම කාට කාටත් හොඳ      | . යි |



# බද්දේගම වාදය

# බද්දේගම වාදය

# බෞඩ පක්ෂයේත් කුිස්තියානි පක්ෂයේත් පුශ්න සහ උත්තර.

''විඥාත ශාස්තු විසරෛරපි බුදයි මද්භිර් බුඩාං සවයා නව ශතො විදිතොප නෙහා යෙනෙහ යසාාව මතෞ මිලිතා ඉමාථා නිතා බුටෛශ්ව විබුටෛශ්වමුනිස්ස සෙවාঃ''

බද්දේගම පන්සලක වසන සුමඩ්ගල නම් වූ කුඩා භික්ෂු නමක්හුගේ වාසසථානයට එක් දිනක් එම ගමේ කිස්තියානි දෙවසථානය අාශුය කරන කතිසේරු තනතුරට පැමිණීම පිණිස පුහුණු කරන දස දෙනෙකුට වැඩි තරම් සමූහයක් පැමිණ බුඩාගම හා කිස්තියානි අාගම පිළිබද වාද කථාවක් ටිකක් දුර කථාකොට දන් වැඩිදුර කථාවට අවකාශ නැත. නැවත කථා කරන්ට පුසන්න දිනක් නියම කළාම අපි පැමිණෙමුව කියා කිස්තියානි සමූහයා එතැනින් නික්ම ගියෝය. නැවත සුමඩ්ගල භික්ෂුව විසින් වම් 1864 ක්වූ නොවැම්බු මස 21 වෙනි දින එන්ට කියා නියමකොට ලියුමක් යැවූ නමුත් ඒ අතර එක් දිනක කිස්තියානි කීප දෙනෙක් අවුත් අපට වාදය ගැන මේ ඉඩමට එන්ට නුපුළුවන. තානායමට නම් එන්ට පුළුවනැයි කියා ගියෝය.

ඉන්පසු එකී 21 වෙනි දින දක්වාම කිස්තියානි සමූහයා වාද කථාවට එන බවක් බුඩාගමේ සමූහයාට නොදන්වූහ. නමුත් ඒ නියම කළ දින කිස්තියානි පාදිරි කතිසේරු ආදී සමූහයක් එම පක්තුවේ මුදලි ආරච්චි ආදි මුලාදැනින් සමග එම සථානයට පැමුණුණෝය-එදවස වාද පිණිසම නොව බුඩාගමේ පින්කමක් පිණිස ඒ සථානයට පැමිණි භික්ෂූන් වහන්සේලා සොළොස් නමක් හා ගිහි උදවියක්ද රැස්ව සිටියා පමණක් නොව ගිහියන්ගේ යාඥවට කහවේ ආයුෂ්මත් තෙම ධම් දේශනාව පිණිස සැදී සිටියේය. ඒ කාලයේදී කිස්තියානි සමූහයා අවුත් ඒ ඉඩමෙන් බැහැර සිට සුමඩ්ගල නවක භික්ෂුහුගේ ලියුමක්ද පෙන්වමින් ඒ ඉඩමෙන් පිටට කැඳවමින් මහත්වූ සොෂාවකින් යුක්තව සිටියේය. ඒ සුමඩ්ගල භික්ෂුව ඒ සථානයෙන් පිටට පැමිණ කුමක් පිණිස සොෂා කරත්දැයි සමහරුන්ගෙන් විචාල කලැ වාද කථාවට පැමිණෙන්ට මේ සථානයේ හිමියන්ගෙන් අවසර ලබාදිය යුතුයයි සමහර කිස්තියාතිත් කී විට ඉඩම හිමියන් විසින් සමාදුන කථාවක් පිණිස නම ඉඩ දෙන්ට හැකි යයි කී කල්හි කිස්තියානි සමුහයාද ඒ සථානයට ඇතුල් විය. එදවස එනබවට උත්තරයක් නොදී සිටි පැමිණි කිස්තියානි සමූහයා එතන ආසන දුන්නා නරකය පුටු මදිය යනාදි කෝලාහල කථාවක් උපදවා එයින් බොහෝ කල් ගත කොට යලිත් වාද කරන්ට පුසන්නාකාරයකුත් අභවා කථා කළ කල්හි එතැනට පැමිණි වැඩිවූ භික්ෂූන් වහන්සේලා අපි මෙබඳු වාද කථාවක් පිණිස පැමිණියෝ ිතොව මුව–නමුත්, තමුත්තාත් සේලා වාද කරනු කැමති නම් කථා කරමුව කියන අතර කිස්තියානි කෙනෙක් වූ ඒ පත්තුවේ මුදියන්සේ රාලභාමි දෙපාර්ශවය මැදට පැමිණ එහි සිටි ඉංගීසි දන්නන් සමග පළමුකොට ඉංගිුසියෙන් කථා කොට අද වාද කථාවෙන් කම් නැත නැවත වාද කරන්ට කාලයක් නියම කරගෙන නවත්වමු යයි කීවායින් පසු කිස්තියානි කාරයෝද අපිත් අද වාද කරන අරමුනෙන් නොපැමිණියෙමුව – (එන බවට උත්තර නුදුන් නුමුක්) එන්ට නියමය තිබුන නිසා ආවෙමුව – එබැවින් අදි පටන් 30 දිනක් ඇතුළත වාදයට දින නියම කොට ලියුමක් බුඩාගමේ පක්ෂයෙන් ලැබෙන්ට ඕනෑයයි කියා ගියෝය – ඉන්පසු ඒ දින නියමය සදහා බද්දේගම සුමඩ්ගල භික්ෂුව විසින් යවන ලද ලියුම් වලට නොයෙක් විරෝධ ලියා එවීමෙන් කිස්තියානි පක්ෂය විසින් කල් ඉක්මවූ නමුත් වම් 1865 ක්වූ පෙබ්රවෘරි මස 8 වෙනි දින නියම කොටි කිස්තියානි පක්ෂය විසින් තප්පරව ඕනෑ කළ ඔවුන් ගේ ජය භූමියක් වූ ගතේගම සාලාවකට දෙපක්ෂයම පැමුණුනාය. නියමකරගත් දවල් එකට පුථමයෙන් බෞඩ පක්ෂයෙන් බුලත්ගම; කහතොට කහවේ, සිප්කඩුවේ, වැලීගම, පොතුවිල, මොහොට්ටිවත්තේ ආදි මහනුන් වහන්සේලා සතලිස් ගණනක් පමණද සේනානායක, එදිරිසිංහ, පොන්නම්පෙරුම ආදී මහත්තැන් ඇතුළු වූ ගිහි සිය ගණනක් පමණද පැමිණියෝය. කිස්තියානි පක්ෂයෙන් පාර්සොන්ස්, සිල්වා, ගුණවර්ධන, බෝර් යන මේ වාද කාරි සමර්ථ පාදිරිවරු පුධානවූ පාදිරියෝද, ගුණසේකර, කරුණාරත්න ආදි වූ කතිසේර්ලවාද් ඉගැන්නුම් කාරයෝද කෝල්ස් වැන්රුයින් ආදීහුද යන මේ කිස්තියානි

කාරයෝ හැටහැත්තෑවක් පමණද පැමිණියෝය. මෙසේ පැමිණ දෙපාර්ශය අතරේ වාද කථාව නියම කර ගැන්මේදී පුශ්නයකටද උත්තරයකටද ඔර්ලෝසු විනාඩි පහක් ද දහයක්ද නියම කරමු යයි කිස්තියානි කාරයන් කී විට එයින් පුශ්නොත්තර නොව කෝලාහලයක් කළ හැකි යයි සිතූ බෞඩ පක්ෂයේ පුධාන තැන් ඊට විරුඬව කළ කථාවල කිස්තියානි පක්ෂයෙන් නිකරුණේ ලැබුන කථා නිසා කාලයක් ඉක්මුනේය.

නමුත් බෞඛ පක්ෂයේ ඕනෑකමින් පුශ්න සහ උත්තරත් ලියාලාම තබමින් කථා කටයුත්තක් ක්රන ලෙස නියමයද පුශ්නයට ද උත්තරයට ද විනාඩි 10 ක් සහ පැයක් ද පක්ෂයකින් පුශ්න පහ බැගින් ද නියම කොට කිස්තියානි පක්ෂයෙන් ඕනෑ කළ ලෙස පළමුවෙනි පුශ්නය බෞද්ධ පක්ෂයට දී උත්තරය දීමෙන් සභා රංජනය කිරීමට ඉඩදී බෞද්ධ පක්ෂය පළමුවෙනි පුශ්නය පිළිවිසියේය. කිස්තියානි පක්ෂය පුථම නියමෙට වීරුඩව උත්තර නොලියා කථා කරන්ට පටන් ගෙන කෝලාහල අත්දමිත් මොනු පොරොත්දු දැයි කිය කියා කථා කළ නමුත් ර්ට ඉඩ නොදී උත්තරය ිලියවා ගත්තාය – මෙයාකාරයෙන් බුදු, ගුරු, කිවි, සැනි, සඳු යන මේ පස්දින අතර <mark>කි</mark>ස්තියානි පක්ෂය වීසින් කාල නියමාදි පුථම පොරොන්දු වරදවමින් ද පුශ්න මහත් කරන්ට කිුස්තියානි පු**ඥ**ප්තිය<sup>ී</sup>වහල්කර ග<mark>නිම</mark>ින් ද කුියා කළ නිසා දෙපක්ෂයෙන් පුශ්න තුනක් සහ උත්තර තුනක් ද විය. ඒ අතර කෝලාහල විධියෙන් කිස්තියානි කාරයන් විසින් මොන පොරොන්දු ද කියමින් කියා කළ බැවින් පාදිරිවරු, මහනුන් වහන්සේලා පසුපස්සේ ලුහු බැන්ද නිසා ද යම් අන්දමකින් කෝලාහලයක් උපන්නොත් මිබෑද්ධ `පක්ෂය මහත් නිසා නඩු මාශීයෙන් නිරපරාදයේ දෙස් ලැබෙන්නට පුළුවන යන භීතියක් බෞඩ පක්ෂයට තිබුනේය. මේ කරුණු ද්නගත් කිස්තියානි කෙනෙක් වූ ගහබඩ පත්තුවේ මුදලි මැතිදු ආංශ්ඩුවට රපෝර්තු කොට නඩුකාර දෙපලක් වාද භූමියට ලගන්නවූයේය.\* ඒ නඩුකාර තැන් ද මේ වාදය නවින්වන්ට අපට බලයක් නැත. නුමුත් මෙයින් සමාදනය කඩවෙයි යන අනුමානයක් තිබෙන නිසා මෙලෙස කිරීමට මින් මත්තට ඉඩ නොදෙමුව. කල් නියම කොට දෙපක්ෂයේ වාසසථාන වලම වසමින් ලියුම ඔබ මොබ යැවීමෙන් වාදය අවසන් වනතුරු කියා කළ මැනැවැයි අනුදත් හෙයින් එතැන් ප්ටන් ලියුම ඔබ

<sup>\*</sup>මේ නඩුකාර මහත්තැන් ගෙන්වීම මෙසේ කරනලද්දේවී නමුත් ගාල්-ලෙන් සෙනහක් කෝලාහලයට එනවා යයි කියා බුලත්ගම උන්වහන්සේ විසින් මුදියන්සේ රාලභාමින් වහන්සේට කියා සිටිය නිසා ගෙන්වන ලදැයි කිස්තියානින් විසින් දේශනාදියෙන් රටේ පුකාශ කරන ලදී.

මොබ යැවීමෙන් වාදය අවසන් කළෙමු. අවසන් වූනාම අව්වු ගසමුව යන කථාව තිබුන හෙයින් අපි වාදය අවසන් වූනාට පසු මෙසේ අව්වුගස්සමු – මේ වාදයේදී කවුරු කුපිතව කියා කළෝද යනු අනහිමුබවුවන්ටත් දනගන්ට පුළුවනි. කුමකින්ද කුපිත වුවන්ගේ පශ්න සහ උත්තරවල පරුස බස් ඇත. කිස්තියානි කාරයෝ තමන් උත්තර මාහැහි බැව් වැනූ නමුත් ඒ ඇත්තන්ගේ පළමුවෙනි උත්තරයවත් බලා තේරුමගත් කෙනෙකුට දිය යුතු උත්තර නැතුව කිස්තියානි කාරයන් පිටින් පැන්න බව වැටහෙයි – මේ වාදයෙන් පමණක් නොව පුරාණ වාද වලිනුත් බුඩාගම නම් සත්වයන්ගේ පව් නසන පිණිස ඇතිවූ ශාන්ත පණිත සතාාගම බවත් කිස්තියානි ආගම නම් පාපයට බලය දෙන කෲර යක්ෂ කියා හහවන සත්වයන්ගේ ආත්ම සුහ සිද්ධියට හේතු නොවන අසතා ආගම බවත් පුකාශ හෙයින් එරෝපියානු බොහෝ උගත් පණ්ඩිතයන් විසින් ද පතික්ෂේප කරණ ලද කිස්තියානිය හැර දමන්නට ද දක් ගෙවනු පිණිස ඇදහිය යුතු උතුම බුද්ධාගම ආත්ම ශුභ සිද්ධිය සදහා වැලද ගන්ට ද පුසන්න වන ලෙස මේ බලන සියළු සත්පුරුෂ කිස්තියානි ආදීන්ට අපි අවවාද කරමු.

කව ද මේ පොක බලන කිස්තියානි මිතුවරුනි; නුඹලා සියල්ලම මේ වාදය පැවති වාද භූමියෙහි නොසිටිය හෙයින් වාද කළා වූ කිස්තියානි පක්ෂය කොපමණ නෙකරාටික විධියෙන් කියා කළාද? සමගියෙන් කබාගත් නියමවල් කොපමණ දුරට කඩකර දම්මාද යනු සියල්ලන්ට පුතාක්ෂ වේ. නුමුත් ඔවුන් විසින් දුන් උත්තරවල කොපමණ මායාකාර කෙරාටික කථා අඩංගුව තිබේද යනු සිහි නුවණින් යුක්තව පොත් බලන සියල්ලන්ටම වැටහෙන්ට පුළුවන. යම් සේ මුදල් බලය සහ අදානයින් රවටන්ට ඉන්දුජාලයක් වැනි කසාද කිරීමේ බලයක් පුධාන කොට තමන් ආගම කෙරෙහි හක්ති රහිතයන් ලවා ද පුයෝජනයට වුවමනා තැන කිස්තියානි යයි කියවමින් මෙලොව ලාභය ආගමට සම්බන්ධ කරගන නිතරම කියා කරන රෙපුමාදු පාදිරියන් විසින් තමන් පිරිස කොපමණ දඬි උත්සාහයකින් රකගන්නා ලද්දේදයි නුඹලාට පුතාක්ෂව ඇත. එසේම මේ වාදියේදීත් මේ රටේ වාවහාර කරන ලද බයිබලයත් වරදය. යනාදියෙන් කළ කෙරාටික කම් නම් අනන්තය. එලෙස තමන් පිරිස වරින් වර නොයෙක් අදුරුවල හෙලන පාදිරියන්ගේ බස් අසා නුඹලා කිස්තියානි ආගම හැර දමන්ට මැලිවී අවා මහ හෙලි නොකොට මිනිස් ලොව මුදුන් පත් සැප අළුයම දමූ කෙල පිඩක් සේ දමා සඵඳ පදපුප්ත වූ ශාකාශි-හයන් වහත්සේගේ සියලු පණ්ඩිතයන් විසින් වණණීයවූ පුදෙප්ති පිළිගෙන උන්වහන්සේ සරණ පරායන කොට ආත්මාට් සිඩ කරගන්නා සේ

උත්සාහ වඩන පිණිස නුඹලා කෙරෙහි ඒකාන්ත කරුණාවෙන් ඉල්ලා සිටීමුව. මේ වකවානුවට යොගා වූ ආරංචියක් අසන්ට ලැබුණු හෙයින් නුඹලා ද ඊට කන් නමාපල්ලා. ඉන්දීයාවේ ටයිම්ස් පනුයෙන් ලක්මිණි පහනට ගත් පුවෘත්තියකින් මේ ස්වල්පයකි. ''ටොම්'' හින්දු ආගම් කාරයන්ගේ අරූපික රූප උතුම් ගෞතමයන්ගේ යයි කල්පනා කොට රැවටෙන්ට ඇත. මෙය සිතට ගෙන නැවතත් මේ උතුම් සවදෙශික ගුරුවරයාගේ සවරූප ලක්ෂණයට ද්වේෂ කරන්ට පුථම තමන් නෙත් යහපත් වැඩවලට වාවහාර කරනවා ඇතැයි මම පතමි.

මෙය සව්ඥයන් වහන්සේට අභූත වශයෙන් නින්දු කළ ටොමට විරුද්ධව බොම්බායේ පණ්ඩිතයෙක් වීසින් ලියන ලදී.

මෙහි පිළිචෙළින් ආගම් දෙකේ දෙපක්ෂයේ පුශ්න සහ උත්තරය ද ලියා දීපු ලෙස ද අච්චුගසන අතර අපේ අදහස් දක්වන පිණිස සලකුණු දමා විවරණ පදදිය ද පෙන්වමු.

මේ වගට කිස්තියානි ආදි අසතා ආගම කාරයන්ගේ ආත්-මාට් සිද්ධිසම්පාදයට නිරන්තරාභිලාෂයක් ඇති බෞඛ භික්ෂුහුය.

(අත්සන් කළේ) බුලත්ගම ධම්මාලංකාර ශී සුමනතිස්ස තෙරුන්නාන්සේ ය.

වෂී 1865 ක්වූ මැයි මස 25 වෙනි දින ගාල්ලේදී ය.

# බෞඛ පක්ෂයේ 1 වෙනි පුශ්නය යෙහෝවඃ ගේ ඥානය ගැන 1 පුශ්නය යි.

යෙහෝවඃ ගේ ඥානය තුන් කල්හි පවත්නා සිත් ඇති නැති සියල්ල දැනීම පිණිස නිබඳ එලඹ සිටින ඥානයක් ලෙස ද දර්ශන යක් එබඳු දර්ශනය ලෙසද බයිබලයෙහි පුකාශව තිබෙයි. එසේ පෙනෙන තැන්.

- මකෙවු 6, 8, නුඹලාගේ පියානන් වහන්සේගෙන් යමක් ඉල්ලන්නට පළමුවෙන් මොන දේ නුඹලාට නිසිදැයි උන් වහන්සේ දන්නා සේක.
- 2. යෙරෙමියා 16. 17. මගේ ඇස් ඔවුන්ගේ සියලු මාගීවල තිබෙයි. ඔවුන් මා ඉදිරියෙන් සැහවී නැත.

3. මතෙවු 10. 29. 30. 31 ගේ කුරුල්ලන් දෙන්නෙක් තුට්ටුව-කට නොවිකුනද්ද එසේත් A එයින් එකෙක්වත් නුඹ්ලාගේ පියානන් වහන්සේ නොදුනුවත්ව බීම නොවැරේ. නුඹලාගේ සියලු ඉසකෙස්ම ගණන් කර තිබෙන්නේ ය. oම්සේ කියා තිබෙන නුමුත් ඔහුට එබලු ඥානය<del>ක්</del> නැතිබව

බයිබලයෙන් පුකාශ වෙයි**.** 

#### එසේ පෙනෙන තැන්.

1. නික්ම යාමේ 4. 8. 9. එබැවින් ඔවුන් තා විශ්වාස නො-කොට පළමුවෙනි හාස්කමෙහි ශබ්ද නොඅසනවා නම් අන්තීම හාස්කමෙහි ශබ්දය විශ්වාස කරන්මන් ය. මේ ලකුණු දෙක වීශ්වාස නොකොට තාගේ බස් නො අසනවා නම් ගංගාවෙන් ජලය ගෙන වියලි බිම වත් කරව. ගංගාවෙන් ගත් ජලය වියලි බිමෙහි ලේ වන්නේ යයි කී සේක.

මෙහි දෙතැනක යෙහෝවඃට සැක තිබුනු බව පැහැදිලිව හැහෙයි. එනම්, සැරයටිය නයා කිරීම වූ පළමුවෙනි හාස්කම මෝසෙස් විසින් කළ කල්හි ඒ දේව බලයෙන් කළායයි ඊශුාලිත වරු විශ්වාස කරතැයි ලයහෝවා අනුමාන ලෙස කල්පනා කළාය. එහෙයින් එය අනුමාන නිසා ඒ අදහා නොගත්තොත් දෙවෙනි හාස්කම කරන්ට නියම කළාය. ඒ අදහා ගනිත කියා සැක ලෙස කල්පනා කළාය. ඒත් අනුමාන නිසා එය අදහා නොගත්තොත් තුන්වෙනි හාස්කම කරන්ට කියා නියම කළාය. මෙයින් අසවල් හාස් කමින් අදහා ගනිත යන ඒකාන්ත නියම දනීමක් ඔහුට නොතිබුණු බව පැහැදිලි ලෙස ඔප්පු වෙයි. B.

- විනිශ්චය 3. 1. 2 ''කනාන්හි සියළු යුඩවල් නුදුටු ඊශුායෙල් වරුන් පරීක්ෂා කරනු පිණිස ද''
- මයරෙමියා 12 − 3 ''ඔබ මා බලා ඔබ වෙත මගේ සිත පරීක්ෂා කළ සේක''
- යෙරෙමියා 17 10 යෙහෝවඃ වූ මම සිත සොයමි.
- 5. ද්විතීය 13-2-3 ''නුඹලාගේ මුළු හෘදයෙන් ද මුළු ආත්මයෙන් ද නුඹලාගේ දෙවිවූ යෙහෝවඃ වහන්සේට ස්තෝහ කෙරෙත් දැයි හැදින ගන්ට C නුඹලාගේ දෙවිවූ යෙහෝවඃ වහන්සේ නුඹලා පරීක්ෂා කරන බැවින්'' මෙලෙස දනගත යුතු සිත් ගැන පරීක්ෂා කරමින් හැඳින ගන්ට උත්සාහ කරනවා නම කල් මත්තෙත් අනුන්ගේ සිත් දුනීමක් ඇති වෙන්ට පුළුවන්ද?
  - මෙ තැන 'එහෙත්' යන්නට වඩා 'එසේත්' යන්න හොඳයි.
  - මේ ගැන කිසිම උත්තරයක් නුදුන්නේ යෙහෝවඃට සැක තිබෙන බව පුතායක්ෂ කළා හෙයිනි.
  - C. පරීක්ෂා කරන්නේ ඇදින ගන්ටයි.

6. උත්පත්ති 6 – 6 – 7 යෙහෝව: වහන්සේ පොළොවෙහි මනුෂායා මැවූ බැවිත් තැවුනු සේක. උන්වහන්සේගේ හෘදයෙහි සෝක වූයේ ය. යෙහෝව: වහන්සේ මම මනුෂායා මැවූ නිසා තැවෙමි. එබැවිත් මම මැවූ මනුෂායා පොළෝ තලයෙන් විනාස කරන්නෙමි. තුන් කල් දන්න කෙනෙක් තමන් විසින් සලකා යමක් කොට නැවත පසු තැවිලි වීමට යුතුකමක් නැත. තුන් කල් දන්නා සවීඥ කෙනෙකුට මෙබඳු පශ්චාත්තාපයක් උපදින්ට පුළුවන්ද? මෙයින් මුල කියමන් සැබෑ නම් අග කියමන් මිථානය. තුව්ඡය. අග කියමන් සැබෑ නම් මුල කියමන් මිථානය. තුව්ඡය එපමණකුත් නොව යෙහෝව:ට සියල්ල දත් කමක් නැති බව මෙයින් අතිශයින්ම පැහැදිලිව පෙනෙයි.

(අත්සන් කළේ)

D. S. Soomanatissa

# බෞඩ පක්ෂයේ 1 පුශ්නයට කිසතියානි කාරයන් විසින් දුන් උත්තර.

යෙහෝව: වහන්සේගේ අනන්ත වූ දැන ගැනීම පෙන්වන ලද පද කීපයක් ඇහීමේ සඳහන්ව තිබෙනවා. එහි යෙහෝව: වහන්සේගේ සතා වූ සවහාව එලිදරව් කර තිබෙනවා (A) සියළු මනුෂායන්ගේ සිතිවිලි උන්වහන්සේ දන්නා සේක (B) අතීත, අනාගත (C) වර්තමාන යන තුන් කල්ම උන්වහන්සේ දන්නා සේක. උන්වහන්සේගෙන් සැහවුනාවූ යම් දෙයක් නැත. මනුෂා බුද්ධියට යෝගාවූ පරිද්දෙන් සුඬ ලියවිල්ලේ උන්වහන්සේ ගැන පුකාශ කර තිබෙනවාය. වෙන කාරණයකින් තේරුම් කරන්ට නුපුළුවන් වූ සතායන් ඉගැන්වීම පිණිස මනුෂායාගේ කියාවල් සමහර විට දෙවියන් වහන්සේගේ මෙන් පෙන්වා තිබෙනවා. (D) උත්පත්ති කථාවේ 6 වෙනි පරිච්ඡෙදයෙහි 6 වෙනි පදේ සඳහන්ව තිබෙන්නේ මෙලෙසය.

A. සතාවූ සවභාව නම් ඥානය අනන්ත නම් කොයි භාස්කම විශ්වාස කරද්දයි නියමකර දන ගන්ට බැරිවුනේ ඇයි?

B. සිතිවීලි දන්නවා නම් ස්නේහ කරද්දයි ඇඳින ගන්ට සොයන්නේ ඇයි; ලෙඩේ ඕක තමයි,

C. අනාගතයත් දන්නවාලු මෝසෙස් මිසරයට ගොස් කරන්ට තිබෙන හාස්කම වලින් කුමක් ජනයෝ විඥාස කරන්දයි දන්නේ නැහැ.

D. මනුෂායාගේ කුියාවල් දෙවියන්වහන්සේගේ මෙන් පෙනේ වූවොත් මනුෂායොත් දෙවියා මෙන් පෙනෙයි. එහෙයින් යෙහෝවෑගේ නොදනීමට පිරිමසන්නේ කුමක්ද?

එනම් මනුෂායන් වීසින් කරන ලද යමක් ගැන ඔවුන්ට පසු තැවිලි වෙන්ට කාරණා තිබෙන විට ඔවුන් යම්සේ කිුයා කරාද, යෙහෝවඃ වහන්සේද මනුෂාායාගේ කිුයා කාරකම් වෙනස් කර ගත් නිසා එසේම වෙනස් අන්දමකට කි්යා කරන්ට නියම කරගත් බවය. (A) එසේ නියම කරගත් තැන් පටන් උන්-වහන්සේ ලෝකයාට ්කිුයා කරන අන්දම වෙනස් කරනවාය. ඒ මිස නියම කරගත් අදහස් වෙනස් කෙළේ නැත (B) උන්-වහන්සේ සියල්ලම කලින් දුටුවා සහ දන ගත්තාය, (C) ඒ බව කිුයා පොතේ 15. 18. මෙලෙස කියා තිබෙනවා ''දෙවියන් වහන්සේ ලෝකේ පටන් ගැන්මේ සිට කමන්වහන්සේගේ සියලු කිුයාවල් දන්නා සේක'' මේ කියමන මෙහි පාවිච්චිකර තිබෙන්නේ ්උන්වහන්සේ විසින් මවන ලද සත්වයාගේ පව කරන විට ඔවුන් උන්වහන්සේට කොපමණ අසතුටුවූ අපුයෝ-ජනවූ අයවල්ද යන බව පැහැදිලි වශයෙන් හා බලවක් ලෙස මනුෂා තිතට අවබෝධ කරන පිණිසය (D) ඉන් නිසා මේ පදය පුශ්නයේ සඳහන් කරන්ට යෙදුනු පදවලට සම්පූණියෙන් එකතුය. නික්මයාමෙ 4. 8. 9. පද වීනිශ්චය කාරයාගේ පොතේ 4. 1. 2. යෙරෙමියාගේ 13. 3. පදය සහ 17 වෙනි **10** ද්විතීය වාකායේ 13, 2, 3 පද යන මේ පදවල විරුඬ කියමනකට කාරණාවක් නැත. (E) නික්මයාමේ 3. 19 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවෙන අන්දමට මෙයින් 1 වෙනි පදෙන් යෙහෝවඃ වහන්සේගේ හිතේ සැකයක් තිබුනු බව පෙනෙන්නේ නැත.

A. මනුෂාාගේ තමන්ගේ බලයෙන් කි්යාකාරකම වෙනස් කර ගත් නිසා යෙහෝවඃ තමන්ගේ කි්යාවල් වෙනස්කර ගත්තා නම මනුෂායා කරන කරන ලෙස යෙහෝවඃ කි්යා කරන බව ඔප්පුවේ. අනෝ දුප්පත් යෙහෝවඃට අප මිතුරු දුන් බැටේ මහත.

B. මේ කීම මේ ලභට මුලින් කී එකට වීරුඩ වූ සැටී බැලුවාට මන්ද?

C. එහෙනම් පශ්චාත්තාප වෙන්ට කරන්නේ නැහැ. දන නොගත්තාමයි.

D. ්මේ උත්තරේ කාට නම් තේරේ ද?

E. වීරුඩ කියමනකට කාරණාවක් නැත කියා අවසර ලැබුනාම මදයි ඒ ගැන උක්තර නැත කීවා තමයි.

(A) දෙවියන් වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ සමූහයා පරීක්ෂා කළාය යන අනික් පද වලින් හා හැහෙන්නේ උන්වහන්සේට දන ගැන්ම පිණිස එසේ කළා නොව ඔවුන්ගේ කල් කිුයාව ලෝකයාට හහවන පිණිස එසේ කළ බවය. (B)

(අත්සත් කළේ)

George parsons

## කුිස්තියානි කාරයන්ගේ 1 වන පුශ්නය.

දඹදිව කිඹුල්වත් පුර නුවර උපන්නාය කියන සිබාරී කුමාරයා කුමයෙන් වැඩිවිය පැමිණ ශාකා රජ දරුවන් විසින් සාද දෙන ලද හතලිස් දහසක් නළුවන් (C) පිරිවරා මදලස් බැල්මෙන් පින පිනා සිට පසුව මහණව සව් ඥතා දොනයට පැමුණුනායයි කියා ''ඉති පිසො හගවා අරහං සම්මා සම්බුඩො විජ්ජා'' චරණ සම්පන්නො සුගතො ලොකවිදූ අනුත්තරො පුරිසදම්ම සාරථි සත්ථා දෙව මනුස්සානං බුඩො හගවාති'' යනාදි උත්තම නාම තමන් කෙරේ ආරූඪ කර ගත්තාය. ඒ ගුණ සිබාරී කුමාරයා කෙරේ (D) තිබෙනවායයි සමහරු විශ්වාස කරනවාය. බුඩාගමේ පොත්වල නොයෙක් කාරනා වලින් මොහුට සව්ඥතාඥානයක් නොතිබුන බවත් අපි ඔප්පු කරනවාය. (E) සිබාරී කුමාරයා බුදුන්ය සව් ඥය කියන නමුත් නිතර ඒ දානය ඔහුට

A. සාදික්කා කලුවැල්ලේ කඩවල ඇති. සොයලා ඇරගත් නමුත් එහි නැත්නම් පිටකොටුවේ කඩවල ඇති අරගත් ඒත් නැත්නම් පිටකොටු-වේ සල්පිල්වලට ගොස් සොයාපත් කියන මිනිහාටත් සැක නැත්නම සැක ඇත්තේ කාටද?

B. තමන්ට ස්නේහ කරද්දයි ඇදින ගන්ට පරීක්ෂා කරන තමන්ගේ සිනෙන් ලෝකයාට හැඟෙන්නේ කුමක්ද?

C. නඑවෝ නම නැට්ටුවෝයි. මේ ප්‍රශ්නයේදී මේ කීම අසවල් පොතේ යයි නියම කළේ නැහැ. අමාවතුරේ නම් ඒ පොත බුඩ දෙශතාවවත් අටුවාවක්වත් ටිකාවක්වත් නොවන බව දත යුතුයි.

D. ඒ ගුණ සව්ඥයන් වහන්සේ කෙරෙහිය. බුදුවුනාට පසු සිබාර්ථ කුමාරයා නොවේ. සව්ඥ කෙනෙක් කුමාර වෙන්ට නුපුළුවන.

E. ඔප්පු නොකළේ ඇයි?

එළඹ නැත. (A) නව භගවතො සතතං සමීතං ඤාන දස්සනං පච්චු පට්ඨිකං ආවජ්ජන පටිබඩා භගවතො සබ්බඤ්ඤුත ඤාණං ආවජ්ජිත්වා යදිව්ඡකං ජානාතීති කී හෙයින් භාගාවතුන් වහන්සේගේ ඤාණ දර්ශනය නිතර එලඹ සිටින්නේ නොවෙයි. භාගාවතුන්ගේ සව්ඥකම ආවර්ජනාව පතිබඩ කොට ඇත්තේ ය. ඉදින් කැමති දෙයක් ආවර්ජනා කොට බලා දන ගන්නවායයි කියා තිබෙනවාය. බුදුන්ට නිරන්තරයෙන් එළඹ සිටි පුඥාවක් නැති පමණින්ම බුදුන් සව්ඥ නොවන බවත් බුදුන් අදහන්නවුන්ට ඔහු ජීවමානව සිටි කාලේදීවත් කිසි එලක් ලැබෙන්ට පුළුවන් කමක් නැති බවත් ඔප්පු වෙනවාය. (B) ඇරත් බුදුන් විසින් ආවර්ජනා කොට (C) දනගන්ට කැමතිව සිටි දෙකේම බුදුන්ට හරි ආකාර නොපෙනුන බවත් බුදුන්ට වඩා භෞදට දුටු කෙනෙක් වෙත සිට බුදුන්ට දනුම්දුන් බවත් දික් සභියෙන් හා මහවගින්ද පෙනියන නිසා ඒ අසම්පූණි සව්ඥකමවත් බුදුන්ට නැත. (D) බුදුන් බුදුව තමන් ධම්ය ගැන සති ගණනක් (E) තනියම තැන් තැන්හි සිට සිතා ධම්ය දෙසීමෙන් වෙහෙසෙනවා පමණක් පුකාශ කිරීමෙන් කමක් නැත. (F) සත්වයා ඒ දකින්නේ නැත. (G) එබැවින් දම් දෙසම්හ

- A. ඒ දෙනය නිකර එළඹ නැත. කීමෙන් ආවර්ජනා කළ විට නො-වලැකීම පේන බව කියවුනා දෙනයට ආධාර මනෝධාතුව හෙයින් නිකරම හැමතැන දෙනය තිබෙන්ට කොයි පරිද්දෙකිනුත් නුපුළුවන් බව චිත්ත ශාස්තුය දන්නෝ දනිත්. පොතේ ඇත්තේ ආවර්ජනා පට්බඩං.
- B. සියලුම කටයුතු පිණිස එළඹ සිටින ඤාණයෙන් පිළිපැදිය යුතු සියලු මාහී දක්වන මේ කීමේ යුක්ත මොකක් ද?
- C. මුසාවාදයයි කියන්නේ මේ තමයි ආවර්ජනාකොට දනගන්ට නුපුළු– වන් වුතායි කිසිම බුඩාගමේ පොතකින් පාඨයක් පෙන්නුවේ නැහැ. මේ ගැන නිකම් පොත්වල නම් කියා තිබෙන්නා–ඒ තැනෙක ''ආවජ්ජ'' යන අකුරු එලෙස ගැලපුත තැනකුත් නොපෙන්නු නිසා– සම්පජාන මුසාවාදයම්වේ.
- D. හැබ, මහවගේවත් දික් සභියේවත් ආවර්ජනා කරලා නොපෙනුනා කීවේ කොතැනද?
- E. සති ගණනක් වීමුක්ති සැප වීන්ද යන කීම වෙනින් අතකට පෙරලා කීවෙත් මුසාවාදයයි.
- F. බුහ්මයාගේ ආරාධනාව නැතුව පුකාශ කිරීමෙන් කමක් නැත යනු භාවයි.
- G. මෙහෙම කීමක් ඔප්පු කළේ නැහැ; (රාගයෙන් රත්වූ මෝහයෙන් මුළාවූ සත්වයෝ නොදකිත් කීවා නම හරි)

යන සිත් නො උපනැයි (A) කියා තිබෙනවාය. මහා **බුහ්මයා**ට මේ බුදුන්ගේ සිතිවිල්ලේ සැටි පෙනී බුදුන් සම්මු<mark>බයට ඇවිත්</mark> ධ**ී**ය දන ගන්නා තැනැත්තේ සිටිනවායයි කීවාය. (B) මේ නැතැයි යන සිතුවිල්ල නිසාය. බුදුන් දෙවෙනි වරද තුන්<mark>වෙනි</mark> වරද ඊට විරුඩව ධමය දැන ගන්නා තැනැත්තේ සිටිනවා යයි කීවාය. මෙ විරුඩකම් දෙකින් කාගේ කීම <mark>සැබෑ වුනාද</mark> ඒකාන්තයෙන්ම බුදුන්ගේ සිතිවිල්ලත් කියමන**ත් වරදය.** බුහ්මයාගේ සිතුවිල්ලත් කීමත් හරිය. ඉතින් <mark>දනගන්ට</mark> අතිසයින් කැමතිව සති ගණනක් මුළුල්ලේ සිත සිතා හිඳ වත් පළමුවෙනි කල්පනාවම වරද නම් එබඳුවූ කෙනෙකුට සව්ඥයයි කීම යුතුද? (C) ඒ සව්ඥ කෙනෙකුන්ගේ හැටිද? වඩා හරි කියමනක් කී බුහ්මයා සව්ඥති සව්ඥ නොවේද? බුදුන්ට වඩා දනගත් කෙනෙක් නොවේද සිඩාරි කුමාරයාට නිතර එළඹ සිටි පුඳෙවකුත් නැත. සති ගණනක් සිතා බලා දනගන්ට සැදු දෙයක් හරි ආකාර පෙනුනෙත් නැත. (D) මහ බු<mark>හ්මයා</mark>ට පෙනුනු හැටි වඩා හරිය. ඒ නිසා පසුව බුදුන් ද**ම දෙසන්ට** යටත් වුනාය. මේ කාරණයටම සම්බන්ධවූ තවත් ක**රුණක්** නම් බුදුන් පළමුකොටම දම් දෙසන්ට සිතට ගත්තේ **සනියකට** පුථම මළ ගිය කෙනෙකුටය. ඒ ආලාරකාලාම නම් තවුසාටය. මේ තැනැත්තා ජීවත්ව සිටිනවාද? නැද්ද යන වග බුදුන්ට ලපනුනේ නැත. බුදුන්ගේ නුවණට වඩා පිරිසුදු නුවණ එළඹ සිටී දේවතාවෙක් ඇවිත් ආලාරකාලාමයා සතියකට පුරම මළ බව බුදුන්ට කියා දුන්නාය. සිවු අසංඛා කප්**ලක්ෂයක්** මුළුල්ලේ ලේ මස් අඹු දරුවන් ආදිය දන් දිදී පාර**ී පුරවා** ගෙන ඇවිත් පළමුකොටම දහම් තේරුම ගන්ට කෙනෙක් නැතැයි සිතුනු සිතිවීල්ල වැරදුනාමවක් තමන්ට සඵඥ කමක් නැති බව නොපෙනුන නමුත් එකැනදී හොඳටම ආවර්ජනා කරලා ජීවත්ව සිටින කෙනෙකුට පළමුවෙන් දම් දෙසන්ට නොසිතු කෙනෙකුට සව්ඥයයි කියන්ට යුතුනම් ආලාර-කාලාමයා මළ බව කී දේවතාවා කොපමණ සවී ඥ නො**වේද?** ආලාරකාලාමයා ගැන දේවතාගෙන් දන ගත් කල ඔහුට දම

A. මෙත් පොතේ තිබෙනවාට වෙනස් අභිපුාවකි.

B. තැනැත්තේ නම් එකෙකි. එබඳු කීමකුත් ඒ පොත්වල නැ**හැ.** 

C. ඒ කල්පතාවේ කිසිවක් බාර දුන්නේ නැති නිසා සවීඥයි.

D. මේ මුසාවාදයක් හරි ආකාර නොපෙනුනේ මොකක්ද? පොතකින් පෙන්නුවේ නැහැ.

දෙසන්ට නුපුළුවන් හෙයින් ඊළහට වත් ජීවත්ව සිටින කෙනෙකුට ද දම දෙසන පිණිස ආවර්ජනා කරන්ට යුතු නැද්ද (A) දෙවනුව දම දෙසන්ට හිතට ගත්තේ උද්දකාරාම නම් තවුසාටය. පළමුවෙන් මොහුට දෙසන්ට හිතට ගැනීමේ අඥනකම දේව-තාවාට පෙනී උද්දකාරාමය ඊයේ මළායයි කීවාය.

මහවග බලනු – මෙතැන් වලදී බුදුන් ආවර්ජනා කළේ නැත කීම නිෂ්එලය. තුවඡය. කොයි වැදගත් කාරණයක් නමුත් සිතන කියන කෙතෙක් විසින් වැරදුනා වූ අඳෙන වූ යමක් සිතා කියා ඒ ගැන මම ආවර්ජනා කළේ නැත කීම ගර්හා කටයුතු වූ කීමකි. (B) කිසි නුවණ ඇත්තෙක් ඒ පිළි නොගනී. මෙයින් ඔප්පු වෙන්නේ බුදුන්ට නිතර එළඹ සිටි සව්ඥ කමක් ඇත්තේ වත් ආවර්ජනා කළවිට නිර්දෙෂ ලෙස යමක් දනගන්ට පුළුවන් දන ගැනීමක් ඇතුව තිබුනේවත් නැති බවය. (C) වරදින අඥාන සියල්ලම ආවර්ජනා නොකළ ඒවාය. කීවොත් ආවර්ජනා කොට කී කාණ්ඩයක් බුදු බණේ ඉතුරු වීමට අවකාශයක් නො ලැබෙන බවත් ඔප්පු වෙනවාය (D)

මේ නිසා බුදුන් කෙරේ ආරුඪ කළ සව්ඥතාඥනය මෙපමණ කින්ම මීථාා බව ඔප්පුවෙන නමුත් ''සිනෙරු හික්ඛවෙ පබ්බත රාජා චතුරාසීති යොජන සහස්සානි, විත්ථාරෙණ චතුරා සීති යොජන සහස්සානි, මහාසමුද්දෙ අපේක්ඛශාලොහා චතුරා සීති යොජන සහස්සානි, සමුදෙද අච්චුග්ගතො'' කියා සප්ත සූයෙණීදේ ගමන සූතුයෙහි (E) තිබෙනවාය. මේ පව්ත රාජයාගේ රශ්මීහු සක්වළගල දක්වා යනවායයි කියා තිබෙන නිසා මේ දෙකට අතරේ දඹදිව පිහිටි බැවින් මහමෙර අපට පෙනෙන්නටම ඕනෑය. නැති දෙයක් ඇතකීම අඥානවා පමණක් නොව මුසාය. එබැවින් බුදුන් සව්ඥ නොවෙනවා පමණක් නොව රහත්වෙන්ටත් බැරිය. ඒ නිසා ''හගවතො අරහං'' යනාදී නම් සිඩාර් කුමාරයාට ආරූඪ කිරීම හරි නැත. ඇරත් සංයුත් සහියේ පෙනෙන පුකාරයට ''තෙන බො පන සමයෙන චන්දීමා දෙව පුත්තො රාහුනා අසුරින්දෙන ගහිතො හොති – අථකො චන්දීමා දෙව පුත්තො හගවන්තං අනුස්සරමානො

- A. යමක් සිතා වදරා නැවත බලන එක සවභාවයි. එසේ නොකොට මේ කියන හැටි කරන්ට නම් සව්ඥයන් වහන්සේටත් යෙහෝවඃට මෙන් මාන්නයක් තිබෙන්ට ඕනෑය.
- B. හැබ, ඤාණය මනොධාතුව පිළිබඳ නොවේ ද?, චීත්ත ශාස්තුයක් දන්නවාද?
- C. ආවර්ජන කළ සැටියේ දැනෙන නිසා මෙහෙම කියනවා ද? අනේ අඳෙන කම දැන් කා පිටද?
- D. ආවර්ජන කළ කැන් පුකාශව තිබෙද්දී මේක ඔප්පුවෙන්නේ කෙසේද?
- E. මේක කොතැන තිබේද කීවේ නැත.

තායං වෙලායං ඉමං ගාථං අහාසි – නමො තෙ බුඩ වීරත්ථු – විප්පමුත්තොසි සබ්බධී (A) සම්බධ පටිපන්නොස්මි කස්සමේ සරණං හවාති අථ බො හගවා චන්දීමා දෙව පුත්තං ආරබ්හ රාහුං අසුරින්දං ගාථාය අජ්ඣහාසී (B) තථාගතං අරහන්තංචන්දීමා සරණං ගතෝ රාහු චන්දං පමුවස්සු බුඩාලොකානු කම්පකාති – කියාද සූයා පිරිතෙහි සූයා ගැන මෙසේ කියා තිබෙන බැවින්ද මෙහි ලෝක වූ චන්ද සුයා යන්ට දිවා පුනුයන් යයි කීම බලවත් නොදන්නා කමකි. ඇරත් රාහු නම් සත්වයෙක් ඇති බවක් වත් ඇතිවුවත් යොදුන් තුන්සියයකැයි කියන රාහු මුබයෙන් දෙලක්ෂයක් පමණවූ සූයා ගිලගන්ට පුළුවන් කමක් තිබේද? මේ කීම අඥන කමට කියා තිබෙනවා නම් බුදුන් අසව්ඥයයි කියා ක්ෂමාවෙන්ට පුළුවන. නමුත් චන්ද සුයා දෙදෙනා බුදුන්ට ගාථා වලින් කථා කළායයි කීම සම්පජාන මුසාවාදයකි. එබැවින් බුදුන් අසව්ඥවා පමණක් නොව අර්හත්ද නොවෙයි.

G. Parsons

# කුස්තියානි කාරයන්ගේ 1 වෙනි පුශ්නයට උත්තර

''දඹදිව කිඹුල්වත්පුර උපන්නාය කියන සිඩාරී කුමාරයා කුමයෙන් වැඩිවිය පැමිණ ශාකා රජදරුවන් විසින් සාද දෙන ලද සතලිස් දහසක් නළුවන් පිරිවරා මදලස් වහස් බැල්මෙන් පින පිනා සිට'' යනාදිය බුඩ දෙශනාවේ කිසියම් තැනකින් ගෙන හැර නොදක්වා ආරංචියෙන් දනගෙන කී හෙයින් ඒ පුශ්නයේ පටන් ගැන්ම සම්පූණියෙන්ම තුච්ඡය. නින්දිකය. අඥාන ගෝචරය. මේ පුශ්නයේ ''ඉතිපි සො හගවා අරහංසම්මා සම්බුඩෝ'' යනාදි නාම වලින් සම්මා සම්බුඩෝ යන්නෙහි තේරුමෙන් මනාකොට තමන්ගේ දොනයෙන් සියලු ධම්යන් අවබෝධ කළ හෙයින් සම්මා සම්බුඩෝ යයි පුකාශ වෙයි. ඒ දනගත් හෙවත් අවබෝධ කළ සව්ඥතාඥානය සැම කල්හිම එළඹ සිටින්නේය කියා එහි නැත. මිලින්ද පුශ්නයෙහි ''ආම මහා රජ, හගවා සබ්බඤ්ඤු නව හගවතො සතතං සම්කංඤාණ දස්සනං පච්චු පට්ඨිකං ආවජ්ජන පටිපඩං හගවතො සබ්බඤ්ඤු ක ඤාණං'' එසේය. මහණෙනි හාගාවතුන් වහන්සේ සව්ඥය භාගාවතුන් වහන්සේගේ දොන දර්ශනය නිතරම එළඹ සිටියේ නොවේ. සව්ඥයන් වහන්සේගේ සව්ඥතාදෙනය ආවර්ජනාව

A. .....සබබධි

B. පොතේ ඇත්තේ අජ්ඣභාසි,

පිළිබඳය. මෙසේ හෙයින් සව්ඥයන් වහන්සේගේ ඥානය යමක් දැනගනු කැමති කල්හි එළඹ සිටින බව පෙනෙයි. නිතරම සව්ඥයන් වහන්සේගේ දොනය එළඹ සිටින්නේයයි බුද්ධ ඉද්ශතාවේ කිසි තැනකින් නොපෙනෙයි. බුද්ධාගමේ අථ්-කථාචාරීහුද ඉතාකියති. ආවර්ජතාකොට දූන ගැනීමෙන් කටයුතු සිඩවීම ඉතා ධනධානාහාදියෙන් සමෘඩවූ මහ රජුන්ගේ ගෙයි පිසන ලද් හොජනය සමෘද්ධව තිබෙන්නේ අනුභව කරන කාලේය. එසේ කල සියලු ධානාාාදියෙන් සමෘඩ නොවෙයි කියන්ට අතිශයින්ම බැරීය. තවද ''භගවනෙං සබ්බ-ඤ්ඤුඤාණං'' කියයුතු තැන හගව සබ්බඤ්ඤාති ඤාණං කියා මේ, ප්ශ්නයෙහි පුකාශව තිබෙන හෙයින් පුශ්නකාරයන් පාලියත් ධම්යත් වරදවා වාාවහාර කරන බවද පෙනෙයි. මෙයින් සව්ඥයන් වහන්සේගේ ඥනය යමක් දකයුතු කල්හීම එලඹ සිටින බව බුද්ධ දේශනාවවූ දික්සභියෙ ජනවසහ නම් සූතු දේශනාවේ ''මාගධකෙ පරචාරකෙ අනරබ්භ අට්ඨි කත්වා මනයි කත්වා සබ්බ වෙතසො සමන්නාරිත්වා පඤ්ඤත්තෙ නීසදී ගතිං තෙසං ජානිස්සාමි A බුඩාගමේ පණ්ඩිත වරුද මෙසේ කියනවා විනා යෙහෝවඃ අදහන්නන් කියන සෙයින් බුදුන් මිනිසුන්ගේ කෙස් ගණන්කර තිබෙයි කියාවත් කියන්නේ නැත. තවද මොවුන්ගේ පුශ්නයෙහි සිද්ධාරී කුමාරයාට බුදුන්ය සව්ඥය කියන නමක් කියා තිබෙයි. සව්ඥයන්වහන්සේ සිද්ධාරී කුමාරයාට (B) සව්ඥය කියන බවත් බුද්ධ දෙශනාවේ කිසි තැනක පෙනී නැත. මෙයාකාර අභූතගොඩනගා වාද කරන්නන්ගේ වාද වලට පණ්ඩිතයන් විසින් උත්තර දියයුතු නොවේ. තවද බුදුන් විසින් ආවර්ජනා කොට දැනගන්ට කැමතිව සිටි දෙයක් බුදුන්ට හරියාකාර නොපෙනුනායයි මේ වාදකාරයන් විසින් දක්වා තිබෙන්නා මෙය දික්සහියෙන් මහවගෙන් කියා තිබෙයි කියා ගෙනහැර දක්වා තිබෙන්නේ බුහ්මාරාධනාවයි. නමුත් බුහ්මාරාධනාව ලැබූ ධම් දෙශනාව ගැන මන්දෙන්සාහවීමෙන් ආවර්ජනා කළ බවක් දික් සහියෙන් වත් මහවගින්වත් වෙනයම් පොතකින් වත් ගෙනහැර දක්කුවේ නැත. ඉතින් මෙලෙස පෙන්නා ඔප්පුදෙන්ට නුපුළුවන් දේ කිස්තියානි වාදීන් විසින් කියන නමුත් මෙයාකාර සභා ඉදිරිපිට මෙබඳු මුසාවාද වලින් වාද ගොඩනැගීම වෙනයම ආගමක ඉගැන්නුම කාරයෙක් කරතැයි

A. ඔවුන්ගේ ගතිය දනිමියි සිතා වැඩ හිද දන්නා බව මෙහි ප්‍රකෘශිතයි. නිබඳ භාත්පසින් තිබෙයි කියන්නේ දෙනය කුමක්දයි නොදන්නා අයයි.

B· බුදුවුතාට පසු කුමාරයා නොවේ,

අපට සිංකන්නේම නැත. සම්පූණි සව්ඥතාවයට කිසි අඩු ලුහුඩක් නැතිවූ සව්ඥයන් වහන්සේට අසම්පූණි සව්ඥතා ඥනය-කුත් නැතැයි මොවුන්ගේ කීම් මහත්වූ පුදුමයකි. සිඩාර් කුමාරවූ බොධිසත්වයන් වහන්සේ දුස්කරකියා කොට බෝමැඩදී සව්ඥතාඥනයට පැමිණ සත්සත් යවා අජපාල නාාලොධ මූලයෙහි වැඩවුන් කල්හි තමන් වහන්සේ අවබොධ කළ ධම්ය දෙසීමෙහි මන්දෙක්සාහ වන පිණිස විතර්කයක් උන් වහන්සේට උපන්නේය. එය පෙනී තිබෙන්නේ ''අථ බො භගවතො රහොගතස්ස පතිලලීනස්ස එවං චෙතසෝ පරි-විතක්කො උදපාදි'' යනාදීන් එය මහවග පාලියෙහිද මැදුම සහි ආදීවූ වෙනත් සූනුපිටකයේ දේශනා පොත්වලද පෙනී තිබෙයි. ් එය උපන්නේ කුමක් හෙයින්ද? සමන්ත පාසාදිකා අටුවාවෙහි තස්මා පනායං සබ්බ බුඩානං උප්පජ්ජතීති ධම්මස්ස ම්හන්ත භාව• ගරුභාව• භාරිභාව•ි පච්ච වෙක්ඛණාය බුහ්මුනා යාවි තෙ දෙසෙතු කාමකායව'' යනාදීන් කුමක් හෙයින් මෙ විතර්කය තෙම සියළු බුදුවරයන්ට උපදීද යත් ධම්යාගේ මහන්තත්වය, ගුරු බව, බැරැරුම් බව, පුතාවේක්ෂා කරනු පිණිසද බුහ්මයා විසින් යාඤකළ කල්හි දෙසනු කැමකි බැවින්ද වේ. මෙයාකාර විතර්කයක් උපන් කල්හි බුහ්මයා ඇවිත් ධුම් දේශනාව ඉල්ලා සිටින්නේය. එහෙයින් සත්වයෝ ධම්ය කෙරෙහි ගෞරවයක් උපදවන්නෝය. ලෝවැසි සත්වතෙම බුහ්මයා ගරුකොට ඇත්තේමයි බුදුවරයෝ දනිත්. මේ කාරණා හෙයින් මෙබඳු විතර්කයක් උපදී. විතර්කයක් උපන් කල ආවර්ජනාවක් එහි නැති බව අභිධම්ය දන්නා සියල්ලෝම ''ආරම්මනෙ චිත්තස්ස අභිනිරෝපන ලක්බ නො විතක්කො'' අරමුණක් කෙරේ සිත ගොඩනැගීම ලක්ෂණ ඇත්තේ විතර්කයයි. විතර්කයෙහි ආවර්ජනා සිතක් නැති බව බුඩ ධම්යෙන්ද පැහැදිලිව තිබෙද්දී ආවර්ජනාවක් කොට ධම් දේශනාවට මන්දෙත්සාහ වීයයි කිසියම් පොතකින් නොපෙන්නා මෙයාකාර මුසාවාදයෙන් වාද කිරීම් මුසාවාදයෙහි කිසි භයක් නැතුව තමන්ගේ ආගමෙහි ශාස්තෘ විසින් බොරු කියන්ට ඉගැන්නු කල්හි එයක් යහපත් පුඥප්තියයි පිළිගන්නා කෙතෙකුට ඔබිනවා විතා ශීලාචාර ගුණයෙන් යුක්තව ආගම්වාද කරන කිසිවෙකුට ඔබින්නේ නැත. ධම්ය අවබොධ කරන්ට පුළුවන් අය ලෝකයෙහි සිටීද කියා මොවුන් විසින් කියන නමුත් එබඳු කීමක් කිසියම පොතකින් පෙන්නුවේ නැත. එලෙස මොවුන් විසින් 'නියම කරනලද දික්සභිය, මහවග, (A) යන

A. මේ අයවලුන් දික්සතිය මතක් කළ නමුත් එහි සහම්පතී බුහ්මයා කළ ආරාධනාවක් නොපෙනේ.

පොත් දෙකේම නැත්මය. ඉතින් මෙසේ නැති දේ ඇත කියන අය විසින් ආගමක් ගැන වාද කටයුතු යයි කිසිම පණ්ඩිතයෙකුට හැහේයයි අපි නොසිතමු. මෙහි ඒකාන්තයෙන් බුදුන්ගේ කීමත් සිතිවිල්ලත් වරදයයි කියා තිබෙන්නා මේ විතර්කයෙන් පසු බුදු රජාණන් වහන්සේට බුහ්මයා ආරාධනා කරන තුරු සවිඥයන් වහන්සේ වදළ දෙයක් නැත. ඉන්නිසා එයිනුත් මොවුන්ගේ කීම වරදය. අපගේ සව්ඥයන් වහන්සේට බුහ්මයා ආරාධනය කෙළේ එකවර බව මහවග මැදුම සහි ආදීවූ පොත්වල පෙනී තිබෙයි. (A) මොවුන් විසින් තුන් වරය කියා තිබෙන කීමත් වරදය. කි වරක් ආරාධනා කළත් බුහ්මයාගේ ආරාධනාවෙන් පසු ධම්දේශනා කරන අදහස විය. දේශනා නොකරමි යන කල්පනාවක් තිබුන බවක් බුඩාගමේ නැත. (B) මොවුන් වීසින් බුදුන්ට වඩා බුහ්මයා උතුමයයි කියා තිබෙන නුමුත් සවිඥයන් වහන්සේට බුහ්මයා නමස්කාර කොට ධම දේශනා කරන්ට යාඥ කළ හෙයින් සවිඥයන් වහන්සේ තුන්ලොව වාසින්ට උතුම බව පුකාශ වේ. මේ ගැන සුදර්ශන නම පොතේ පැහැදිලිව උත්තර පුකාශව තිබෙන බැවින් මේ උත්තර සංක්ෂේප කරමු. මේ ගැන සවිඥයන් වහන්සේගේ කල්පතාව නිර්දෙෂවූ ලෝකයාට නිවත් සැප ගෙන දෙන්නාවූ කල්පතාවක් හෙයින් බුහ්මයා යාඥා කොට නමස්කාර කළ බවද එබැවින් සව්ඥයන් වහන්සේම පරොපදේශ රහිතව ඉඳයා ධම්යන් මනා කොටම අවබොධ කළ බවද දත යුතුයි. ''මේ කාරණයටම සම්බන්ධවූ තවත් කරුණක් නම්'' කියා

"'මේ කාරණයටම සම්බන්ධවූ තවත් කරුණක් නම්" කියා මේ පුශ්නයටම අඩංගු කර තිබෙන්නේ ආලාරකාලාම, උද්ද-කාරාම නම් තාපස දෙදෙනාට ධම් දෙශනා කරන්ට සිතා වදළ බවය. ඒ දෙකම සව්ඥයන් වහන්සේගේ ඥනයට දෝෂා-රෝපනය කිරීමට කරුණු නොවේ. ඒ මක්නිසාද? යත්, සව්ඥයන් වහන්සේ ලෝකයාට ධම්දෙශනා කොට නිවන් සැප සිඩකර දීමට සිතා වදරා උරුවෙල් දනව්වෙහි තපස් රකිමින් සිටියාවූ ආලාරකාලාමයා පුකෘති සිතියෙන් (C) දන වදරන හෙයින් පුථමකොට ධම්දෙශනා කරමියි සිතා ඔහු

A. ඒ බව බුදුන් වදල සැටි මැදුම් සහියෙහිද සංයුත් සහියෙහි ද පෙනේ. බුහ්මයෙකුගේ ආරාධනාව ගැනීම සියළු බුදුවරයන් ගේ සිරිතකි. වාර ගණන නියම නැහැ.

B. ඇත්නම කිස්තියානි ආගමේ.

C. සවිඥතාඥනය අවබෝධ කරන්නට පුථමයෙන් ආශුය කළ හෙයින් ස්වභාවයෙන් නුවණ ඇත්තෙක් බව දන්නා සිතියයි දක පුරුදු මිතුයෙකුට නුමුත් යමක් දෙනු කැමති සිත උපන්නාට පසු ඔහු ඇද්ද නැද්ද කියා සොයා බලනවා විනා දෙන සිත නොයිපදී නිකම්ම මදක්වත් සිති ඇත්තෙක් සොයා බලද්ද?

ජීවත්ව ඉදීදැයි බලා වදරන්ට පුථමයෙන් අන්තර්ධානවූ දේවතාවෙක් ඔහු සතියකට පුථමකාල කියා කළ බව සැළ-කෙළේ ය. එවිට සව්ඥයන් වහන්සේ බලා වදලසේක. ඒබව මහවග මෙසේ කියා තිබෙයි. ''හගවතොපි බො ඤාණං උදපාදි, සත්තාහ කාලකතො ආලාරකාලාමොති'' භාගාවතුන් වහන්සේටද ඥානය පහළ විය. සත් දිනකට මත්තෙන් ආලාරකාලාමයා කාලකියා කෙළේය කියා ඉතින් බුඩ ධම්යෙහි සව්ඥයන් වහන්සේගේ සව්ඥතාඥානය ආවර්ජනාව පිළිබඳ ආවර්ජනා කොට දැන වදරණසේකයි කියා තිබෙද්දී ආවර්ජනා කරන්ට මත්තෙන් නුදුටු යමක් ගැන වරද කියන්නේ කවර පුහෙදයක් සඳහාද මෙබඳු වාද ලෝකවාසීන් රවටනු පිණිස කරනු විනා ධම්තත්වයක් දැනගනු පිණිස කරන වාදයකැයි. කවර පණ්ඩිතයෙක් සිතාද? නොසිතාමය බුඩ ධම්යෙහි ඇත්තම පුකාශවෙන බවට මේ ඉතා පැහැදිලිවූ ඉතා යොගාවූ කරුණකි. ඉදින් මීථාා ධම්යන් නම් ආලාරකාලාමයා මළ බව පුථම කොටම සව්ඥයන් වහන්සේ දූන වදළසේකැයි ලියා තැබුවොත් ඊට විරුඬව කියන්ට කිසිවක් නැත. එසේ නොව ඇත්තම ලියා තැබූබව මෙයින් ඉතා පිරිසිදු ලෙසම ඔප්පුවෙයි. තවද ආවර්ජනා කොට සව්ඥතාඥනයෙන් දැනගතයුතු සියල්ලම දූන වදරණ බව කියා තිබෙන හෙයින් මේ කාරණය සම්පූණී-යෙන්ම එය පැහැදිලි කොට පිහිටුවා දෙන්නේමය. ඉන්නිසා ඒ සව්ඥයන් වහන්සේ භූතවාදීවූ අසරණ සරණ තිුලොක කේතුවූ සමාක් සම්බුඩයන් වහන්සේ බව පණ්ඩිතයන්ට වැටහේමය. උද්දකාරාම පුතුයාගේ මරණය ගැන උත්තරද මෙසේමය. තවද උද්දකාරාම පුතුයා මළ බව දැන වදළාට පසුව පස් වග මහණුන් වහන්සේලාට ධම් දෙශනා කරන්ට සිතා වදලෙස්ය. එකල පස්වග මහනුන් වහන්සේලා ජීවත්ව උන්නේය. ඒ ජීවත්ව උන් බැවින් දේවතාවෙක් ඒ ගැන කිසි දෙයක් සැළ කළේ නැත. නැවත සව්ඥයන් වහන්සේ පස්වග මහනුන් ජීවත්ව කොතැනක ඉදිද්දැයි බලා වදළේය. මෙයිනුත් සව්ඥයන් වහන්සේ ගේ ඥානයෙහි කිසි ඌනත්වයක් නැති බව පැහැදිලිව ඔප්පුවේ. එබැවින් තු්ලෝකාචාය්ඵවූ උන්-වහන්සේ සරණ පරා–යනව පිළිපදින්නාවුන්ට සවගීසම්පත් හා නිවාණ සම්පත්ද ලැබෙයි.

බද්දේගම වාදයෙහි පුඑම කොටස නිමි.

# බෞඛ වාශිඥාර මොහොට්ටීවක්කේ තුණාන නුද සවාමින් වහන්සේගේ

#### සංක්ෂෙප ජීවන චරිතය

ශීසන සුගත තථාගත සම්බුද්ධ ශාසනයාගේ චීරස්ථිතිය සඳහා පරිශුම දරමින් 18 වෙනි ශතවර්ෂයේදී ශී ලඩ්කාද්වීපය කීර්ති රශ්මීන් උද්දීප්තකළා වූ උතුමන් අතරෙන් බෞඛ වාගීශ්වර මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන් වහන්සේ ද අගුසථානයෙහි තැබිය යුතු උතුමෙකි.

මුන්වහන්සේ ශුී. බු. ව. 2377 වෙනි අවුරුද්දේදී (කුි. ව. 1823) දක්ෂිණ ශී ලඞ්කාවේ අගනුවර වන ගාලු නගරයට උතුරෙන් පස් ගව හමාරක් පමණ කැන්හි බලපිටිමුවදෙරට ආසන්න මොහොට්ටීවත්ත නම් ගමේ ශාලිගුාම ගොතුයට අයත් ධනවත් කුල ගුහයෙක ඉපිද පුරසඳ සේ කුමයෙන් වැඩෙන්නේ දෙගුරුන් විසින් අක්ෂර ශික්ෂනය කරවන ලදින් නොබෝ කලකින් හොඳින් ලියන්ට 'කියන්ට පුගුණවූවා පමණකුත් නොව සභා-රංජනය වන සේ කථාවේද අති දක්ෂභාවයක් ඉසිළුවෙය. මේ කාලයේදී ජන්මභූමියට ආසන්නව පිහිටි දෙවසථානයක විසු රෝමානු පූජකයේකුගේද ්ආයුය ඇතිවීමෙන් කිස්තියානි ධ**මයද හුහක්** දුරට දූනගන්ට පුළුවන්ව ඒ මාගීයේම ගමන් කොට පූජකයෙක් වන අදහසද පැවති නමුත් ඒ පලාතේ එවකට විසූ ධම්විතයධර බෞඩ භික්ෂූන්ගේ ආශුයෙන් සකාවූ බෞඩ ධ<mark>ම්ය සම</mark>බන්ධව තරමක් දුර කරුණු දැනගන්ට ලැබීමෙන් මීථාහපාශයට බැඳීමට ඇතිවූ බලාපොරොත්තුව සමපූණියෙන් වෙනස්ව අවුරුදු විසි ගණනක් පමණ වයසින් යුත් මේ විචක්ෂණ කරුණයා එක්දිනක් දෙඩන්දුවේ ගලඋඩ විහාරයයි දනව පුසිඩ **කුමාර මහා** විභාරසථානයෙහි විශාල පින්කමක් බැලීම සඳහා ගොස් එහි කීප දිනක් නතරව ඒ පිංකම සම්බන්ධ කටයුතුවලද ලැ ශුඩාධාාශය අධිකව සම්බුඩ ශාසනයෙහි පැවිදි වෙන්ට අදහස්වී ඒ පිංකම පවත්නා අතරම ඒ විහාරයෙහි එවකට විසු **කෙලිකඩ හාමුදු**රුවෝය යන නමින් පුසිද්ධ ධම්විනයධර මහා සථවීරයන් වහන්සේ වෙතින් පුවුජාව ලබාගත්තා පමණකුත් නොව එවකට දෙඩන්දුව පළාතේ ජනපුධානියෙක්ව වීසූ උස්විදුනේය යන නමින් පුසිද්ධ දනියෙල් විජයසූරිය පොලිස් විදුනෙ මහත්මයා මේ පුවුජ්ජාව සම්බන්ධ පිය තනතුරේ සියළු කටයුතු සම්පාදනය කොට දෙන්ට යෙදුනේය.

මේ ගුණානන්ද තරුණ ස්වාමීන් වහන්සේ පැවිදි වූ දිනයෙහිම තුන්යම් රාතුය මුළුල්ලේම මනෝහර ධම්දේශනාවක් ද කෙළේ ය. මේ ධම්ය ඇසූ දහස් ගණන් ජනී ජනයෝ උන්වහන්සේ කෙරෙහි ඉතා ප්‍රසන්නව මේ තරුණ ස්වාමීන් වහන්සේගේ ඇතිවීමෙන් සම්බුඩ ශාසනයට මතු මහත් අභිවෘද්ධියක් නොඅනුමානව ඇතිවෙනවාට සැක නැතැයි ස්තුති වචන පවත්වා උන්වහන්සේගේ කටයුතු වලට ආධාරකාරයෝ වෙන බව ප්‍රකාශ කොට එලෙසින්ම උන්වහන්සේට ආධාරෝපකාර කළාහුය. මහා ජනයාගේ හිත් දිනා ගනිමින් මෙසේ වාසයකළා වූ මුන්වහන්සේ කුමාර මහා විහාරයෙන් අස්ව කොළඹ කොටහේනේ දීපදුත්තමාරාමයට පැමිණ එහි නිතා වාසස්ථානය කොට ගෙන සම්බුඩ ශාසනයට දිවිපුද සිංහරාජ විලාසයෙන් සතා වූ බුද්ධ ධම්ය දේශනා කොට බෞඛාගමේ ඇති ශුෂ්ඨ භාවය පෙන්නුම් කළ රහ කෙසේ වනමුද? බොහෝ කලක පටන් බෞඛාගමට ඉඳුරාම විරුඩව කියා කළ කිස්තියානි දේශනාකාරයින්ට හා පොත් කර්තෘ වරයන්ට ද උන්වහන්සේගේ ඇතිවීම හොරුන්ට හඳපාන මෙන් විය.

බයිබලයේ හොඳ දැනුමක් ඇති වූ මුන්වහන්සේ කිස්තියානි ධර්යේ ඇති නිස්සාර භාවය බයිබලයෙන්ම හොදින්ම පෙන්නුම් කර දෙමින් සව් ලොකොත්තම වූ බුදුරජාණන් වහන්සේට හා නිර්ල ශී සබර්ය සහිත ආය\$ සඬස රත්නයටත් කිස්තු භක්තිකයන් විසින් කරණ ලද අසතා චොදනා සතා වූ ධර් මාගියෙන් ම බිඳ හෙලීමෙන් මිත්ථාා දෘෂ්ටිකයන්ට පරාජය හා බෞඩ මහා ජනයාට ජය ද අත්කර දෙන ලදී.

මුත්වහන්සේ ලක්දිව නගර ගුාමයන්හි දේශනා පන්දහසක් පමණ කිරීමෙන් බෞඩයන්ගේ සිත් ශාසනය කෙරෙහි පුසන්න කරවමින් වසනාතර ''සතාාමාගීය'' ''ලක්මිණිකිරුළ'' ''කිස්තියාති වාද විසාතනිය'' ''සතාා පුකාශය'' ''රිවිරැස'' යන පුසිද්ධ පතු වලින් හා දහස් ගණන් ධම් පතිකාවල මාගීයෙන් ද බෞඩාගමට හා ආයර් සිංහල වගීයාටත් අනල්ප වැඩ සලස්වා දෙන ලදී. තවද මේ අතරතුරේදී දහස්ගණන් සේනා මධායේදී බැප්ටිස්ට මිසියොනාරිස් පාදිලිවරු සමග 1865 දී වරාගොඩ වාදය ද, 1866 දී හුණුපොල නිලමේ හා මිසියොනාරිස් වරුන් සමග ලියනගේ මුල්ලේදී ද, 1871 දී බැප්ටිස්ට වැස්ලියන් යන සමාගම දෙකේ මසියොනාරිස් පාදිලිවරු සමග ගම්පලවාදය ද, 1873 දී වැස්ලියන් මිසියොනාරිස් පාදිලිවරු සමග දස දහසක් පමණ මහා සේනා මධායෙහි දී කල පානදුරේ වාදය ද යන මහා වාද සතරින් ම බෞද්ධ පක්ෂයට ලබාදුන් ජය ගැණ අවුරුදු දහස් ගණනක්ම පවතිනසේ ශිලාසථමහවල සටනක් කොට තැබියයුතු

නොවේද? යුතුමැයි. මේ වාදය සම්බන්ධ තොරතුරු ඉංගුිසි-යට නගා පොක් පුසිද්ධ කොට ඇමරිකාදි විදේශ වලට ද යවන ලදුව ඒ රටවල් බුද්ධිමතුන්ට දකින්ට ලැබී ඒ මාශියෙන්ම **බෞද්ධා**ගම ගැණ කරුණු සොයා නැවත බෞඩයෝ වී බුද්ධ-ශාසනයට හා සිංහල වගීයාටත් පුයෝජන වන සේ ඒ මහතුන් කියාකොට තිබේ. කි. වෂීයට අවුරුදු 103 කට පෙර වලගම්බා මහ රජතුමා විසින් කරවන ලද අභයගිරි චෛතාය පුරාණ දේ පරීක්ෂකයන් විසින් බිඳවන ලද බැව් අසා ඒ ගැණ විරුද්ධව කුියා කරණ අටියෙන් මහාජනයා රැස්කරවා අභයගිරි වෛත්යා-පකාර නමින් සමිතියක් පිහිටුවා ඒ මගින් ඉංගුිසි ආණ්ඩුවට කරුණු පෙන්නීම කර දී ඒ චෛතාාරාජයාගේ බිදීම නවත්වා ගන්ට යෙදුතේය. මාලිගාකන්දේ විදෙහාදය නම පූච්දිග මහා විදාහලයාරම්භයේ දී ඊට ද ආධාර වනසේ දේශනා පවත්වා ඉතින්ද්ධ මහා ජනයාගෙන් ආධාරෝපකාර ලබා දුන්නේ ය. කොළඹ පරම විඥානාපි බෞද්ධ සමාගම පටන් ගැනීමේ දී ආධාර ලබා දුන්නේ ය. මේ ආදී ලොක ශාසනෝපකාරී කටයුතු තමන්ගේ පුාණයටත් වඩා ගරු කොට ආත්ම සැපය පවා නොසලකා නියම පුරුෂ සිංහ ලීලාවෙන් කියා කළ මුන් වහන්සේට හිත කය වෙහෙසීම අධික බැවින් ම සවල්ප ආබාධයක් ඇතිවී ඒද ගරු නොකොට ලොකාරීය ම ගරු කොට යහපත් නියා වලට අනුබල දීමෙන් දිවා රාති දෙක්හි වෙහෙසීම බලවත්වී අසනීපය ද කුම කුමයෙන් දියුණුවී එන අතර බෞද්ධ මහා ජනයාගේ ආධාර පිට ඉංගුීසි සිංහිල ිදක්ෂ මෙවදාාචාරීන් ලවා පුතිකාර කරවා ගත් නමුත් එයින් පිහිටක් නො ලැබ සැටසත් 67 විෂීයක් ආයුඃ ශී විළඳා කි. ව. 1890 අවුරුද්දේ සැප්තැම්බර් මස 21 වෙනි ඉරු දින දවල් 11 ට පමණ ස්මෘති සම්පුජනාාලයක යුක්තව ධම්ශුවණය කරමින් සිට සුවගිසථ විය. මුන්වහන්සේගේ සවගීස්ථවීම සවල්ප වේලාවකදීම මුළු නගරයේම පකළවී ගියෙන් දීපදුපත්තමාරාමය දවල් 12 ට පමණ වන විට නා නා ජාතික නා නා දෘෂ්ටික ජනී ජනයාගෙන් පිරී **ගියේය.** මුන්වහන්සේ සම්බන්ධ 1890 සැප්තැම්බර් මස 23 වෙනි අභහරුවාද සරසවි සඳරැස කර්තෘ වාකාාලයන් කොටසක් ලෙසේ ්ය.

## පුසිඩ මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානඥ ස්වාමීන් වහන්සේගේ පරලොක පුාප්තිය.

මුළු ලක්දිව වෘසි සකල බෞද්ධ ජනයන්ටම සංවේග ජනක වූ පුවෘත්තියක් අද අපට පුකාශ කරන්ට විය. එනම් ලංකාවේ සෞගත ජන සමූහයාගේ මුදුන් මල්කඩක් වැනි මොහොට්ටි වත්තේ ගුණානන්ද සචාමීන් වහන්සේ අවුරුදු 67 ක් ආයු වළදා ගිය ඉරිද පූවාහ්ණ සමයේ එකොළහට පමණ පර-ලෝකපුාප්ත වූ බවයි.

මේ සාමින් වහන්සේට අවුරුදු කීපයක පටන් බලවත් වාාංධියක් පැවති නමුත් ඉංගුිසි සිංහල වෛදායන් ලවා පමණක් නොව දඹදිව්වාසි වෛදාායන්ගෙනුත් පුතිකාර කරවා ගැනීම කරණ කොට ගෙණ යාපා භාවයට පැමිණ තිබුනේය. මේ අතරමහ ලහ ලහදී දෙවතාවක්ම බලවත් ලෙස හතියක් හටගත්-තේය. ඒ පීඩාද පුතිකාර කිරීමෙන් සුවවිය. නමුත් <sub>උ</sub>න් හිටි හැටියේම ඔත්පල වී ඉන්දිය දුව්ලව කීප දවසක් තිබී ඉංගුිසි ඉවෙදාාවරයන් ලවා ඉතා සුරක්ෂිත ලෙස <mark>පු</mark>තිකාර කරද්දී ඒ සියල්ල නිෂ්ඵලවී මේ මහා බෙදජනක මරණය විය. සව්ඥයන් වහන්සේගේ පිරිනිවීමෙන් පසු සම්බුද්ධ ශාසන භෙදකයන්-**ඉගත් හා මිථාාදෘෂ්ටිකයන් ඉගත් විනාශයට පැමිණීගන යන** නොයෙක් කාලවල යශ සථවිර මොග්ගලීපුත්ත සථවිර නාගර්ජුන ආදී උත්තමයන් විසින් ඒ ඒ කාලවල සතුරන් මර්දනය කොට ශාසනය පරිපාලනය කරගන එනලද බව පුරාණ කථාවලින් ලපුණේ. මොහොට්ටිවත්තේ ගුණානන්ද **සවාමී**න් වහන්<mark>සේ</mark> විසින් මේ කාලයේ සම්බුද්ධශාසනයට පැමිණි විපත්ති පහ කළ ආකාරය ගැන සලකන විට ශාසන විනාශකයන් පුති. බාහනය කළ ගුණයෙන් තමන් වහන්සේත් යථොක්ත උත්තම-යන්ගේ පදවියට පැමිණේ. බෞද්ධ රාජ පරම්පරාව සම්පූණී-යෙන් සුන්වීමෙනුත් යුරෝපීය ආණ්ඩුව විසින් කිස්තියානිය, දියුණු කිරීමට කළ උපකාර නිසාත් මීට අවුරුදු තිහ හතලිහකට ඉහත බුඩ සමය නිස්තේජස් සවාභාවක සැභවිලා මෙන් පැවැත්තේ. අධිකරණ සාලාවකදී හෝ යුරෝපීය ජනයෙක් ඉදිරිපිටදී තමන් බෞඩ බව ඇහවීමට බොහෝ බෞද්ධයෝ හයවූවෝය. සමහරු ලජ්ජා වූවෝය. මේ කොළඹ නගරයේ බෞඛයන්ගේ බලය කොපමණ පහත්වී ද යත්, මරක්කල කොළුවන් පවා මහනුන්නාන්සේලාට බිලීකටු ඉල්ලමින් වීදියේ යන්ට ඉඩනොදී පරිහාස කළෝය. කොළඹ වාසී බොහෝ අය රහසෙන් වාගේ බුඩාගම ඇදහුවෝය. කිස්තියානි ආගමේ

තේජස් ඉතා අධිකව පැවැත්තේය. මේ කාලයෙහි මොහොටටි වත්තේ ගුණානන්ද සවාමීන්වහන්සේ කිස්තියානි අාගමට විපක්ෂව දෙශනාකරන්ටත් පොත්–පත් පළකරන්ටත් පටන් ගත්තේය. පුසිඩ වාදමාගීයෙන් කිස්තියානි බලය අභිභවනය කොට බෞද්ධ බලය තහවුරු කෙළේය. එහෙයින් බෞඩ ලෝකයාට මුන්වහන්සේ මහා බලයක් වීය. මහත් නිර්භයක් හා ආඩම්බරයක් බෞද්ධයන්ට මුන්වහන්සේ නිසා පැවැත්තේය. අහෝ! ඒ සියල්ලම දන් අතුරුදහන් විය. මුන්වහන්සේගේ කීර්ති ශරීරය ශාසනය ඇතිතාක් නොපවතියයි කාට කිව හැකිද? කොළඹ ඌරුගොඩවත්තේ වාදය



# දන්වීමයි

මේ වාදය සිබවීමට මුල් හේතුව නම්, ඩොක්ටර් චාර්ල්ස් **ලපු්රා** උන්නැහේ විසින් ඇතැම් බෞඛ මහතුන්ගෙන් බුඩාගමට වීරුබව අසන්ට යෙදුනු පුශ්න වලට උත්තරදීම පිණිස ලබන ලද ආරාධනා ඇතිව ඌරුගොඩවත්තේ අභිනව සාදන ලද තර්ක ලද්ශනා ශාලාවට මෙහි පහත නම් සදහන් කරණ මම පැමිණි**-**දෙස්තර උන්නැහේ විසින් අසනු ලැබූ පුශ්නවලට තුන්මාසයක් මුලුල්ලේ උත්තරදී බුඩාගමේ වැඩිදියුණුව සඳහා ඒ පුශ්ලනා්ත්තර පතිකා හතළිස් දහක් මුදුණය කරවා විසුරුවා හැරියෙම්. මේ අතුරතුරේදී රෝමානුකාරයෝ ඔවුන්ගේ පතුලයන් බොරු වාදයක් කරණවායයි අභූත අපභාසයක් කලළාය. එවිට කිස්තියානි ආගම සැබෑ ආගමක් හැටීයට ඔප්පු කරන්ට පුළුවන් කැමතිම සමථි පාදිලි කෙ*ම*ණක් මේ ලඬ්කා භූමිය තුළ වාසයකරණවා නම් යලෝක්ත තර්ක දෙශනා ශාලාවට පැමිණෙන්ටය කියාද, මුලු ලෝකයේම ඉන්න පාදිලිවරු ආවත් ඔවුන් සමග වාදකොට කිස්තියානි ආගම සම්පූණී පල් බොරුවක් බව ඔප්පු කිරීමට සූදනම්ව සිටින්-නෙමැයි කියාද, සඳරැස පතු මාගීයෙන් පුසිඩි කෙරෙව්වෙමි. එවිට අති දක්ෂ කථා කාරයෙක් වූ කිුස්තියානි දෙශනාකාර සී. සිල්වා උන්නැහේ නිර්භීතව සභාව ඉදිරියට පැමිණ බෞඩ කිස්තියානි යන ආගම් ලදකේ සතාහසතා තාවය ගැණ වාදයක් කිරීමට සාකච්ඡාකලළ්ය. ් ඊට බෞඩ පක්ෂය සතුටුවූ බැවින් අප ලදපක්ෂය විසින් හුවමාරු කරගන්නා ලද ලියකියමන්වල පුකාරයට පළමුවෙනි පැය කිස්තියානි පක්ෂයටද, දෙවෙනි පැය බෞඩ පක්ෂයටද යන කුමයෙන් වාදය අවසාන වන තුරු පැවැත්වීමටද, දෙපක්ෂයෙන් යම පක්ෂයක් නියම දිනට නියම වේලාවට වාද භූමියට නොපැමුණුනොත් ඒ නොපැමුණුනු පක්ෂය විසින් එහි පැමිණි සිටිය පක්ෂයට දඩවශයෙන් රු: 100 යක් ගෙවන හැටියටද පොරොන්දුවෙන්ට යෙදුනා ඇත. ඒ පොරොන්දුවේ අන්දමට නියම දින නියම වේලාවිට දෙපක්ෂයම වාද භූමියට් පැමුණුනෝය. කිස්තියානි පක්ෂයට බී. ඒ. යන උගත් නාමයක් දරණ සිටි කෝලේජියේ පුධානාචාය\$ තැන්පත්, ඇස්. ජී. ලී. උන්නැහේද, මැක්ලි උන්නැහේද, සී. සිල්වා උන්නැහේද, ඊ. පී. පොන්සේකා පාදිලි උන්නාන්සේද, ඇතුළුවූ

කිස්තියානි මහත් පිරිසක් පැමිණ සිටියෝය. බෞඩ පක්ෂයට නීතිඥ රිචෙට් පේරා මහතා ඇතුඑවු කොළඹ පරම විඥාතාථ් ලබෑඩ සමාගමේ මහතුන්ද, පී. ජී. ටිකිරිබණ්ඩාර ලෙවදා**ාචා**ය® මහතා ඇතුළුවූ බෞඩ මහා පිරිසක්ද පැමිණ සිටියෝය. දෙපක්ෂ-යම පන්දහසක් පමණ විය. ලඩකාණ්ඩුව එහි පොලිස් හටයින් එවා හාත්පස රැකවල් තබන ලදි. කිුස්තියානි පක්ෂයේ කථා-කාරයෝ ලප්ලි නම් ආචාය විවරයාගේ කියමන්ද ඒරෝපා-කාරයන්ගේ මතද ගුාමෙඖපමාදියද, දක්වමින් නිම්ලවූ බුඩාගමට වීරුඩව අථ්යෙන් සූනාවූ පුලාප කථාවන් පැවැත්වූවාහුය. උතුම් වූ බුඩාගමට පහර ලදමැයි යන අහංකාරයෙන් කථාකළ නුමුත් සවිඥ ලදශනාවට විරුබව සාරවත් එකම කරුණක්වත් දක්වන්ට ඔව්හු අසමර් වූවෝය. එසේද වුවත් ඔවුන්ගේ මෝඩ කර්ක අසා සිටි මින්ද බුද්ධිකයන්ඉග් දැනුම ිස<del>ද</del>හා නිම්ලවූ බුඩාගමේ සතානාවයන් ලාමකවූ කිස්තියානි ආගමේ අසතානාවයක් ඔවුන්ගේ මූඪ පුශ්නවලට පුතුයුක්කර වශයෙන් කිසිවෙකුට බිඳහෙලිය නොහැකි විශිෂ්ට කරුණුවලින්, එනම ලෙවදා ශාස්තුමයන්ද, ජෙනාතිශ්ශාස්තුයෙන්ද, තර්ක ශාස්තු-**යෙන්ද, නීති ශාස්තුයෙන්ද, න**ාාය ශාස්තුයෙන්ද, කේටුහ නම් රචනා ශාස්තුමයන්ද, වාහස, ධන්වන්තරී, නාග්ර්ජුන යන උත්තම සෘෂිවරයන් වහන්සේලාගේ මාහැහි කියමන් වලින්ද, වරාහමිහිරාචාය හී ශ්රීහර්තෘ පණ්ඩිත ශ්රී කාලිදස පණ්ඩිත, ශී ශීහ්ලනමිශුාචාය ී යන පූව්දිග උත්තම පඩිවරයන්ගේ මාහැඟි වාකාවලින්ද, පතාරෝගස්, සැනේකා, ප්ලේටෝ, හැරාක්ලීටස් ඇපිකිවුරස්, ඩැමොකිටස්, සිසිරො, ඇරිස්ටෝටල්, ඇන්ටෝ-නයිනස් යන අපරදිග ඉෙෂ්ඨ පඩිවරයින් ඉග් වාකා වලින්ද, මෙහි පහත දක්වන වැදගත් පොත්පත් ආදියෙන්ද ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු කෙළෙමි.

## ඒ පොත්පත් ආදිය නම්

- 1. වෘහත් සංභීතාව.
- 2. සිඩාන්ත සිරොමණිය.
- 3. විෂ්ණු පුරාණය.
- 4. සුභාෂිතය.
- 5. රසවාහිනිය.
- 6. අභිධමාවතාරය
- 7. අරාබින්ගේ කුරන් පොත
- 8. නිස්ටරි ඔණි ටුවල්ස් නම් ඉංගුිසි පොත

- 9. මිලින්දපුශ්නය.
- 10. සූතු නිපාතය.
- 11. විසුද්ධිමාගීය.
- 12. අග්ගඤ්ඤ සූතුය සහ එම අටුවාව.
- 13. ජිනධම්ම විකාශනිය.
- 14. වාහාසකාරය.
- 15. සුශැතය.
- 16. රසකල්පදෘමය.

| 11. 01000000000000000000000000000000000 | 17. | <b>රාජ</b> තරහිනිය |
|-----------------------------------------|-----|--------------------|
|-----------------------------------------|-----|--------------------|

18. මෙහෂජ්ජ කල්පය.

19. වරහමිහිරය.

20. නීතිශතකය.

21. රසුවංශය.

22. ශාන්තිශතකය.

23. රෙපරමාදුකාරයන්ගේ බයිබලය.

24. රෝමානුකාරයන්ගේ බයිබලය–යනාදියයි.

කිස්තියානි කාරයෝ තමන්ගේ වාසියට ගෙණ හැර දක්වූ කාරණා ඔවුන්ගේම ආගමට එනම් බයිබලයට හාත්පසින්ම විරුඩවිය. බෞඩ පක්ෂයෙන් ඇසූ එකම පුශ්නයකටවත් කිස්තියානි පක්ෂයේ කථාකාරයන්ට හරි උත්තර දෙන්ට නුපුළුවන්වූ හෙයින් මහත් වූ පරාදයට පැමිණ දුර්මුබ සවභාවකින් හිස් එෑ එෑ අත පැන ගියෝය, කිස්තියානි ආගම පැවතිතෙක් මෙසා මහත් පරාදයක් නුවූයේමය. කිස්තියානි සේනාවද මහත් වූ බෙදයට පැමිණ ඒ ඒ අත පළා ගියෝය. බෞඩ සේනාවද සාධුකාර පවත්වමින් පීතිසෝෂා ශබ්ද පවත්වමින් මහත් සන්තුෂ්ඨ භාවයකින් විසිර ගියාහුය.

මේවගට,

සකල බෞඩ කලාාණ මිතු මොහොට්ටිවත්තේ ජනානන්ද උන්නාන්සේය.

1904 - 3 - 10

# කොළඹ ඌරුගොඩවත්තේ වාදය

වෂී 1899 ක්වූ සැප්තැම්බර් මස 3 වෙනි ඉරිද දවල් 2 කට පමණ ඌරුගොඩවත්තේ තර්ක දෙශනා ශාලාවේදී කිුස්තියානි දේශනාකාරයෙක් වූ සිටි කොලේජියේ උපාචාය\$ තැන්පත්

## සී. සිල්වා මහත්මයා විසින්

බුඩාගමට වීරුඩව කළාවූ පළමුවෙනි කථාව.

#### මිතුවරුනි,

මෙපමණ මහත් සමූහයක් අද මෙහි පැමිණ සිටීම දැකීම, මට මහත් සන්තෝසයකි. මගේ කථාව පටන් ගන්ට පළමු, මේ වාදය කරන්ට සිඩ වුනේ මන්ද කියා කීම මගේ යුතුකමකි. මට මේ වාදයට එන්ට සිබ වුනේ මා විසින් මේ ස්ථානයට පැමිණි පළමු වෙනි දවසේ මිනිත්තු සවල්පයක් අවසර ඉල්ලාගණ ජනානන්ද උන්නාන්සේගේ බණ අසන්ට පැමිණ සිටියාවූ බුඩාගම්කාර ජනයාට කිස්තියානි ආගමේ සතානාවය ගැණි විචන සවල්පයක් සංක්ෂේපයෙන් කථා කළාට පසු ඇම්. ජනානන්ද උන්නාන්සේ සභාවට පැමිණ කථා කළාවූ මට ස්තුතිකොට පුසිඬ වාදයකට කැඳවූ නිසාත් , කිස්තියානිකාර්යෙක් මෙන් කිස්තියානි ආගමේ සතා ිතාවය ඔප්පු කිරීමට පුසථාවක් පැමිණෙන අතර එසේ කිරීම, මගේ මහත් යුතුකමක් මෙන් හැඟීගිය නිසාත්ය. බුඩාගම්කාර මිතුවරුණි, සැබෑ ආගම සොයා ගැණීම මනුෂා ජීවිතයේ සියල්ලටම් වඩා වැදගත් කාරණාවය. ලෝකේ බොහෝ ආගම් තිබේ. නුමුත් ඒ සියල්ල සැබෑ නැත. එකක්ම පමණක් සැබෑ වෙන්ට ඕනෑය. එකක් සැබෑ වෙන අතර අනිත් සියල්ල බොරු වෙන්ට ඕනෑය. සැම ආගම්ම සොයා බලන්ට බැරි නුමුත් පළමුකොට කිස්තියානි ආගම පුළුවන් දුරටම සොයා බැලීම පුඳෙ ගොචරය. මක්නිසාද මනුෂායාට ඕනෑ කර තිබෙන්නාවූ එකම දේ එනම පව කමාව ලදන්ට පුළුවන්වූ කෙණෙක් සිටින බව ඒ ආගමේ පමණක් උගන්වයි\*. අපි සියල්ලෝම පව්කොට අච්චුවක් ලබන්ට සිටින බව අලප් හෘදය සාක්ෂිය අපට කියනවාය. ආගම මොකක් නුමුත් මේ හැඟීම අපි සියලු දෙනාටම තිබේ. අපේ හෘදය සාක්ෂිය අපි වරදකාරයෝ බවට සාක්ෂි දෙනවාය. මේ සිටින්නා වූ සෑම දෙනාට පමණක් නොව මුළු ලෝකයේ සියළු වගීවල සියළු මනුෂා ජාතීන්ටම මේ හැඟීම තිබේ. ඉතින් අපට ඕනෑකර තිබෙන්නාවූ එකම දෙය නම් අපේ වරු වලට කමාව ලබාගණ අච්චුවෙන් නිදහස් වීමය. බුදුන් කියන්නේ කළාවූ පාපයට අවවූ ලැබෙනවාය කියාය. එසේ නම අපි අච්චූ ලබන්ටම ඕනෑය. ි කිස්කියානි ආගමේ පමණක් වරදට කමාවී අච්චුවෙන් අප නිදහස් කරණ ගැලවුම් කාරයෙක් සිටින බව උගන්වයි. අපට ඕනෑ කරන්නාවූ එකම දේ මෙහි තිබෙන නිසා මේ කිස්තියානි ආගම සැබෑද බොරුද කියා සොයා බැලීම වටී. **ලම්ක සැබෑ නම් වෙන මොනම ආගමක්වත් සොයා බලන්ට** ඕනෑ නොකරයි. මක්නිසාද? ඕනෑ කරන්නාවූ එකම දේ එහි තිබේ. මේ කිුස්තියානි ආගමේ සතාාතාවය ඔප්පු කිරීමට් බයිබලයේ කාරණා මම ගෙණ හැර දක්වන්ට යන්නේ නැත. මක්නිසාද ? නුඹලා බයිබලය විශ්වාස කරන්නේ නැත. එසේම බුඩාගම තුන්පිටකයෙන් ඔප්පු කළාට අපි පිළිගන්නේ නැත. මක්නිසාද ? ඒ පොත් අපි විශ්වාස කරන්නේ නැත. එතකොට අපි සතාාසතා දූනගන්නේ කොහොමද, ඇයි කිසි ආගමකට පක්ෂ තොවූ අකුරු දන්න නොදන්න සියළු දෙනාටම කියවන්ට පුළුවන්වූ පොතක් තිබෙ†. ඒ පොත නම් ලෝකයය. එහි අඩංගුවූ ධම්ය නම් ලෝකධම්යය. ඉතින් මිතුවරුණි, මේ ධම්යට වීරුඩවූ කියමන් නොහොත් ධම් උගින් වන්නාවූ ආගමක් තිබේ නම් ඒ ආගම සැබෑවෙන්ට බැරිය. මක්නිසාද? ලෝක ධම්යට සැම මනුෂායෝමයටහත්ය. ආගම මොකක් නමුත් එය විශ්වාස කරන්ටම ඕනෑය. සෑමදෙනා විසින් තේරුම ගන්නා පිණිස එයින් සමහරක් මතක් කරමි. එනම් – ලෝකයේ ලොකු දේට පුංචි දේ ඇදගැණීම, ගලක් උඩ වීසිකළොත් එය බීම වැටෙයි. අවවේ ඇවිද්දෙක් ඔළුව රක්වෙයි. ගින්නට

<sup>\*</sup> ඒ හාදයා ඉන්නේ කොහේද?

<sup>†</sup> ඒක ගෙදර තිබෙන ඉල පොතද?

අත ඇල්ලුවොත් පිලිස්සෙයි,† පණ ඇති සත්වයෙක් නැතුව පණ ඇති සත්වියෙක් නූපදියි‡ ඒ ඒ වර්ගවල සතුන්ගෙන් ඒ ඒ සතුන් මධා්වීම, හරකුන්ගෙන් හරක්ද, අශ්වයන්ගෙන් අශ්වයෝ, බල්ලන්ගෙන් බල්ලෝ, බළලුන්ගෙන් බළල්ලු, රිලවුන්ගෙන් රිලව, වඳුරත්ගෙන් වඳුරන්, මිනිසුන්ගෙන් මිනිසුන් \*පියාසර කරණ පක්ෂි ගැණත් එසේමය. එනම – කපුටන්ගෙන් කපුටෝ, ලිහිණින්ගෙන් ලිහිණි, <sup>+</sup>ගස්කොළන් ගැනත් මේ ධම්යමය එනම් – පොල් වලින් පොල්, කොස් වලින් කොස්, දෙල් වලින්, § මිනුවරුණි, මේ ලෝක ධම්යය. මෙය ලෝකය පටන් ගත් තැන් පටන් අද දක්වාම වෙනස් නොවී කෙරීගණ යනවාය. මෙය වෙනස් වනවා අපට පෙනෙන්නේ නැත. එනම් ගොණාගෙන් බල්ලෙක්වත්, රිලවුන් ගෙන් මිනිහෙක්වත්, කපුටාගෙන් ලිහිණියෙක්වත්, පොල් වලින් කොස්වත් උපදිනවා අපට පෙණෙන්නේ නැත<sup>×</sup> මේ ලෝකයේ පවතින්නාවූ ධම්යට වීරුඩවූ ඉගැන්වීම, එනම ධම් උගන්වන්නාවූ අාගමක් කිසිකලක සැබෑ වෙන්ට බැරිය. ඉතින්, කුස්තියානි ආගම සහ බුඩාගම මේ ලෝකයේ පවතින්නාවූ දේට එකහද කියා බලමු. මීට විරුඩ ධම් කිස්තියානි ආගමේ උගන්වනවා නම් ඒ ආගම සැබෑවෙන්ටත් බැරිය, බුඩාගමේ උගන්වනවා නම් එය සැබෑ වෙන්ටත් බැරිය. මේ කාරණා හිතේ තබාගණ මගේ කථාවට ඇහුමකන් දෙන ලෙස ඉල්ලා සිටිමි.

† ඔය මොනවා දෙඩවනවාද, පිස්සුවෙන්ද?

\* ඇයි, සමහර ස්තීන් සර්පයන් පුසුත කළ බව දන්නේ නැද්ද?

† ඇයි, පණුවන්ගෙන් සමනලයෝද, වේයන්ගෙන් මෙරු යන සත්ත්වවගීයක්ද උපදින්නේ නැද්ද?

§ ඇයි, දෙඩමගෙඩියේ ඇටවලින් දෙහි, ජමතාරන් නස්නාරන් බම්බලෝසි, ඇඹුල් දෙඩම් ආදි වෙනස් වෘක්ෂයන් හටගන්නා බවද, බෝ ඇටවලින් නුග ගස් හටගන්නා බවද නොදන්නවා නම් පරීක්ෂාකොට බලා දන ගත යුතුයි.

× ඒක එසේ නමුත් සමහර වෘක්ෂයන්ගෙන් නොයෙක් විශේෂ වෘක්ෂයන් හටගන්න බවත්, ධාතුන්ගේ නෛක ගුණ සංසග්යෙන් මේ ලෝකයේ තිබෙන සියලුම වෘක්ෂ ලකාදිය හටගත් බවත් දනගතයුතුයි. ඊට සාක්ෂියක් නම් බිංඌරු ගස් වචාගණු කැමති අයකුට බිංඌරකුගේ මළ සිරුරක් රෝපනය කිරීමෙන් ඒ ගස් වගීය උපදවා ගන්නට පුළුවන් වීමය. (එසේම) ''වාසරණි දසදුග්ධ භාවිතං, බීජමෘජායයුත හස්නයොජිතම ගොමයෙන බහුසො විරුක්ෂිතං, කෞඩමාගීපිශීනෙශ්ව ධුපිතම්''

<sup>‡</sup> ඇයි, අවික්කා ගෙඩිවලින් කෝදුරුවෝද, රෙදිපාංකඩ වලින් තික්මීයෝද, මාඑ කටුවලින් පත්තැයෝද, වතුරෙන් නොයෙක් පණුවෝද, ඒ පණුවන්ගෙන් මදුරුවෝද, අඹ කොළවලින් නිල් කටුස්සෝද, දෙහිකොළවලින් එනම් සත්ත්ව වහයක්ද උපදින්නේ නැද්ද?

යම ගසක් මුලින්ම උගුලා දමන්ට පුළුවන්කම තිබේ නම් ගහ උඩට ගොස් එහි එක එක අත්ත බාන්ට කාලය ගන්න එක නිෂ්ඵලය. ආගමක් සොයා බලන අතර ද ඒ ආගමේ අත්තිවාරම එනම් එය පිහිටා තිබෙන සථානය සොයා බැලීමෙන් ඒ ආගමේ හරි වැරදි දැන ගන්ට පුළුවන. සැබෑවූ අත්තිවාරමක් නැත්නම් මුලු ගොඩනැගිල්ලම ඇද වැටෙන්නට ඕනෑය. බුඩාගම ගැණ මම කථාකරන්ට යන්නේ මේ ලෙසය. එනම් අත්තිවාරමෙන් නොහොත් මුලින්ම එය උගුලා දමනවා මිසක් මම එහි අතු බාන්ට යන්නේ නැත. (එනම්:- බුඩාගම සම්බන්ධ කථාන්තර කියන්ට යන්නේ නැත.) බුඩාගම් පිහිටා තිබෙන්නේ බුදුන්ගේ සව්ඥකම නැමැති අත්තිවාරම පිටය. ඒ නිසා බුදුන් සවිඥද නැත්ද යන බව පමණක් කල්පනා කිරීමෙන් ඒ ආගමේ සතා අසතා දනගන්ට පුළුවන. කිසතියානි ආගමේ අත්තිවාරම නම් ජීවමානවූ සියලු බලය ඇත්තාවූ සවිඥවූ මැවුම්කාර ආරක්ෂාකාර ඒක මැවී මකනෙක් ඇති බවය. මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බව අප විසින් ලෝකේ පවතින්නාවූ දේවිලින් ඔප්පු කොළොත් මැවුම්කාරයෙක් නැත කියා උගන්වන්නාවූ බුදුන්ගේ ධම්ය වැරදීය. බුදුන් සව්ඥ නොවේය. මුලු බුඩාගම නමැති ගොඩනැගිල්ලම ඇදවැටෙන්ට ඕනෑය. එසේම මැවුම්කාරයෙක් නැති බව මේ ලෝකයේ පවත්නාවූ දේවලින් බුඩාගම පක්ෂය ඔප්පු කොළොත් කිස්තියානි ආගම නමැති ගොඩනැගිල්ල ඇදවැටෙන්ට ඕනෑය. ඉතින් මා විසින් කියන්ට අරමුණු කළේ සවිඥවූ බලසම්පන්නවූ මැවුම්කාරයෙක් සිටීම ගැණය. මිතුවරුණි, අපි උතුරට ගියත්, දකුණට ගියත්, බස්තාහිරට ගියත්, නැගෙණහිරට ගියත්, අහසට නැගුණත්, පාතාලයට බැස්සත් බලසම්පන්න වූ මැවුම්කාරයෙක් සිටින බවට සාක්ෂි ඔප්පු වේ. මේ සාක්ෂි බයිබලයෙන් දක්වන්නාවූ ඒවා නොව මමි පළමු කී ලෙස අපට ඇස්වලින් බලා, සමහරක් අත්වලින් අතගා දනගන්ට පුළුවන්වූ මේ ලෝකයේ දනට පවතින්නාවූ දේවල්මය. මැවුම්කාරයෙක් නැත කියා බුඩාගමකාර සෑමදෙනාම පිළිගෙණ ිතිබෙන බැවින් ඒ දහම බුඩාගමේ පුධාන දහමක් බව ඔප්පු කිරීමට පිටකනුයෙන් පාඨ ගෙණහැර දක්වන්නට ඕනෑක්මක් නැත. මේ දහම සම්පූර්ණයෙන්ම බොරු බව ඔප්පු කිරීමට තිබෙන්නාවූ බොහෝ කාරණා අතරෙන් සවල්පයක් පමණක් මතක් කරමි.

1 වෙනුව-දැන් පවතින්නාවූදේය. ඒ නිසා කිසිම කෙණෙක් වත් දෙයක්වත් නොසිටිය නොතිබුන කලක් තිබුනේ නැතැයි අපි ස්ථිරකොටම කියමුව. මක්නිසාද කීවොත් යම් දෙයක් ඉපදවීමට සැහෙන්නාවූ පුඥව හා බලය ඇති කෙනෙක් කියා නොකර ඒකාන්තයෙන්ම කිසිත් නැති කමෙන් යමක් ඉපදවීම බැරිමය. මේ ලෝකය වරක් කිසිම සත්වයෙක් වත් ගස්කොලන් වත් නැතුව තිබුන බවත් සැමදෙනා විසින් පිළිගන්ට ඕනෑය. බුඩාගමේ හැටියටද එක කල්පාන්තරයකදී මහපොළවද මුහුද සහ මහමෙරද සක්වලගල හා ඉර සඳ තාරකාද දිවාලෝක සහ බුහ්මලෝකද (බුහ්මලෝක 3) කිසිදෙයක් ඉතුරු නොවී සම්පුණියෙන්ම විනාශ වෙන බව කියා තිබේ. නුමුත් දුන් පොළවත් මුහුදත් ඉර සඳ තාරකාත් යන සියල්ල තිබෙන බව පෙනේ. බුඩාගමේ හැටියට මේ සියල්ල කිසින් නැතිකමෙන් හටගත් බව කියා තිබේ. එනම් මැවුම්කාරයෙක් නැතුව ලෝකයත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත් පැවැත්මට ආ බවය. නුමුත් මේ සියල්ල හටගැණීමට මහත් බලසම්පන්නවූ හේතුවක් තිබෙන්ටම ඕනෑ බව අපි ඒකාන්තකොටම කියමුව, මේ කාරණය යන්තම සිහි නුවණ ඇත්තාවූ කෙණෙකුට පවා විනිශ්චයකර දුනගන්ට පුළුවන, මීට ආදිෘශයක්; අපි එක්කලක ගමන් යන අිතර කිසි ගෙයක් දෙරක් ගහක් කොලයක් නැති වාඑකා කාන්තාරයකට පැමුණුනෙමු. මීට විසි අවුරුද්දකට පස්සේ අපි නැවතත් මෙ පුලේශයටම පැමුණුනාම පුථම්යෙන් වාඑකා කාන්තාරයක්ව තිබුන ඒ පුදෙශයේ මහත්වූ අලඩකෘතවූ නුවරක් තිබෙන බව අපට දකින්නට ලැබේ. ලක්ෂණ ගෙවල් හා අලඩකෘත මාලිගාද ලින් හා මහා පුසන්න ගස්කොලන්ද මහත් පොහොසත් සේනාවකට ඕනෑ කරණ සියලු දේද, තිබෙන බව අපට පෙණේ, අපි වැදගත් මිනිහෙකුට ආචාර සමාචාර කොට, මීට අවුරුදු විස්සකට පුථමයෙන් මම මේ ඉඩමට පැමුණුනෙමි, එවිකට් වාඑකා කාන්තාරයක් මිසක් වෙන කිසිවක් මෙහි දකින්ඩ තිබුනේ නැත. මේ අලංකෘත වූ නුවර කරවන ලද්දේ කා විසින්ද කියා ඇසුවාම මහත්මයානෙති, මේ නුවර කළ කෙණෙක් නැත, මේ සියල්ලම ඉබේම කෙරුණාය ගල් ගඩොල් අළුහුණු ආදිය වෙන වෙන කැන්වල සිට ඉබේම මෙහි පැමුණුනෝය, ම්භා ගස් ඉබේම කැපී කම්කරුවන් නැතුව දේර ජනේල වුනෝය, ග්ල් ගඩොල් හා ලී දඩුද එකමුතුව ගෙවල් හා මාලිගා වුනෝය, ගෘහකණීන්ත ශාස්තු පිළිවෙලින් ඒවා යෙදුවාවූ ඒවා කළාවූ කිසි කෙනෙක් නැත කීවොත් ඒ නැත්තා කවටකම් කරන්නේය කියා අපට කල්පනාවෙන්නේ නැද්ද? ඔහුගේ කීම සැබෑවට පුළුවන්ද? අපට කමාන්තය පෙමණ්. අපට පණ තිබෙන බව සත්තකවා වගේම මේක කමාන්තය කමාන්ත කාරයන් විසින් කළ බව සත්තකය. එක් කාලයකදී මේ ලෝකය සම්පූණයෙන්ම විනාස වුනාය කියාත් අඑත් ලෝකයක් සැදීමට පුතා වශයෙන් පරණ ලෝකයෙන් අඑ පමණවත් ඉතුරු වුනේ නැත කියාත් බුඩාගම්කාරයෝ නොසභවාම කියති. දැනට ලෝකයක් තිබේ. පොළොව මුහුද තාරකා යනාදිය තිබේ. පළමු වාඑකා කාත්තාරය තිබුන තැන නුවරක් ගොඩ නැඟීමට වඩා බලසම්පත්ත වූ කර්මාත්තයක් කෙරී තිබෙන බව අපට පෙණේ, \*මක්නිසාද කීවොත් ලෝකයක් සාදන්ට ඕනෑව තිබුනා පමණක් නොව ඒ ලෝකය සෑදීමට ඕනෑවූ ධාතු පවා කිසිත් නැති කමෙන් †උපදවන්ට ඕනෑව තිබුනේය, අපට කණින්තය පෙණේ. ඒ නිසා ඤාණවන්ත වූ බලසම්පත්නවූ කණින්ත කාරයෙක් සිටිය බව පෙණේ. බුදුන් එසේ නැත කීයේය, සව්ඥවූ කෙණෙකුට මොනයම් කාරණයක් ගැණවත් වරදින්ට බැරිය, බුදුන් කළාවූ මහත් බරපතල වැරැද්ද නම මැවුම්කාරයෙක් නැත කී එකය. ඒ නිසා බුදුන් සව්ඥ නොවේය, බුඩාගමට අත්තිවාරමක් නැත, ඒක බොරුවූ ආගමක්ය කියා, සී. සිල්වා මහත්මයාගේ 1 වෙනි පැයේ කථාව අවසාන කරන්ට යෙදුනාය.

## ඊට මොහොට්ටිවත්තේ ජනානන්ද උන්නෘන්සේ විසින් දුන්නාවූ උත්තරය මෙසේය.

#### ''සතාමෙව ජයතෙ''

අපමිතු සී. සිල්වා මහත්මයා විසින් කළාවූ කථාවේ පුථම භාගයෙන් හැඟී ගියේ අනේක සත්වයන් විසින් කරන්නාවූ නොයෙක් පාප වලට සමවාදී අව්වුවෙන් නිදහස් කරගන්නාවූ ගැලවුමකාරයෙක් සිටින බව කිස්තියානි ආගමේ උගන්වා තිබෙන බවයි, කිස්තියානි ආගමේ උගන්වා තිබෙන ඒ ඉගැන්වීම ඇදහිය යුතු එකක් බවට කිසිම වැදගත් සාක්ෂියක් අප මිතුයා විසින් ගෙණහැර දක්වූයේ නැති නිසා ඒ ඉගැන්වීම් බුඩාගම් කාරයන්ට පමණක් නොව කිස්තියානිකාරයින්ටත් කිසිසේත් පිළිගන්ට වටින්නේම නැත. මක්නිසාද කිස්තුස් ලෝකයා ගලවා ගන්නවා තබා තමාටම ගැලවීගත නොතී කුරුසියේ ඇන ගැසුම් කා අසරණව මරණයට පැමුණුන බව එම පොත්වල කියා තිබෙන නිසාය. පව්වලට සමාව දී අව්වුවෙන් නිදහස්කර ගන්නා ගැලවුම් කාරයෙක් කිස්තියානි ආගමේ ඉන්නවාය කියනමේ කීම වැඩි දුරටත් විභාගකර බලන්ට වටින එකක් නිසා ඒ ගැණ ලුහුඩුවූ කාරණයක් ගෙණහැර දක්වම්, හේ මෙසේය. මේ සත්ව ලෝකයා උත්පාද කෙරෙවිවාවූ යම් දෙවිකෙණෙක්

<sup>\*</sup>මේ කල්පනාව ගහක ගෙඩියක් දෙස බලා ඒ ගෙඩිය එක්තරා වඩුවෙක් විසින් සැදුවාය, කියා කල්පනා කළාට වඩා අමුත්තක් අපට නොපෙණේ.

<sup>†</sup>කිරිත් නැති කමෙන් ධාතු ඉපදෙව බව බයිබලයෙන් ඔප්පු කළොත් හරිහපනා තමයි.

සිටියා නම් ඒ දෙවියෝ සියලු ලෝකසත්වයන්ගේ එකම පියෙක් හා සමානය, ඉන්නිසා අපි බොහෝ දරුවන් ඇති පියෙකුට ඒ දෙවියෝ සමානකර බලමු. බොහෝ දරුවන් ඇති යම්කිසි පියෙක් තමාගේ බාලදරුවන් විසින් කළාවූ නොයෙක් වැරදි වලට සමාව දෙන්ටෙයි කියා කිසිවරදක් නොකළාවූ ඉතා කීකරුවූ තමාගේ වැඩිමහල් පුතා ඒ වැරදිකාර බාලදරුවන් ලවා මරවා දම්මෙව්වා නම් ඒ පියා කොපමණ තදබල අසත්පුරුෂ අඳුණයෙක්ද කියා සිහි නුවණ ඇති කවරෙකුට කල්පනා වෙන්නේ නැද්ද? එබඳු අඳෙන අසත් පුරුෂ පියකුගෙන් ඒ බාල දරුවන්ට යමකිසි සැපතක් අයිතිවේය කියා හිතනවානම දරුවන් මරාගෙණ කන ගෙදර කුකුලන් ඉතුරුවෙවිය කියා හිතන්ටත් බැරිද? එසේ කිසිකලක විශ්වාස කරන්ට බැරි නිසා නිවරදිකාර දරුවා මැරෙව් පියාගෙන් වැරදිකාර දරුවන්ට කිසි සැපතක් ලබන්ට බැරුවා සත්තකය, එසේම ලෝකය මැව්වාය කියන යෙහෝවෑගෙන් පව්කාරයන්ට කිසිකලකවත් පාප සමාවක් ලබන්ටවත් සදකාලික සවගී සැපතක් ලබන්ටවත් බැරුවා සත්තකය, මක්නිසාද? කිුස්තියානි ආගමේ උගන්වන අන්දමට යෙහෝවඃ ලෝකසත්වියන් මවා දෙවනු ලෝකයා පාපයට වැටෙනතුරු බලාඉඳ ඒ පාපවලින් ලෝකයා ගලවා ගන්ටෙයි කියා තමාගේ ඒකජාත පුතුයා වන කිසි වරදක් හෙවත් පාපයක් නොකළාවූ කිස්තුස් පව් කාරයන් ලවා මැරෙව් නිසාය, මෙසේ නිවැරදිකාරයෙක් වැරදිකාරයන් ලවා මැරවීම කොපමණ තදබල අසත් පුරුෂ අඳෙන කියාවක්ද? කියා සිහි නුවණ ඇති කවරෙකුට කල්පතා කරන්ට බැරිද? එබළු අඥන අසත් පුරුෂ දෙවිකෙණෙක් ඇත කියා හිතනවාට වඩා එබළු අඥණ දෙවියෙක් නැත කියා හිතීම පුඥගෝචර නොවෙද? එමනිසා කිස්තියානි ආගමේ උගන්වන පාප සමාව කිසිම දෙණවන්තයෙකුට පිළිගන්ට බැරිවූ සීතාඹුපටය වැනි අමූලික පල්ම පල් බොරුවක්ය.

තවද එබඳු ගැලවුම්කාරයෙක් සිටිනවා නම්, අවුරුද්දකට වතාවක්වත්, පාප සමාව දෙන ගැලවුම්කාර දෙව් පුතා මමය, මම මෙහේ අහසේ ඉන්නවාය කියා අහසින් ලකුණක් ලෝකයාට පහළකරන්ට නරකද? එසේ කිසීම විශ්වාස කටයුතු ලකුණක් අහසෙන්වත් පොළොවෙන්වත් දනගන්ට නැතිනිසා ගැලවුම්කාරයෙක් ඉන්නවාය කියන කීම කිසිම සාක්ෂියක් නැති බොරු පැමිණිල්ලක් මෙන් අවිශ්වාස කටයුතුවූ සම්පජාන මුසා වාදයක්ය. තවද, අප මිතු සී. සිල්වා මහත්මයාගේ කථාවේ ද්වීතීය භාගයෙන් පුකාශ වන්නේ, මේ ලෝකය වාළුකා කාන්තාරයක් මෙන් එක් කාලයකදී සත්වයන් සහ වෘක්ෂලතාදීයක් නැතුව තිබුන බවත් ඒ වාළුකා කාන්තාරයේ

හෙයින් ඒ මැවුම්කාර දෙවියන්ට වඩා මනුෂායා සව්පුකාර-යෙන්ම ශුෂ්ඨ බවත් බලවන්ත බවත් ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? ඉන් නිසා මනුෂායෙකුටත් වඩා අතිශයින් දුර්වලවූ පහත්වූ මැවුම්කාරයෙක් ඉන්නවාය කියා හිතනවාට වඩා මහත් අණුවනකමක් මේ ලෝකේ තවත් ඇද්ද?

කවද මේ සංස්කාර ලෝකය කිසිම දෙවිකෙණෙක් විසින් මැව්වා නොව ලෝකයේ සදකාලේටම පවතින්නාවූ සෘතුගුණය කරණකොටගෙණ පරමානු සංඛාාත ඉතා සියුම් දවා ආපො, තෙජො, වායෝ යන ධාතුන්ගේ අනොහනා සම්බන්ධයෙන් එකරාසිව භූතරූප සංඛාාත මේ මහා පෘථිවිය හටගන්නවා සත්තකය. ඊට සාක්ෂියක් නම් ලොකු වීදුරු භාජනයක් ගෙණ එහි ඇතුළ හොදින් පිරිසිදුකොට වාතය පුවිෂ්ඨ නොවෙනා කාරයට එහි කට වසා යම්කිසි කුමයකින් එහි අභාන්තරය අන්ධකාර කොට ගැඹුරු ජලයක බහා කලයක් තිබෙන්ට ඇර අති උදය ඇරුණෝද්ගමණයට පුථමයෙන් ඉතා කුඩා දේ මහත්ව පෙණෙන්නාවූ කන්නාඩියකින් ඒ වීදුරු භාජනයේ ඇතුළ බලන කල්හි එහි සියුම්වූ පෘථිවිපටලයක් සහ නිල්තෘණ සමාන අඩ්කුර රාසියකුත් දකින්ට ලැබේ. මේ කාරණයෙන් සංස්කාර ලෝකය දෙවිකෙණෙක් විසින් මැව්වේ නැති බවත් සෘතුන්ගේ බලයෙන් සහ ධාතුන්ගේ ආකමණාදී සවශක්තියෙන් පරමානු එකට එකතු වීමෙන් භූතරුපය එනම් පෘථිවිය හටගන්නා බවත් සක්සුදක් මෙන් පෙණියාය.

මේ ඉහත දක්වූ ලෝක සවභාව ධම්ය මෙසේම බව නෙගායික තර්කශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවෙනවාය. ඒ මතය වෙනශිකයෝද පිළිගත්තාහුය. තවද මෙසේ කලින්කල හට ගන්නාවූද විනාශවෙන්නාවූද සවාභාවධම්යෙන් යුත් සියලු ලෝක ධාතූන්ගේ විපයාිසයෙන් යුත් පැවැත්ම සදකාලිකය. ඊට සාක්ෂියක් නම් පෘථිවාහදී සියලු ලෝකධාතූන් ධරාසිටින්නාවූ අනන්තාපරිමාණ අවකාශධාතුව පටන්ගැන්මක් අන්තිමයක් නැතිව සදකාලෙන් සදකාලේටම කිසි විපයාිසයෙක් නොවී පවත්නා බව දොණවන්ත සියලුදෙනාම පිළිගෙණ තිබෙන සතා යක්ය. ඒ ආකාශ ධාතුව සම්බන්ධ අනිකුදු පෘථිවාහදී ධාතූන්ගේ විපයාිසයෙන් යුත් පැවැත්ම සදකාලික බව එසේම ඔප්පුවෙනවා සත්තකය. මේ ඉහත දක්වූ ලෝකයෙහි පවත්නා සවභාවධම්ය ඒකාන්ත සතායෙක් බව යුරෝපීය ශුෂ්ඨ පඬිවරයන් විසින් පවා කියා තිබේ. ඒ මෙසේය:— සකල සවභාවය නොහොත් පැවැත්ම සදකාලිකම විය යුතුයි. ලෝක සවභාවය නොහොත් පරම්පරාව සදකාලිකයි. පටන්ගැන්මක් නැත්තේය යන 'ඩීමෝකුටස්' නම පඩිවරයාගේ පණ්ඩිත වාකාශයෙන්ද, ලෝක සවභාව පටන්ගැන්මක් නැත්තාක් බව

ඔප්පුවෙනවා ඇත. තවද අප මිතුයා ''ලෝකය සෑදීමට ඕනෑ වූ ධාතු පවා කිසිත් නැතිකමෙන් උපදවන්ට (යෙහෝවඃට) ඕනෑව තිබුනායයි'' කියා කී බව මේ සභාවේ සිටින කාටත් ඇහුනාට අනුමාන නැත. මොහුගේ මේ කීමෙන් හැහෙන්නේ යෙහෝවඃ කිසිත් නැතිකමෙන් (හෙවත් සූනාාත්වයෙන්) ලෝකධාතු උපදවා ගත්තාය කියාය. නමුත් මේ කීම පණ්ඩිතයන් හාශා පහළ කරන්නාවූ ලාමක කීමක්ය. කිසිම ශාස්තුකාරක ශුෂ්ඨ පණ්ඩිතයෙක් ශාස්තුඥානයෙන් මෙබඳු කීමක් කියා නැතුවාට අනුමාන නැත. මේ කාරණය ගැණ යුරෝපීය ශුෂ්ඨ පණ්ඩිත-යෙක් වූ ''ඩීමෝකුිටස්''නම් පඩිවරයා කියාතිබෙන්නේ මෙසේය. සූනාාත්වයෙන් කිසිකලක කිසිවක් හට නොගත්තේය. එමෙන්ම දීනට පවතින කිසිම දෙයක සංයෝජිත ධාතු සූනාාකරන්ට නුපුළුවන'' කියාය. එසේම ''ඇපිකිවුරස්'' නම් පඩිවරයාද ඒ මෙසේය ''සූනාංයෙන් කිසිත් ඇතිකරන්ට නුපුළුවන. යමක් සූනාෳකරන්ට පුළුවන් නම අන්කිසි සවභාවය-කට පැමිණිය හැකි ධාතු ගතියක් නොතබා සියළුදේම නිරුඬවීමට පැමිණෙන්ට ඕනෑය'' කියාය. එසේම 'හැරාක්ලිටස්' නම පඩිවරයාද කියා තිබේ. ඒ මෙසේය. සූනායෙන් කිසින් ඇති කරගත නොහැකිය. ලෝකය දෙවිකෙණෙක් විසින් වත් මනුෂා කෙණෙක් විසින් වත් නොසාදන (නො මවන) ලදී. එය යුක්ත පුකාරයෙන්ම නිරතරව පැවැත්තාවූද අනාගතයෙහිත් පවතින්නාවූද අනන්තවූ දුවාාන්විත පැවැත්මක්ය'' කියාය. මේ ඉහත දැක්වූ පණ්ඩිත වාකාාවලින් අප මිතුයාගේ හිස් කියමන අවල ග උනාට අනුමාන නැත. ඒ පණ්ඩිත වාකා පුකාශ කළාවූ ශුෂ්ඨ පණ්ඩිතයන්ට වඩා අප මිනුයා උගතෙක කියාවත් ඊට වඩා පණ්ඩිතයෙක කියාවත් කිසිසේත් පිළිගන්ට නොහැකි නිසා මිතුයාගේ ඒ කීම කිසිම ඥානවන්තයෙක් පිළි නොවන්නවා සත්තකය.

තවද අප මිතුයා ''බුඩාගමේ හැටියට මේ සියල්ල [එනම් ලෝකය] කිසිත් නැතිකමෙක් හටගත් බව කියා තිබෙනවායයි'' කී බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහුනාට අනුමාන නැත. නුමුත් ඒ කීම සමීපජාන මුසාවාදයක්ය. බුඩාගමේ කියා තිබෙන්නේ කිසිත් නැතිකමෙන් ලෝකය හට ගත්තාය කියා නොව ''ලෝකය කම් සෘතු හේතු මේ කාරණාතුයෙන් හට ගන්න බවත් උත්පාද ස්ථිති හහතුයෙන් යුත් පැවැත්ම සදකාලික බවත්ය.'' ලෝකය කිසිත් නැතිකමෙන් හටගන්ට වත් බැරුවා සත්තකය. එම නිසා අප මිතුයා බුඩාගමේ ලෝකය ගැණ උගන්වා තිබෙන අන්දම මදකුත් නොදන බුඩාගමට දෙස් කියන එක තදබල වැරැද්දක්ය. මෙසේ බුඩාගමට බොරු-

සැබෑවූ දෝෂයන්ගෙන් සවල්පයක් මට දැනට ඉදිරියට ලැබී තිබෙන කාල පුමාණයේ අන්දමට කියා දෙමි. ඒ මෙසේය – කිස්තියානි ආගමේ උගන්වන අන්දමට ලෝකයාගේ මුල් පියා ආදමය. ඒ ආදම් මුල් පියෙක් නොවන බවත් ඔහු යෙහෝවඃ විසින් නොමැව බවත් ඔහුට මව පිය දෙන්නෙක් සිටිය බවත් අපි බයිබලයෙන්ම ඔප්පු කළොත් කිස්තියානි ආගම නමැති මුලු ගොඩනැගිල්ල ඇදවැවෙනවා සත්තකය. එම නිසා ආදම්ට මව්පිය දෙන්නෙක් සිටිය බව ඔප්පු කිරීම පිණිස උත්පත්ති පොතේ 2 වෙනි පරිවිඡෙදයේ 24 වෙනි පදය කියවා විස්තර කරන්නෙමි.

ඒ පදය මෙසේය – ''මනුෂායා තමන්ගේ මව්පියන් හැර තමාගේ භායඖවට ඇළුම් වන්නේය'' යන මේ වචන ආදම් කීවේ ස්තී පළමුවෙන්ම දුටු හැටියේම බව ඒ පරිච්ඡෙදය කියවා ක්වේ සතු පළමුවෙන්ම දුටු හැටයෙම බව ප පටවිශ්දය කියවා බලන කාටත් පෙණීයනවා ඇත. ආදම්ට බරවූ නින්දක් යෙහෝව: විසින් පමුණුවා ඔහු නිදගත් පසු ඔහුගෙන් ඉල ඇටයක් බිඳ ගෙණ ඒ ඉල ඇටයෙන් ස්තුියක් මවා ඒ ස්තුී ආදම්ට පෙන්වූ වහාම ආදම් ඒ ස්තුී දෙස බලා ''මනුෂායා තමන්ගේ මව්පියන් හැර තමාගේ හාය්‍රීාවට ඇළුම් වන්නේය'' යන මේ වචන ආදම කී බව බයිබලයේ එම පරිච්ඡෙදයෙන් ඔප්පු වේ. ආදම පොළවේ දූවිල්ලෙන් මැව්වාවූ මේ ලෝකයේ මුල් මනුෂායෙක්වා සැබෑ නම් ස්ත් පළමුවෙන් දුටුහැටියේම මව්පියන් හැර හායණීවට ඇළුම් වෙනවාය යන වචන ආදම්ට මව්පියන් හැර හාය ිාවට ඇළුම වෙනවාය යන වචන ආදමට කිසි කලකවත් කියන්ටම බැරිය. ආදමට මව් පිය දෙන්නෙක් සිටියේ නැත්නම් ඔහු ''මව් පිය'' යන වචනය කීවේ කොහොමද? දෙමව්පියන් නැත්තාවූ පොළවේ දූවිල්ලෙන් මවනු ලැබුවාවූ මව්පියන් කිසිකලක නුදුටුවාවූ ආදමට තමාගේ ස්ත් දුටුහැටියේම ''මව් පිය'' යන වචනය කියන්ට පුළුවන් උනේ කොහොම දැයි කල්පනා කරන්ට වටී. කට බොරු කියතත් දිව බොරු කියන්නේ නැත යන පෞරාණික උපදේශය මෙන් ඔහුට මව් පිය දෙන්නෙක් සිටිය බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු වෙනවාය. ආදමට මව් පිය දෙන්නෙක් සිටිය බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු වෙනවාය. ආදමට මව් පිය දෙන්නෙක් සිටියේ නැත්නම් කිසි කලකවත් මේ වචන ආදමට කියන්ට බැරුවා සත්තකය. මේ කාරණයෙන් ආදමට මව් පිය දෙන්නෙක් ඇතුව සිටිය බව කිසි සැකයක් නැතුව ඔප්පු වෙන නිසා ආදම් මේ ලෝකයේ මුල් පියෙක් නොවන බවත් ඔහු යෙහෝවා කෙණෙක් විසින් නොමැව් බවත් හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පු වෙනවා ඇත. ආදමගේ මැවිල්ල බොරු වෙන කොට මුලු කිස්තියාන් ආගම බොරු ආගමක් බව ඔප්පුවී ඉවරය. තවද ආදම් ලංකාවේ සිට ගියාවූ මිනිහෙක් බවත් ඔහුගේ දෙමව්පියන් ලංකාවේ සිටිය බවත් ඔප්පු කිරීමට ඉතා වැදගත් කරුණු බොහෝ රාසියක් තිබෙන්නේ වී නමුත් දැනට මෙපමණ කින් නවත්වා යෙහෝවඃ සව්ඥ කෙනෙක් නොවන බව බයිබල-යෙන්ම ඔප්පු කරමි. ඒ ගැණ උත්පත්ති පොතේ 6 වෙනි පරිචඡෙදයේ 6 වෙනි පදය කියවා විස්තර කරන්නෙමි. ඒ පදය මෙසේය – ''යෙහෝවඃ වහන්සේ පොළොවෙහි මනුෂායා මැව් බැවින් තැවුනු සේක. උන්වහන්සේගේ හෘදයෙහි සෝකවූයේය'' යන මේ බයිබල් පදයෙන් පුකාශ වෙන්නේ, යෙහෝවඃ මනුෂායා මවා අන්තිමේදී ඒ මැවීම ගැණ සෝක වුනු බවත් කනගාටුවෙන් තැවුනු බවත්ය. අන්තීමේදී තැවෙන සෝකවෙන දේ කරන්නේ අඥාණයෝ මිස ඤාණවන්තයෝ නොවේය. යම කෙණෙක් තමාඉග් වත්තේ සෑම තැනම පතාක්කටු වචාලා අන්තිමේදී ඒ වැවිල්ලෙන් අපුයෝජනයක් මීස කිසි පුයෝජනයක් නැති බව දැනී ඒ වැවිල්ල ගැණ තමාම සෝක වෙනවා නම තැවෙනවා නම ඒ තැනැත්තා තදබල අඳානයෙක් බව කල්පනා වෙන්නේ නැද්ද? එමෙන්ම ල්යහෝව: පොළවේ මනුෂායා මවා අන්තිමේදී සෝක වු<mark>නු</mark> නිසාත් තැවුනු නිසාත් ඔහු මහත් අඥානයෙක් බව කිසි සැකයක් නැතුව ඔප්පු වෙනවාය. මෙබඳු අනුවන කියා කරණ අඥාන යෙහෝව: සව්ඥ කෙණෙක කියා යමෙක් විශ්වාස කරණවා නම ඔහු යෙහෝව:ටත් වඩා මහත් අඥානයෙක්මය. සව්ඥ කෙණෙකුට කිසිදෙයක් වරදින්ට බැරිය. එපමණක් නොව සවීඥකමක් නැත්තාවූ යමකිසි ඥාන්වන්තයෙක් නමුත් කිසි-කලක වත් මතු සෝක වෙන්ට වෙන්නාවූ තැවෙන්ට වෙන්නාවූ දේවල් කරන්නේ නැතුවා සත්තකය. ඥානවන්ත මනුෂා-යෙකුට පමණ වත් ඥානයක් යෙහෝවඃට නොතිබුන බව මේ කාරණයෙන් පැහැදිලිව ඔප්පු වෙන නිසා යෙහෝවඃට සව්ඥතා-දොනයක් නො තිබුන බව ඔප්පු වුනා සත්තකය. සව්දෙතා-දෙනයක් නැත්තාවූ යෙහෝවඃ ලෝකය මැව්වාය කියා කිසිම දොනවන්තයෙක් බාර ගන්නේ නැත. මෙසේ යෙහෝවඃ සියල්ල දක්ඉතක කියන කීම බොරු වෙනවා හා සමග කිස්තියානි ආගම නමැති මුලු ගොඩනැගිල්ල සම්පුණියෙන් ඇදවැටෙනවා ඇත.

තවද කිස්තියානි කාරයෝ කියන අන්දමේ මැවුම්කාරයෙක් නැති බව ඔප්පු දීමට සැහෙන්නාවූ තවත් වැදගත් කාරණා සවල්පයක් තිබේ. ඒ මෙසේය. යම්කිසි මැවිලිකාරයෙක් නොයෙක් පලතුරු වලින් යුත් වත්තක් වවලා ඒ වත්තේ සමහර පැල හොදින් වැවෙන්ට ඉඩ අරින්ටත්, සමහර පැල උදුරන්ටත්, සමහර පැල කරටියෙන්ම කඩා දමන්ටත්, සමහර පැල හොදින්

වැවුනායින් පසු උදුරා දමන්ටත්, සමහර පැල හොඳින් වැවෙන්ට ඉඩනොදී ගස් කුරු බුහුටිවී පල නොදරණඅන්දමට සලස්වන්ටත් සමහර පැල බොහොම හොඳින් සශීක කරන්ටත්, සමහර පැල ගින්නෙන් පුළුස්සා දමන්ටත්, සමහර පැල රොගවලින් විනාස ගන්නෙන් පුළුස්සා දමන්ටත්, සමහර පැල රෝගවලින් විනාස කර දමන්ටත්, සමහර පැල වතුරෙන් විනාසකර දමන්ටත්, සමහර පැල කඩුවෙන් කපා විනාසකර දමන්ටත්, සමහර පැල දුන්නෙන් විද විනාසකර දමන්ටත් සමහර පැල වෙඩිතබා විනාස කර දමන්ටත් පටන් ගත්තොත් ඒ වැවිලිකාරයා සිහි නුවණ ඇති වැවිලිකාරයෙක්ය කියා කාට හිතන්ට පුළුවන්ද? එබළු වැවිලිකාරයෙක් මේ ලෝකයේ යම් තැනක සිටිනවා නම් ඔහු පිස්සෙක් මිස හරි සිහිය ඇති කෙණෙක කියා කවරෙකුට විශ්වාස කරන්ට පුළුවන්ද? එබළු පිස්සු වැවිලි කාරයෙක් ඇත කියා හිතනවාට වඩා එබඳ පිස්සු වැවිලිකාරයෙක් මේ ලෝකයේ කියා හිතනවාට වඩා එබඳු පිස්සු වැවිලිකාරයෙක් මේ ලෝකයේ කිසිම තැනක නැති බව විශ්වාස කිරීම පුඥා ගෝචර නොවේද? එසේම යෙහෝව: විසින් මේ ලොක නමැති වත්තේ මනුෂායන් නමැති ඵල දරණ වෘක්ෂයන් මවා ඒ වත්තේ සමහර පැල හොඳින් වැවෙන්ට ඉඩ ඇරියාක්මෙන්, සමහර මනුෂායන් ආයුෂයාගේ කෙළවර දක්වා සැපසේ ජීවත්ව ඉන්ඩ ඉඩ අරින්ටත්, සමහර පැලැටි වැවෙන්ට මත්තෙන් උදුරා දමන්නාක්-අරින්ටත්, සමහර පැලෑටි වැවෙන්ට මත්තෙන් උදුරා දමන්නාක්-මෙන්, සමහර මනුෂායන් මාතෘකුක්ෂියේදීම මරා දමන්ටත්, සමහර පැලෑටි කරටියෙන් කඩා දමන්නාක්මෙන්, සමහර මනුෂායන් උපන් දෙතුන් දවසෙන් මරාදමන්ටත්, සමහර පැල හොඳින් වැවුනායින් පසු උදුරා දමන්නාක්මෙන්, සමහර මනුෂායන් තරුණ වයසේදීම මරාදමන්ටත්, සමහර පැල කුරුබුහුටිකර දමන්නාක් මෙන්, සමහර මනුෂායන් අන්ධයෝ කරන්ටත්, සමහරු බිහිරෝ කරන්ටත්, සමහරු ගෞඑවෝ කරන්ටත්, සමහර පැල බොහොම හොඳින් සශ්‍රීක කරන්නාක්-මෙන්, සමහර මනුෂායන් හොඳින් සැපවත්ව ජීවත් වෙන්ට සලස්වන්ටත්, සමහර පැල ගින්නෙන් පුළුස්සා දමන්නාක්මෙන් සමහර මනුෂායන් ගින්නෙන් මරා දමන්ටත්, සමහර පැල රෝගවලින් විනාසකර දමන්නාක්මෙන් සමහර පැල වතුරෙන් විනාසකර දමන්නාක්මෙන් සමහර මනුෂායන් මනුෂායන් වසංගත රෝග එවා මරා දමන්ටත්, සමහර පැල වතුරෙන් විනාසකර දමන්නාක්මෙන් සමහර මනුෂායන් ජලගැල්මෙන් විනාසකර දමන්ටත් සමහර පැල කඩුවෙන් කපා දමන්නාක් මෙන් සමහර මනුෂායන් කඩුවලින් කප්පවා මරවා දමමවන්ටත්, සමහර පැල දුන්නෙන් විද විනාශකර දමන්නාක් මෙන් සමහර මනුෂායන් දුනුවලින් විද්දවා මරවා දමන්ටත් සමහර පැල වෙඩිතබා විනාසකර දමන්නාක්මෙන් සමහර මනුෂායන් වෙඩිතිබ්බවා මරවා දමමවන්ටත් පටන්ගෙණ තිබෙන නිසා ඒ යෙහෝවා නමැති මැවිලිකාරයා හරි සිහිනුවණ ඇති මැවුම් කාරයෙක්ය කියා කාට හිතත්ට පුළුවත්ද? එබඳු මැවුම්කාරයෙක් මේ ලෝකයේ සිටිතවා නම් ඔහු පිස්සෙක් මිස හරි සිහිය ඇති කෙණෙක් කියා කවරෙකුට විශ්වාස කරන්ට පුළුවත්ද? එබඳු පිස්සු මැවුම්කාරයෙක් ඇතකියා හිතනවාට වඩා එබඳු පිස්සු මැවුම්කාරයෙක් මේ ලෝකයේ කිසිම තැනක නැතිබව විස්වාසකිරීම පුඥාගොවර නොවේද? මේ පුශ්න තුනට බයිබලයෙන් උත්තර දීම අප මිතුයාගේ යුතුකමක්ය. එමනිසා ලබන පැයේදී මේ පුශ්න වලට දෙන උත්තර බලාපොරොත්තු වෙමින් මගේ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

## සී. සිල්වා මහත්මයාගේ දෙවෙනි කථාව.

### මිතුවරුණි.

මවිසින් සංක්ෂේපයෙන් ගෙනහැර දක්වූ කිස්තියානි ආගමේ සතායන්වලට විරුබව උත්තර වශයෙන් අප මිනු ඇම්. ජනානන්ද උන්නාන්සේ විසින් කළ කථාව කිසි ගැලපීමක් නැත්තාවූ ආකූලවූ එකක්ය. කිස්තියානි ආගමේ ධම්යන් කිසිත් නොදන ඊට දෙස් කියන බව එයින් ඔප්පුවේ. කිස්තියානි ආගමේ පුකාශවූ පව කමාව සහ සදකාල ජීවනයද කිස්තුස්වහන්සේගේ මරණ පූජාවද සම්බන්ධව දෙවියන් වහන්සේ බොහෝ දරුවන් ඇති පියෙක් කමාගේ වැඩිමහල් පුනුයා සවකීය අකීකරු පුනුයන් උදෙසා මැරෙව්වාවූ පියෙකුට සමාන කිරීම වැරදිය. පව්කාරයා වෙනුවට අච්චුවින්දේ තිත්වයේ තුන්දෙනා වහන්සේලාගන් එක්කෙනෙක්ය. පිතා පුනු සඩාත්ම යන තුන්දෙනා වහන්සේලා එක්කෙනෙක්ව සිටියි. තුන්දෙනා වහන්සෙලාගෙන එක්කේණෙකය. පතා පුනු සුඩාත්ම යන තුන්දෙනා වහන්සේලා එක්කෙනෙක්ව සිටියි. \*මෙයින් පුනුයාණන් වහන්සේ පව්කාරයා වෙනුවට සම්පූණි මනුෂාකයක් දරාගණ පව් නසන පූජාවක්ව තමන්වහන්සේම පූජාවී ගැලවීමේ මාගීයක් මනුෂායාට සම්පාදනය කර දුන්නේය. එක් මනුෂායෙකුගේ පාපය උදෙසා සියල්ලෝම පව්කාරයෝ උනාසේම †එක්කෙනෙකුගේ ධම්මිෂ්ටකම උදෙසා සියල්ලන්ට

<sup>\*</sup>තුන්හුලස් බොරුය කියන්නේ මේවාට නොවේද?

<sup>†</sup>එක මනුෂායෙකුගේ පාපය නි<mark>සා සියල්</mark>ලෝම පව්කාරයෝ වෙනවා**–** නම්, එක මනුෂායෙක් භොරකම් කළ වරදට සියල්ලෝම භොරු වෙන්ට ඕනෑ නොවේද? එක මිනිහෙක් භොරකම් කළ වරදට රටේ සිටින සියල්ලටම අච්චුකරණ සිරිකක් නොහොත් එබදු නීති මාර්ගයක් ලෝකයේ තිබෙනවාද? කැකිල්ලේ රජ්ජුරුවන්ගේ නඩුය කියන්නේ ඔබදු ඒවාට නොවේද? එක්කෙනෙකුගේ ධර්මීෂ්ටකම නිසා සියල්ලන්ටම නිදහස්කම ලබාගන්ට පුළුවන්ද? එසේ පුළුවන්නම ගෙවල් උමංකාපු භොරෙක් උසාවියට අල්ලාගෙන ගියාම භොරාගේ ගමේ එක ධර්මීෂ්ටයෙක් ඉන්නවාය කියා ඔහු නිදහස්කර හරිනවාද?

නිදහස්කම ලබාගන්ට පුළුවන්කම තිබේ. ආදම් කරණකොට-ගෙණ පාපයත් පාපයෙහි කුලී මරණයත් ලෝකයට ඇතුල්-උනාසේම පුතුයානන්වහන්සේ එනම් සවාමි වූ යේසුස් කිුස්තුස්-වහන්සේ කරණකොටගෙණ සදුකාල ජීවනය ලෝකයට පැමුනුනේය. ඔපමණක් නොව කිස්තුස් වහන්සේගේ මරණ-යෙන් පව්කාරයින්ට දෙවියන් වහන්සේගේ අතීත පුෙමය †පුකාශකරණවාය, කිුස්තුස් වහන්සේ පව්කාරයින් වෙනුවට තමන් චහන්සේම පව්නසන පූජාවක්මෙන් පූජාවී තුන්වෙනි**ද** නැවත නැගිටීමෙන් § ගැලවීමෙන් මෙහෙය සම්පූණි කළසේක. උන්වහන්සේ නොනැගිට්ටානම අපේ ඇදහීම හිස්ය. විස්වාස කරන්නේ ජීවමානවූ ගැලවුම්කාරයෙක් ⁄ කෙරෙහිය. ඊට උන්වහන්සේ කෙරෙහි ඇදහීම කරණකොටගෙණ ගැලවීම ලබා සිටින සෑම දෙනාම සාක්ෂිකාරයෝය. ඔවුන් උන්-වහන්සේගේ දරුවෝ බවට උන්වහන්සේගේ ආත්මය ඔවුන්ගේ අාක්මවලට සාක්ෂි දරයි. නිරන්තරයෙන්ම ඔවුන් උන්-වහන්**සේගේ** ආත්මයෙන් ගෙණයනු ලබයි. ඔවුන්නේ යාඤාවලට උත්තර ලබති. \*මීට වඩා ජීවමාන සාක්ෂි මොනවාද? එපමණක් නොව අහසත් පොළවත් එහි ඇත්තාවූ විශ්මපත් දේත් උන්වහන්සේ ඊයෙක්, ඇත්, මතු සදකාලේටත් ජීවමානවූ දිවා ගැලවුම් කාරයෙක් බවත් සියල්ලෙහි කතීෘවූ මැවුම්කාරයා බවත් සාක්ෂි දරයි. නමුත් අපමිතු ඇමි. ජනානන්ද උන්නාන් සේගේ ආක්මික ඇස් මීථාාදෘෂ්ටීය නමැති පටලයෙන් වැසී තිබෙන නිසා ''එබඳු ගැලවුම් කාරයෙක් සිටිනවානම අවුරුද්දකට වතාවක්වත් පාපසමාව දෙන ගැලවුමකාර දෙවී පුතා මම ය. මම මෙහි අහ<mark>සේ</mark> ඉන්නවාය කියා අහසින් ලකුණක් ලෝකයාට පහළ කරන්ට නරකද එසේ කිසිම විශ්වාස කටයුතු ලකුණක් අහසෙන් වත් පොළොවෙන්වත් දනගන්ට නැති නිසා ගැලවුම් කාරයෙක් ඉන්නවාය කියන කීම

<sup>†</sup>මිනීමැරීමෙන් ලේමයක් පුකාශවන්නේ කෙසේද?

<sup>§</sup>කුස්තු මලවුන්ගෙන් නැගිවට බව පළමුවෙන් දුටුවාය කියා කීවේ යකුන් හද්දෙනෙක් වැහිව්ව පිස්සියක් නොවේද? ඒ පිස්සීගේ කීම විශ්වාස කරන්නෝ යකුන් අටදෙනෙක් වැහුනු පිස්සෝ වෙන්ට ඕනෑ නොවේද?

<sup>\*</sup>මෙහෙම ගල්පැලෙන බොරු දෙසන්ට හොඳද? ලෝකයේ ඉන්න සියළුම පෘදිලිවරු එක තැනකට රැස්වෙලාවත් කුිස්තුට මහ හයියෙන් යාඤාවක් වෙලා සියළුදෙනාටම ඇහෙන්නට කුිස්තු ගෙන් එක උත්තර-යක්වත් ලබා නොදෙන්නේ මන්ද?

කිසිම සාක්ෂියක් නැති බොරු පැමිණිල්ලක් මෙන් අවිශ්වාස කටයුතුය'' කියා කියති. නුමුත් බුඩාගම්කාරයා විශ්වාස කරන්නේ මැරුණාවූ අප කෙරෙහි කිසි බලයක් නැත්තාවූ බුඩාගමේ උගන්වන හැටියට නැත්තටම නැතිවී ගියාවූ §මනුෂායෙක් කෙරෙහිය. ඒ නිසා කිස්තියානි ආගමේ කතිෘ ජීවමානවූ ගැලවුම් කාරයෙක් බව සාක්ෂි සමූහයකින් ඔප්පුවෙන නුමුත් බුඩාගමට එසේ ජීවමාන සාක්ෂියක් නැත. †ඒක පුහු නුමුත් බුඩාගමට එසේ පවමාන සාක්ෂයක් නැත. අවක පුහු ඇැහීමක්ය. ඒක අත්හැර දමීම යුතුය. තවත් දුරට ලෝක යෙහි සියළු මනුෂායන්ටම වඩා වටින්නාවූ පුතුයානන් වහන්සේ සියල්ලන් උදෙසා පූජාවීමෙන් දෙවියන් වහන්සේ ඉදිරියෙහි සම්පූණීවූ පිළිගත යුතුවූ පව නසන පූජාවක් වුනේය. දෙවියන් වහන්සේට සැබැලෙස පියානෝය කියන්ට පුළුවන් කිස්තුස් වහන්සේගේ මරණ පූජාව කෙරෙහි ඇැහීම කරණකොටගෙණ ංගැලවීම් ලබාගත් අයට පමණක්ය. අදහ නොගත්තාවූ සියල්-ලෝම විතාසයට නියමවී සිටියි. \*ඔවුන් සාතන්ගේ දරුවෝය එනම් ඔහුගේ කුියාවල් කරන්නෝය. අප මිතු උන්නාන්සේ කිස්තියාති ආගම නොදන ඊට විරුඩව කථා කරණ බව මෙහි සිටින කිස්තියානිකාරයින්ට පමණක් නොව ටිකක්වත් සිහි කල්පතා ඇති බුඩාගමකාර මිතුයින්ටද පෙනී යනවා ඇත. මනුෂායාට ඕනෑකරන්නාවූ එකම දේ එනම් පාපයේ අච්චුවෙන් ගැලවී සදකාල ජීවනය කිස්තියානි ආගමේ තිබෙන නිසා අනිත් සියඑම ආගම්වලට වඩා නිස්තියානි ආගම සොයා බැලීම පුඳා ගොචර බව නැවතත් කියමින් මගේ මිතු උන්නාන්සේගේ කථාවේ දෙවෙනි පංගුවට උත්තර දෙමි.

<sup>§</sup> නැක්කටම නැතිවී ගියාය කියා උගන්වා තිබෙන්නේ බුද්ධාගමේ කොයිපොතේද?

<sup>†</sup>ජීවමාන සාක්ෂියක් තබා ඇදතිය යුතු කිසිම සාක්ෂියක් කිස්තියානි ආගමට ඇත්තේම නැත. ඇදතිය යුතු සාක්ෂි බුඩාගමට ඇද්ද නැද්ද කියා දනගන්නට ඕනෑනම් සවාසූ දහසක් ධම්ස්කන්දය කියවා බැලිය යුතුයි, ඒ සවාසූදහසක් ධම්ස්කන්ධය සවීඥකමක් නොතිබුණාවූ කෙනෙකුට දේශනාකරන්නට නුපුළුවන් බව යන්තම් මොලේ ඇති අයකුට පවා තේරුම යයි.

<sup>\*</sup> අදහනොගන්නවාට විනාසකර දමන්ට යුතුව තිබෙන්නේ අදහ ගැණීමට සැහෙන හාස්කමක් අහසෙන්වත් පොළොවෙන් පහළකරළා නොවේද? එසේ කිසිත් නොකර නිකන් ඉදලා අන්තිමේදී අදහගත්තේ නැත කියා විනාසකරණවාය කියන කීමට වඩා අඳෙන කීමක් තවත් මෙ ලෝකයේ ඇද්ද?

මිතුවරුණි, අප මිතු උත්තාන්සේ කියන්නේ මැවුම් කාර යෙක් නැතුව මේ ලක්ෂණ ලෝකය ඉබෙටම †පැමුනුනාය කියාය. පිළිවෙල් කාරයෙක් නැතුව පිළිවෙලක් තිබෙන්ට බැරි බවත්, අදහස් කාරයෙක් නැතුව අදහසක් තිබෙන්ට බැරි බවත් යත්තමවත් සිහිකල්පනාව ඇති අයට තේරුම යනවාට අනුමාන නැත. මේ ලෝකයෙහි පිළිවෙලක් තිබෙන බවද, එහි තිබෙන්-නාවූ දේවල අදහසක් තිබෙන බවද ඒ අදහස දවස්පතා ඉෂ්ට වෙන බවද අපට පේන්ට තිබෙන සතායකි. ඒ නිසා මේ පිළිවෙල කලින් යෙදුවාවූ මේ අදහස පූව්යෙන් අදහස් කළාවූ මහෝත්තමවූ සියළු බලය ඇති මැවුම්කාරයෙක් සිටින්ට ඕනෑය. \*මීට උදහරණ දහසක් ගෙනහැර දක්වන්ට පුළුවන. නුමුත් අප මිතු උන්නාන්සේ විසින් සමානකරන්ට බැරිය කිව් උදහරණයට පමණක් දනට උත්තර දෙමී.

එනම් වෘක්ෂ ලතාදියක් නැතුව තිබුන වාඑකා කාන්තාර--යකට මේ ලෝකය සමානකරන්ට බැරිය කීමය. අප මිතු උන්නාන්සේ කියන්නේ ''නුවරක් නොහොත් මාලිගාවක් ගොඩ නැගු දවසේපටන් අවුරුදු දහක් ගතවුනත් එක අභලක්වත් ලොකු වෙන්නේවත් කුඩා වෙන්නේවත් නැත. නුමුත් ලෝකය දිනෙන් දින විපයඖසවෙමින් වැඩෙමින් පවකින්නාවූ වස්තු-වක්ය'' කියාය. මිතුවරුණි, මේ තර්කනය ඉතාමත් ලාමකය. මනුෂායාගේ දොනය සීමා සහිතය, දෙවියන්වහන්සේගේ දොනය සීමාරහිතය. දෙවියන්වහන්සේගේ මැවිල්ලෙක් මනුෂායාගේ කමාන්තයෙහි පේන්ට, තිබෙන්නාවූ ගුණයට වඩා මහත් විශ්මපත්වූ බල සම්පන්නවූ ඥානයක් පුකාශවෙනවා සත්තකය. නමුත් දෙවියන් වහන්සේගේ මැවිල්ලෙත් මනුෂායාගේ කමාන්තයක් වූ වාඑකාකාන්තාරය තිබුනු තැන අඑත් නුවරක් ගොඩනැඟී මෙන් අභිපුදවියක් ඉෂ්ටවී තිබෙන බවත් පිළිවෙලක් තිබෙන බවත් ඉතා පැහැදිලි ලෙස පුකාශ වෙනවාය. ඒ නිසා අපි ස්ථීර කොටම කියන්නේ වාඑකාකාන්තාරයේ නුවරක් ගොඩනැඟීමේදී අභිපුාට්යක් ඉෂ්ටවී තිබෙන නිසා අභිපුාකාර-යෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. මේ අළුත් නුවර පිළිවෙලක් තිබෙන නිසා පිළිවෙල්කාරයෙක් සිටින්ට ඕනෑය කියාය. මේ ලෝක-**ල**යහිද පළමු වාළුකාකාන්තාරය නුවරක් නිබුනු තැන

<sup>†</sup> එබඳු කීමක් උන්වහන්සේ විසින් කීවේ නැත.

<sup>\*</sup> එබදු අදහස් කාරයෙක් සිටින බවට කිසිම හාස්කමක් අහසින්වත් පොළොවෙන්වත් නුඹලාට පෙන්වන්ට බැරි හොරේ මොකද? බරපකල හාස්කමක් පෙන්වීම කොයිහැටි නුමුත්, ගෙවල යකෙක් කරණ තරමේවත් කුඩා ලකුණක්වත් නොපෙන්වන්නේ මන්ද? මැවුම්කාරයෙක් ඉන්නවා නම්, එබදු ලකුණක් පෙන්වන්ටම ඕනෑය.

ගොඩතැගීමේදී පුකාශවූ ඥානයටද අභිපායටද පිළිවෙලටද වඩා මහෝත්තමවූ ඥානයක්ද පිළිවෙළක් ද අභිපායක්ද ඉෂ්ටවී තිබෙන බව † ඉතා පැහැදිලි ලෙස පුකාශවේ. ඒ නිසා මේ මහත් අභිපාර්ය ඉෂ්ටකළාවූ මහෝත්තම අභිපාකාරයෙක් මේ පිළිවෙල කලින් යෙදුවාවූ පිළිවෙල් කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. නුමුත් අප මිතු උන්නාන්සේ එසේ නැත කියති. ඒක අපට ජෙන්ට තිබෙන්නාවූ සතායට විරුඩය; තර්කනයට විරුඩය. නුමුත් බුඩාගමේ එසේ උගන්වති. ඒ නිසා ඒ ආගම බොරුය, ඒක අත්හැරදැමීම යුතුය.

නැවතද මිනුවරුණි, ජීවමාන කතීෘකෙනෙක් නැතුව මේ සියල්ල එනම් මේ ලෝකයත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත්, අහසත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත්, අහසත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත්, පැවැත්මට ආවේ ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, යන ධාතූන් පෘථිවි ධාතුව සමග සංසගීවීමෙන්ය කියා අප මිනු උන්නාන්සේ කියයි. \*මේ තර්කයද ඉතාමත් වැරදිය. ඔර්ලෝසුවක් දෙස බලා මේ ඔරලෝසුවෙන් වෙලාව පෙන්වන්නේ මෙහි ඇතුලේ තිබෙන්නාවූ රෝද ඒ ඒ අර්යන් ඉෂ්ට වෙන ලෙස පිළිවෙලට කරකැවීමෙන් මිසක් මෙය කමාන්තකාරයෙක් විසින් කළාවූ වැඩක් නොවේය කියා මෙහි සිටින්නාවූ යමෙක් (ඔර්ලෝසුවක් දිගහැර පෙන්නා) කීවොත් ඒ තැනැත්තා පිස්සෙක්ය කියා මෙහි සිටින්නාවූ අයවලුන් කියනවාට කොහෙත්ම අනුමාන නැත. අප මිනු උන්නාන්සේගේ තර්කනයත් හරියටම මෙවාගේමය. කමාන්තකාරයාගේ අභිපාර්ය ඉෂ්ටවෙන ලෙස එක් වාවසථා කුමයකට ඔර්ලෝසු යන්තුය කියා කරන්නාක්මෙන් මහෝත්තමවූ මැවුම්කාරයානත් වහන්සේ අභිපාර්ය ඉෂ්ටවෙන ලෙස මේ ධාතු උන්වහන්සේ පිළිවෙලට යෝද කියාකරවන බව ඉතා පැහැදිලි ලෙස පෙනේ §

<sup>†</sup>එබදු ඥණයක් හෝ අභිපුාට්යක් හෝ ඉෂ්ටවී තිබෙන බව මේ ලෝකයේ කිසිම දේකිනුත් නුඹලාට ඔප්පුකරන්ට බැරී හොරේ මොකද? මේ ලොකයේ දවස් පතා සිඩ වෙන්නාවූ සවභාව ධම්ය දෙවිකෙනෙක් පිට ආරුඪ කරන්ට යන එක ලොකසවභාව ධම්ය නොදන්නා අනුවණකම නොවේද? එබදු කියමන් නුඹලා වැනි අඳෙනයෝම පිළිගන්නවා මිස ⁄ ඤාණවන්ත ලොකයා පිළිගන්නේ නැතුවා සත්තකය.

<sup>\*</sup>එබදු කීමක් උන්වහන්සේ විසින් කීවේ නැත.

<sup>§</sup>එබඳු පෙනීමක් මේ ලොකයේ කිසිම ධාතුවක නැත. අඥානයින්ගේ සිත්වල හටගත් මීථාාවක් මීස ඥන නමති ඇසට එබන්දක් නොපෙනේ. හපන්නු නම් එක ධාතුවකින්වත් එසේ පිළිවෙලට යොද කුියා කරවන බව ඔප්පු කළ යුතුයි.

ඔර්ලෝසුවේ රෝද සහ කටුවලට හිතන්ටවත් යමක් යොදන්ට-වත් බැරිය. නුමුත් කමාන්තකාරයා ඥානවන්ත ලෙස කල්පනා කොට ඒවා යොදු තිබෙන පිළිවෙලට කියා කෙරීමෙන් අභිපාර්ය ඉෂ්ටවේ. එමෙන්ම ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යන ධාතු යමක් අභිපුාකරන්ට පුළුවන් පණඇති සත්වයෝ නොවේය. වෙලක් යොදන්ට පුළුවන් ඥානයක් ඇති සත්වයෝ නොවේය. මේවා මහොත්තමවූ මැවුම් කාරයකුගේ එක්තරා වාවසථා කුමයකට (සුවභාව ධම්ය) එකහව නිරන්තරයෙන් කියා කරමින් උන්වහන්සේගේ අභිපුා**ට්**ය ඉෂ්ට **කරණ**වාය. \*ඒවා උන්වහන්සේගේ අතේ තිබෙන්නාවූ දුවාය. නුමුත් අප මිතු උන්තාන්සේ කියන්නේ කමාන්ත කාරයෙක් නැතුව දවා ඒවාම ඒ ඒ අථ්යන් අභිපුාකොට එක්කාසුවී අභිපුාථ්යක් ඉෂ්ටකර දෙනවාය කියාය. මේ කීම ටිකක්වත් කල්පනාව ඇති කෙනෙකුට විශ්වාස කරන්ට පුළුවන්ද? මෙය අපේ දවස්පතා ජීවිතයේ පේන්ට තිබෙන්නාවූ දේට විරුඬය. තර්කයනට විරුඩය. ඒ නිසා ඒ කීම සම්පූණීයෙන්ම වැරදිය. එසේ උගන්වන්නාවූ ආගම සැබෑවෙන්ට බැරිය ඒක අත්හැර දුමීම යුතුය.

<sup>\*</sup> ලෝකයේ පවත්තා ධාතු මැවුමකාරයාගේ එක්තරා වාාවසථා කුමයකට එකහුව නිරන්තරයෙන් කි්යාකරනවා නම් පල්ලිවලට හෙන ගහන්නේ මන්ද? මැවුම්කාරයාගේ වාාවසථා පල්ලිවලට හෙනගස්වන්ටද, අවේත-නිකවූ ධාතුන්ගේ සවශක්තියෙන් පවත්නා සවභාවධම්ය මැවුම කාරයකුගේ වාවසථාවක් නොවේය. ඊට කාරණයක් නම්; නෙජො ධාතුව ඌෂ්ණස්-පර්ශ සහිතය. ඒ ඌෂ්ණ ගුණය කරණකොට ගෙණ ලෝකයෙහි සියලම දවායන්ගේ තද ගතිය ගෙණදෙයි: ආපො ධාතුව ශීතස්පර්ශ සහිතය, ඒ -සියල් ගුණය කරණකොටගෙණ ලෝකයෙහි සමහර දුවා ලිහිල් භාවයට පමුණුවයි. එසේම වායෝ ධාතුව රූප රහිතය, ඒ වායෝ ධාතුව කරණ-ංකාටගෙණ පෘථිවාහදිය ගෝලාකාරයකට පමුණු<mark>වා තිබේ. ඉතින් ම</mark>ෙ ධා තුන්ගේ සවශක්තියෙන් පිහිටියාවූ සවාහා ගුණධම්යන් මැවුම් කාරයෙක් විසින් පිහි<mark>ටෙ</mark>ව්වාවූ හෝ එබඳු කෙනෙකුගේ ව<mark>ාවසථා කුමයකට එකහව</mark> කුියා කිරීම් වශයෙන් හෝ පිහිටි සවහාගුණයෙන් නොව, ඒ ඒ ධාතුන්ගේ සවශක්තියෙන්ම පිහිටියාවූ සවහාව ධ**්**යෝය. මේ ලෝක **සවහාවධම්ය** නොදන් අඥණයන්ගේ මූඪ කියමන් එබඳු අඥණයෝම පිළිගන්නවා මිස ශාස්තුාගම දත් ඤාණවන්තයෝ පිළි නොගන්නාහුය.

නැවතද මිතුවරුනි, අප මිතු උන්නාන්සේ කියන්නේ දෙවි කෙනෙකුගේ බලයෙන් වෘක්ෂලතාදිය වැවෙනවා නම යම කිසිවෙක් ආපෝ, තෙජෝ, වායෝ යන ධාතූන් පෘථිවි ධාතුව සමග ස්පර්ශ නොවෙනාකාරයකට යමකින් වසා තිබුවොත් කොපමණ කාලයක් ගියත් එහි වෘක්ෂලතාදියක් හට නො-ගන්නේ මන්ද? කියාය. එපමණක් නොව 'දුව්ල මනුෂාය-කුරෙන් මනද? ක්යාය. එපීමණක් නොව දුවල මනුෂාය-කුගේ කියාවකින් මැවුම් කාරයෙකුගේ කියාව වලකිනවා නම් ඒ මැවුම් කාරයාට වඩා මනුෂායා බලවන්තයෙක් බව ඔප්පු වෙනවාය කියාය. මේ කීම ඉතාමත් ලාමකය. නැවතද ඔර්ලෝසුවේ උපමාව ගෙණහැර දක්වමි. ඉතා සමට් කමාන්ත කාරයෙක් විසින් සාදපු ගින් 30 ක් නොහොත් 50 ක් වටිනා අනගී ඔර්ලෝසුවක් එහි අදහසවත් තේරුම් ගන්ට බැරිවූ කුඩා ලමයෙකුට කඩා දමන්ට පුළුවන. ඒ යන්තුයේ කියා කිරීම මිනිත්තුවකින් ඒ කුඩා ලමයාට නවත්වන්ට පුළුවන. ඉතින් මිනිත්තුවකින් ඒ කුඩා ලමයාට නවත්වන්ට පුළුවන. ඉතින් අප මිතු උන්නාන්සේගේ තර්කනයේ හැටියට ඒ කුඩා ලමයා ඉහත කී කමාන්තකාරයාට වඩා දක්ෂයෙක, ඥාණවන්තයෙක. නුමුත් මේ කීම සිහිය හොඳ කෙනෙක් පිළිගන්නේ නැත. ඔර්ලෝසුවේ යන්තුය තීක්ෂණ ඥාණයකින් යොද තිබෙන බව එය බලන්නාවූ කාට නුමුත් පැහැදිලි ලෙස පෙනෙනවාය. එක් පිළිවෙලකට එහි රෝද කරකැවීමෙන් අභිපුාට්ය ඉෂ්ටවෙන ලෙස එය සාද තිබෙනවාය. ඒකේ පිළිවෙලවත් අදහසවත් නොදන් කුඩා ලමයා එය කඩා දමුවාට එසේ නැත්නම එම යන්තුය නරක් කළාට ඒ තීක්ෂණ ඥාණවත්ත කමාන්ත කාරයාට වඩා ඒ කුඩා ලමයා ඥාණවන්තයෙක්වත් සමථ්යෙක්-කාරයාට වඩා ඒ කුඩා ලමයා ඥාණවන්තයෙක්වත් සම්ලියෙක්-වත් නොවේය. යමක් නරක් කිරීම නොහොත් කඩා දමීම ඉතා මහත් මෝඩයෙකුට කරන්ට පුළුවන. එයින් ඥාණ-වත්තයෙකුගේ පුඥවටවත් කමාන්තයේ උතුම් කමටවත් පලුදුවක් නොවේය. මැවුම් කාරයානන් වහන්සේද උත්-වහන්සේගේ මැවිල්ල එක්තරා වහවසථා කුමයකින් සැදෙන්ට අදහස් කර තිබෙනවාය. ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යන ධාතුන් සංසගීවීමෙන් වෘක්ෂලතාදීය සැදෙන්ට උන්වහන්සේ නියමකර තිබෙනවාය.\* දක්ෂ කමාන්ත කාරයෙක් ඔහුගේ අභිපාරිය ඉෂ්ටවෙන ලෙස ඒ ඒ දවා පිළිවෙළට යොදන්නාක් මෙන් මහෝත්තමවූ මැවුම් කාරයන් වහන්සේද උන්වහන්සේගේ

<sup>\*</sup>ඒක නියමකර තිබෙන්නේ කොයි පොතේද? බයිබලයේ කිසි තැනක කියා නැති කියමන් තමුසෙලා දන් දන් ගෙණ පාන්නේ කුිස්තියානි ආගම සැබෑවක් බව බයිබලයෙන් ඔප්පුකරන්ට බැරි නිසා නොවෙද? බයිබලයේ නැති කියමන් හිතෙන් හිතහිතා කීවාට ඒවා තමුසෙලා වැනි ගොන්නුම පිළිගන්නවා මිස දෙනවන්ත ලෝකයා පිළිගන්නේ නැතුවා සත්තකයි.

යහපත් අභිපාථිය ඉෂ්ටවෙන ලෙස ඒ ඒ ධාතු පිළිවෙලට යොදන බව පෙනේ. වෘක්ෂලතාදිය වැවෙන පිණිස හුලභ, රස්නය, වතුර ඕනෑය. මෙය උන්වහන්සේගේ පිළිවෙලය†. යමෙක් පෘථිවිධාතුව සමග මේ ධාතූන් සංසගී නොවන ලෙස පොළව වැහුවොත් වෘක්ෂලතාදිය වැවෙන්නේ නැත–මෙයින් මැවුම් කාරයානන් වහන්සේගේ පිළිවෙළට එනම් ඒ වාාවසථා කුමයට සියල්ල සැදෙනවා මිසක් ඒ වාාවසථා කුමයට විරුබව කිසිත් නොසැදෙන බවත් ඒ වාවසථා කුමය කඩන අතර (සමහාධම්ය) ලෝකසත්වයාට මහත් විපත්තියක් පැමිණෙන බවත් පැහැදිලි ලෙස පෙනේ. මෙයින් මනුෂායාගේ දුව්ලකමත් මැවුම කාරයාණන් වහන්සේගේ මහෝත්තමවූ බලයක් පුකාශ කරණවා මිසක් අප මිතු උන්නාන්සේ කියන ලෙස උන්වහන්සේගේ දුව්ලකමක් පෙන්වනවා නොවේය.

නැවතද මිතුවරුණි, මැවුම් කාරයෙක් නැතුව මේ ලෝකය පැවැත්මට ආ බවට අප මිතු උන්නාන්සේ ගෙණහැර දක්වූ ලොකු වීදුරු භාජනයේ උපමාව කිසිසේත් ගලපන්ට බැරිවූ එකක්ය. වීදුරුව සේදුවාට වාතයේ තිබෙන්නාවූ දවා නැතිවෙන්නේ නැත. අප භාත්පස්හි තිබෙන්නාවූ වාතයේ නොයෙක් දවා තිබෙන බවට කිසි අනුමානයක් නැත. පෘථිවියෙන් නගින්නාවූ ධූලි, වැලි, බීජජාතීන් එහි තිරන්තරයෙන්ම තිබෙන බවත් අපේ ඇස්වලට නොපෙනෙන තරම පුංචි සතුන් එහි සිටින බවත් ඉතා පැහැදිලිය. කාමරයක දෙරවල් සහ ජනේල සියල්ල වසා කුඩා සිදුරකින් එහි ඇතුළට වැටී තිබෙන්නාවූ සුය්‍යාලෝකය දෙස බලනාතර එහි අප මිතු උන්නාන්සේ වීදුරු භාජනය ඇතුළේ සැදෙනවාය කියන පෘථිවිය තිබෙන බව අනම් ඒ පෘථිවිය සැදීමට ඕනෑකරණ දවා එහි තිබෙන බව පෙනේ. මේ සියල්ල දනට සැදී තිබෙන්නාවූ දේ මිසක්

<sup>†</sup>ඒක යෙහෝවෑගේ පිළිවෙල බව බයිබලයෙන් නොපෙන් වන්නේ මත්ද? මෙහැටීමත් හැරුණු අතට කටට එන එන බොරු කියන්ඩ වීලි ලැජ්ජා නැද්ද? යෙහෝවඃ වෘක්ෂලතාදිය මැව් පිළිවෙළ බලාගත්ඩ ඔතැනම උත්පත්ති පොතේ 1 වෙනි පරිචඡෙදය, කියවා බැලිය යුතුයි. වෘක්ෂලතාදිය වැවෙන සැබෑ පිළිවෙල දන් දන් පාදිලිවරු අපෙන්ම අසා ඉගෙන ඒ පිළිවෙල යෙහෝවඃ පිට ආරුඪ කරන්ඩ උත්සාහකරණ නමුත් බයිබලය ලීවාය කියන මෝසෙස්වත් ඒ සැබෑ පිළිවෙල දනගණ නොසිටිය බව බයිබලයේ උත්පත්ති පොතෙන්ම පේන්ට තිබේ.

අමුතුවෙන් සැදෙන්නාවූ දේවල් නොවේය.\* වීදුරු භාජනය සේදුවාට එහි ඇතුළේ තිබෙන වාතය පිටවුනේ නැත. ඒ වාතය එහි තිබෙන දුවා සමහ එහි තිබේ. එහි කට වසනාතරද තවත් වාතය ඇතුල් වෙන්ට පුළුවන. අප මිතු උන්නාන්සේ එහි ඇතුළත තිබෙන වාතය සහ එහි අඩංගුවූ, දුවා සියල්ලම සම්පූණියෙන්ම පිටකර වාතය ඇතුල් නොවෙන ලෙස කට වසා ගැඹුරු විලක නොහොත් ලිඳක බහාතබා බොහෝ කාලයකට පසු ගත්තොත් එහි ඇතුළේ ඔය කියන්නාවූ පෘථිවිය සැදී නැති බව දැනගන්ට පුළුවන. ඒ නිසා ඒ තර්කනයද වැරදිය, කිසිසේත් ගළපන්ට බැරිය, මැවුම් කාරයෙක් ඉන්න බව සත්තකය, එසේ නැත කියන්නාවූ බුඩාගම බොරුය, ඒක අත්හැරීම යුතුය.

තවත් දුරට අප මිනු ජනානන්ද උන්නාන්සේ කියන්නේ ලෝකය කිසිත් නැතිකමෙන් හටගත්තාය කියා බුඩාගමේ උගන්වනවා නොව ''ලෝකය උත්පාදස්ථීති හංගතුයෙන් යුත් සදකාලික පැවැත්මක්ය.'' මෙය කීමෙන් මැවුම් කාරයකුගේ මැදහත්වීමක් නැතුව ලෝකය පැවැත්මට ආවේ කෙසේද කියා පෙන්වන්නේ නැත. ‡සදකාලික පැවැත්මය කීමෙන් අප මිනු උන්නාන්සේ මීට ඉහත හැහෙව්වේ ''ඇතිව නැතිවෙන සවභාවයෙන් යුත් පරම්පරාවේ පටන්ගැන්මක්වත් අන්තිමයක්වත් නැති බවය, නුමුත් ලෝකය කල්පාන්තරයකදී දලාගිය බවත් අඑක් ලෝකයක් සෑදීමට අඑ පමණවත් පරණ ලෝකයෙන් ඉතුරු නූත බවත් බුඩාගමේ උගන්වයි, එමනිසා බුඩාගමේ හැටියටද දනට මේ පවත්නා දේට සහ සත්වයාට පටන් ගැන්මක් තිබුන බව පෙනේ, හිස්ව තිබුනාවූ මේ ලෝකයෙහි දනට වෘක්ෂලතාදියද ගංගා, මුහුද්ද, පණ ඇති සත්වයෝද

\*උත්පාදස්ථිති හංගතුයෙන් යුක්ත හෙයින් අනිතාවූ ඒ සුබුව දුවායන්ගේ පරම්පරාවේ පටන් ගැනීමක්වත් අන්තිමයක්වත් නැති හෙයින් මේ ලෝකයේ කිසිම දේකට මැවුම කාරයෙක් ඇත්තේ නැත–මැවීම කාරයෙක් ඕනෑ කරන්නේත් නැත. සදකාලික පරම්පරාවකින් යුත් ධාතූන්ගේ සවහාව ධම්ය හෙවත් කම්, ඍතු, හේතු යන තුන්කාරණයෙන් ලෝකය හටගැනීම සිඩවන්නේය.

‡මැවුම් කාරයෙකුගේ මැදහත්වීමක් නැතුව ලෝකය හටගත් බව බෞඛ පක්ෂයේ පළමුවැනි පැයේදීම ඉතා වැදගත් සාක්ෂි සහිතව ඔප්පු කළා ඇත. ලෝකය පැවැත්මට ආවේ මැවුම් කාරයෙකුගේ මැදහත්වීමක් ඇතිව නම්, ඒ මැදහත්කාරයා සිටින බවට අහසෙන්වත් පොළොවෙන්වත් කිසිම ලකුණක් පහළවී නැත්තේ මන්ද? එබදු මැදහත් කාරයෙක් සිටිනවා නම් දන් මේ වාද විවාද හටගෙණ තිබෙන කාලයේදී ඔහු සිටින බවට යමකිසි හාස්කමක් පෙන්වන්ටම ඕනෑය.

සිටිත්; ඒ නිසා අපි අසන්නේ බලසම්පන්නව ජීවමානවූ හේතුවක් එනම් මැවුම් කාරයෙක් නැතුව මෙ සියල්ල පැවැත්මට ආවේ කෙසේද කියාය. මේ සියල්ල අභි පුාට්යක් ඉෂ්ටවෙන් බව පෙනේ. අභිපුකාරයෙක් නැතුව කිසි කලක අභිපුාට්යක් ඉෂ්ටවෙන්ට බැරිය. ඒ නිසා මේ පවතින දේ අභිපුාට්කොට ඒ සියල්ල පැවැත්මට ගෙණාවාවූ මහොත්තමවූ ජීවමනාවූ මැවුම් කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. බුඩාගමේ එසේ නැත කියති. ඒ නිසා ඒ ආගම සැබෑවෙන්ට බැරිය. ඒක අත්හැර දමීම යුතුය. අන්තිමකොට අපමිතු ඇම්. ජනානන්ද උන්නාන්සේ බයිබලයට විරුඩව කිව් කාරණා ඉතාමත් ලාමකය, මට නියමවූ පැය ගෙවීගණ යන නිසා ඊට ලුහුඩෙන් උත්තර දෙමි. උත්පත්ති 2. 24. ''මනුෂායා තමන්ගේ මව්පියන් හැර තමාගේ භායඖවට ඇළුම් වන්නේය'' කීමෙන් ආදම් මුල් පියෙක් නොවන බවත් ඔහු යෙහෝවඃ වහන්සේ විසින් නොමවන ලද බවත් ඔහුට මව්පිය දෙන්නෙක් සිටිය බවත් ඔප්පු වෙනවාය. මෙයින් අප මිතු උන්නාන්සේගේ බයිබලයෙහි දැනගැනීමේ තරම පෙනේ. බාල ලමයෙකුට මේ වචන තේරුම් ගන්ට පුළුවන. උත්පත්ති තම පොත ලිව්වේ මෝසෙස්ය. ඔහු ස්ත්රී මවාපු පිළිවෙල මෙහි පෙන්නා ඊලභට මනුෂායා සවකීය මව්පියන් ස්ත්රිට මහත්ලෙස ඇළුම වන්නේ මන්ද කියා විස්තර කරණවාය, \*ආදම්ගෙන් ඉල ඇටයක් ගෙණ ස්ත්රී මැව්වාය. පාදයෙන් ඇටයක් ගෙණ මවා ස්ත්රී වාලියෙක් මෙන් මනුෂායාට බාර දුන්නේ නැත. මවා ස්ත්‍රී වාලියෙක් මෙන් මනුෂායාට බාර දුන්නේ නැත. §ඔහුගේ ඉලයෙන් ඇටයක් ගෙණ මැවීමෙන් ඈ ඔහුට ඉතා ඇළුම්වූ සමාගම් කාරියක් කොට මැව්වාය. ඒ නිසා අද දවස දක්වා මනුෂායා ස්ත්‍රීයකට ඇළුම්වන බව මෝසෙස් පෙන්නා දෙනවාය. ආදම් ස්ත්‍රි දුටු හැටියේම මනුෂායාට ඇළුම් වෙනවාය. යන වචන ආදම් කීවාය කියා අප මිතු උන්නාන්සේ කියති. මේ කීම සම්පූණී මුසාවාදයක්ය. එසේ නොවේ නම් ඒ බව ඔප්පු කරණ හැටියට ඉල්ලා සිටිමි. ආදම් ලංකාවේ සිටි මිනිහෙක් බවත් ඔහුගේ දෙමව්පියෝ ලංකාවේ සිටිය බවත් ඔප්පු කිරීමට බොහෝ වැදගත් කරුණු රාශියක් තිබෙනවාය කිව්වා—මෙහි සිටින සෑම දෙනාටම ඇහුනා ඇත. ඒවාත් ඔප්පු කරන්ට ගියොත් බයිබල් පද ඔප්පුකළා වගේ වෙයි. ඊළහට

<sup>\*</sup>එබදු විස්තරයක් බයිබලයෙන් පෙනෙන්ට නැත, එබදු පල්බොරු තමුසේලා දෙසා බාන්නේ විලිලැජ්ජා නැතිකමේ හපන් කමෙන්වත්ද? §පාදයෙන් ඇටයක් ගත්තානම් ආදම් කොරවෙන්නේ නැද්ද? මෙහෙම විහිඑ කියමන් කියන්ට ලැජ්ජා නැද්ද? එපමණක් නොව, ආදම්ගේ ඉලඇට බිඳීද්දී ඔහු මරහඩ නොදී කෑමුර නොගසා සිටියානම් ඒකත් ලොකු අපූරුවයි. ගජබින්නය කියන්නේ මෙබදු ඒවාට නොවේද?

උත්පත්ති 6, 6, ''යෙහෝව: වහත්සේ පොළවෙහි මනුෂායා මැව් බැවිත් තැවුන සේක'' යන පදයෙන් ඔප්පු වෙන්නේ යෙහෝව: වහත්සේ මනුෂායා මවා අත්තිමේදී ඒ මැවීමගැණ සේක උන බවත් කනගාටුවෙන් තැවුන බවත්ය කියා අප මිනු උත්තාන්සේ කියයි. මිතුවරුණි, මෙයින් පුකාශ කරන්නේ දෙවියන් වහන්සේ මනුෂායෙක් මෙත් තමා කළාවූ යම් වැරැද්දක් ගැණ තැවුනා නොව උන්වහන්සේ මැව් මනුෂායා යහපත්ව සිටින අතර උන්වහන්සේ පීය වුනාසේම ඔහු පව්කොට අයහපත් වුන අතර උන්වහන්සේ ඔහු ගැණ අපිය වුන බවය. \*දෙවියන් වහන්සේ කියාවල් සහ අදහස් අපට තේරුම් යන භාෂාවෙන් මෝසෙස් මේ පොත ලියා කිබෙනවාය. දෙමව්පියෝ අකීකරු දරුවන් ගැණ තැවුනාය කීමෙන් හැහෙන්නේ ඔවුන් කළාවූ වැරැද්දක් පෙනී ඒ ගැන සෝක උනා නොව සවකීය දරුවාගේ අකීකරු කම ගැණ ඔවුන්ගේ තද අසතුටු කමය නොහොත් අපියකමය. §දෙවියන් වහන්සේද උන්වහන්සේ මැව් මනුෂායා යහපත්ව සිටින බව දක සතුටුවුනාසේම ඔහු අයහපත් වුන අතර ඒ ගැණ අපිය වුනසේක.

අප මිනු උන්නාන්සේගේ තුන්වෙනි ඇඹීම නම් ලෝකය දෙවි කෙනෙක් විසින් මවනු ලැබුවානම් සමහරෙක් ගොළුවෙන්-නෙත් තවත් සමහරෙක් බිහිරෝ වෙන්නෙත් අන්ධයෝ වෙන්-නෙත් පොහොසත් වෙන්නෙත් දුප්පත් වෙන්නෙත් යනාදී මේ නොයෙක් විපයණීස ඇතුව තිබෙන්නේ මන්ද මේ ඇහුමද ඉතා ලාමකය. මෙය අප මිනු උන්නාන්සේ මොන විධියට ඔප්පු-කළත් මැවුම් කාරයෙක් නැති බවක් පුකාශ කරන්නේ නැත. මේ කම්ාන්තයක් බලා ඒකේ යම් දෙෂයක් පේන්ට තිබෙන

<sup>\*</sup>තැවුනාය, කීවාම අපිය උනාය කියා තෝරන්ඩ ඉගැන්නු ගුරා කවුද? තැවුනාය කී වචනය අපිය උනාය කියා තෝරා තිබෙන්නේ කොයි පොතේද? බයිබලේවත් කිසිතැනක එසේ තෝරා තිබෙද? මෙසේ කිසිම ශාස්තුයකට වත් පොතපතටවත් නැති හිතුවක්කාර තේරවිලි තමුසේලා වැනි ගොන්නුම පිළිගන්නවා මිස ඥණවන්ත ලෝකයා පිළිගන්නේ නැතුවා සත්තකය.

<sup>§</sup>දෙමව්පියෝ දරුවන් ගැණ තැවුනාය කීමෙන් අපිය උනාය කියා හැහෙන්නේ කවර ශාස්තු කුමයකින්ද? තැවුනාය කියන්නේ සෝකවීමට නොහොත් කණගාටු වීමටය, අපිය උනාය කියන්නේ යම දෙයක් ගැණ අසතුටු වීමට නොහොත් අමනාප වීමටය, මෙපමණවත් නොතේරෙණ තමුසේලා සමග අපි කරණ වාදය කුමක්ද?

නිසා කමාන්ත කාරයෙක් විසින් ඒ කමාන්තය සැදුවේ නැත කියා හොඳ සිහිය ඇති කෙනෙකුට කියන්ට පුළුවන්ද? එසේ කියනවානම ඒ තැනැත්තා පිස්සෙක්ය කියා කියනවාට කොහෙත්ම අනුමාන නැත. නමුත් සමහරෙක් අන්ධයෝව, කොරුව, බිහිරෝව, නොහොත් නොයෙක් විපයඖසකම ඇතුව උපදින්නේ මන්ද කියා වෛදා ශාස්තු දන්නාවූ අයවල් කියත. දෙමව්පියන්ගේ දෝෂවලින් මේ අඩ්ග විපර්යාස්වෙන බව ඉතා පැහැදිලි ලෙස දුනගන්ට තිබේ. සවභාවධම්යට විරුඩව කියාකිරීමෙන් දෙමව්පියෝ සවකීය දරුවන් පිට නොයෙක් ලෙඩරෝග පමුණුවන බව අපට පේන්ට තිබෙන සතායකි. තරුණ කාලයේදී නොයෙක් අවකල් කියාවෙන් රෝග සදගත් අයවඑන්ගේ දරුවෝ ඉතා බෙලහීනව සිටින බවත් ඔවුන්ගේ අවකල් කියාවේ පුමාණයට සහ සවහාවට එකහව දරුවන්ට නොයෙක් රෝගද, අඩ්ග විපර්යාසකම්ද මොලය නරක්ව මෝඩයෙක්වද , උපදින බව දහවල් එළිය මෙන් පේන්ට තිබෙන්නාවූ සතායකි. ඉතා උගත් දෙමව්පියන්ගේ දරුවෝ සමහරවිට ීඉතා මෝඩයෝව සිටිනවා පේන්ට තිබේ. මේවා ජීවමාන සාක්ෂිය, මේ ගැණ දුරට කථා නොකළාට ටිකක්වත් ශාස්තුය දන්නාවූ ලෝකයේ කාරණා අත්හද බැළුවාවූ කාටත් තේරෙණවා ඇත. ශාස්තුය දන්නාවූ අයවල් අතරේ මේ ගැණ වාදයක් නැත. මෙයින් පුකාශ කරන්නේ දෙවියන් වහන්සේ එක්තරා වාාවසථා කුමයකට ලෝකත්වයා බෝවෙන්නට නියමකර පළමුවෙනි මනුෂායා සහ ස්තී මැව බවය. ඒ උන්වහන්සේගේ ධම්යට විරුඩව කියා කරන්නාවූ අයට මේ ලෝකයේදීම අච්චුව ලැබී තිබෙන බව අප මිනු උන්නාන්සේ ගෙණහැර දක්වූ කරුණු වලින් පෙනෙනවා මැවුම්කාරයෙක් නැතුව මේ ලෝකය සැදුනාය කියාවත් මැවුම්කාරයා කෲරවූ අධර්මීෂ්ට දෙවිකෙනෙක් කියාවත් කොයි පුකාරයකින්වත් කියන්ට බැරිය. නමුත් වැරදි කොට අනුන් පිට ඒ වැරැද්ද පැවරීම පාපිෂ්ට මනුෂාාගේ සවභාවය. සවභාධම්ය කඩ කොට නොයෙක් විපත්ති තමුන් පිට පමුණුවාගණ දෙවියන් වහන්සේට දෙස් තැබීම ඉතා වැරදිය. අප මිතු උන්නාන්සේ මෙසේ දෙවියන්වහන්සේට දෙස් තබිති. එය ඉතා තදබල පාපයක්ය. මේ මහත් විශාල ලෝකය එක්තරා වාවසථා කුමයකට කියා කරණ බවත් (ස්වභාධම්ය) ඒ

<sup>\*</sup>යන්නේ කොහේදයි කියා ඇසුවාම මල්ලේය පොල්ය කියා උත්තර දුන්නා වගේ බෞඩ පක්ෂයේ 3 වෙනි පුශ්නයට උත්තර දී තිබෙන හැටි ඉතා කදිමයි. මේ උක්තරය ඒ පුශ්නයට කොහෙත්ම ගැලපෙන්නේ නැත. පුශ්නය අනිකක්ය. උත්තරය අනිකක්ය. මේ උත්තරයේ අන්දමින් කිුස්තියානි ෂක්ෂයට ඒ පුශ්නය කොහෙත්ම තේරුම් නොගිය බව හැභේ.

වාවස්ථා කුමය කඩ කරණ අතර අච්චු ලැබෙන බවත් ඉහත පෙන්නූ කරුණුවලින් පෙණේ. ඒ නිසා අපි ඒකාන්තකොටම කියන්නේ වාවස්ථා දයකයෙක් නැතිව වාවස්ථා කුමයක් තිබෙන්ට බැරි බවය. මේ ලෝකයේ පණ ඇති පණ නැති සියලු දේ මහත් වාාවසථා කුමයකට කියාකරණ බව පෙණේ. ඒ නිසා ඒ වාවසථා කුමය යොද ඊට එකහව ලෝකය කියාකරවන්නාවූ මහෝත්තමවූ වාවසථා දයකයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. නමුත් බුඩාගමේ එසේ නැත කියති. ඒ ආගම බොරුය. ඒක අත්හැර දමීම යුතුය කියා.

(සී. සිල්වා මහක් මයාගේ කථාව අවසාන කරන්ට යෙදුනාය.)

ඊට මොහොට්ටිවත්තේ ජනානන්ද උන්නාන්සේ විසින් දුන්නාවූ උත්තරය මෙසේය.

#### ''සතාමෙව ජයතෙ''

අප මිතු සී. සිල්වා මහත්මයාගේ කථාවෙන් පුකාශ වුනේ පිතාපුතු සුඩාත්ම යන තුන්දෙනාගෙන් පුතුයා වන කිස්තු සම්පූණී මනුෂාකයක් දරාගණ පව්නසන පූජාවක්ව තමන් වහන්සේම පූජාවී ගැලවීමේ මාගීයක් මනුෂායන්ට සම්පාදනය කරදුන්නාය, කියාය – මේ කීමේ අන්දමට කල්පනාකර බලන කල කිස්තුස් තමාම පව්නසන පූජාවක් වශයෙන් පූජා වුනුබව පෙනේ – ඉතින් ඒ කිුස්තු නමැති නරබිල්ල පූජා වුනේ කාටද කියා බලනවිට යෙහෝවඃට බව පැහැදිලිව ඔප්පුවේ-ඒකත්යසයි, අප්පා විසින් පුතා බිල්ලට ගත් එක නරක නැහැ - ඔය ගැලවුම්කාරයෙක් ඉන්න බව ඔප්පු කිරීමට උත්තර දෙන හැටිද? අප්පා විසින් පුතා බිල්ලට ගන්න එක ලකාපමණ නපුරු කෲර කියාවක්ද කියා ලෝකයාට හිතන්ට බැරිද? එබඳු නපුරු කෲර කියා කරණ පියෙකුගෙන් වැරදිකාර දරුවන්ට යහපතක් සිබුවේය කියා විස්වාස කරන්ට පුළුවන්නම් දරුවන් මරාගණ කන ගෙදර කුකුළන් ඉතුරුවේය කියා විශ්වාස කරන්ටත් බැරිද? එබඳු කෲර කියා කරණ දෙවිකෙණෙක් ඇත කියා තීතනවාට වඩා එබඳු අසත් පුරුෂ අඥාන දෙවියෙක් නැති බව විශ්වාස කිරීම පුඥාගෝචර නොවේද? වැරදිකාර දරුවන් ලවා නිවැරදිකාර වැඩිමහල් පුතා මැරෙව්වාවූ අඥාන අසත් පුරුෂ පියෙකුට යෙහෝවඃ සමාන බව අපි විසින් වැදගත් කරුණු වලින් ඔප්පු කළාම ඊට උත්තරය කියා–අප්පා විසින් පුතා බිල්ලට ගත් බව තේරුම්කර දුන්නාට අපි විසින් ගෙනහැර දැක්වූ කාරණයට කිසිසේත් උත්තර වෙන්නේම නැත. ඒ උත්තරයෙන් අපේ කීම වඩවඩා ස්ථීර වෙනවා පමණක–තවද කිස්තු නැමති නරබීල්ල යෙහෝවඃට පූජා කළාය කියා අප

මිතුයා කියන්නේ වී නමුත් ඒ නරබිල්ල කැප කරන්ට යුතුව තිබුනේ යෙහෝවඃට නොව සාතන්ටය–මක්නිසාද යෙහෝවඃගේ සතුරා සාතන්ය, යෙහෝඃව විසින් මවාගත් මනුෂාායන් ඔහුට ඕනෑ අන්දමට හසුරුවා ගන්ට ඉඩ නොදී නොයෙක් පාප කුියාවන් කරවමින් යෙහෝවඃට වීරුඬව කැරලි ගස්වන එකම සතුරා සාතන්මය. මේ සාතන් කරන්නාවූ සතුරු කම්වලින් යෙහෝවඃගේ දරුවෝවූ මනුෂායන් ගලවා ගන්ට ඕනෑකමක් තිබුනානම්, කිස්තු නමැති ඒ නරබිල්ල කැපකරන්ට යුතුව තිබුනේ සාතන්ටමය. සාතන් නමැති යකාට ඒ නරබිල්ල කැප කළානම් අනුමාන නැතිව එයින් මතු මනුෂායන් පාපයට හෙලන්නේ නැතිව අක්හරිනවා ඇත. නමුත් ඒ කුිස්තු නමැති නරබිල්ල කැප කළේ සාතන්ට නොවේය, යෙහෝවඃටමයයි අප මිනුයා කියන බැවින් පිතාවන අප්පා විසින් පුනුයා වන කිස්තු බිල්ලට ගත්බව ඔප්පුවේ. අප්පා විසින් පුතා බිල්ලට ගත් එකත් එපමණ කුඩා පටු එකක් නොවෙයි. තවද කිුස්තුස් ලෝකයාගේ පව්නසන පූජාවක් වශයෙන් යෙහෝවාට පූජා උනාය කියා, අප මිතුයා කියන්නේ වී නමුත්, බයිබලයේ පෙන්වන අන්දමට නම් කිස්තුගේ මරණය පවිනසන පූජාවක් වශයෙන් කිසිසේත් පිළිගන්ටම බැරිය, මක්නිසාද? පවිනසන පූජාව කරන්ටය කියා බයිබලයේ නියමකර තිබෙන්නේ යෙහෝවඃ ඉදිරිපිටදී කැලල් නැති ගොනෙක් මරා උගේ ලේ යෙහෝව: ඉදිරිපිට හත්වරක් ඉස ඒ ගොනාගේ තෙල සහ වකුගඩු දෙකද අක්මාවද දලබුවද යන මෙවා දවන පූජාසනය පිට පුළුස්සා හම සහ මස් ආදිය කඳවුරෙන් පිටදී පුළුස්සා යෙහෝවඃට දන්දෙන්ටයි, ඉතින් කිස්තුටත් ඒ නියම කරපු අන්දමට කළානම් මිස නැත්තම්, කිස්තුස්ගේ මරණය කිසිසේත් පවනසන පූජාවක් වෙන්නේ නැත. කිස්තු පවනසන පූජාවක් වශයෙන් යෙහෝවඃට පූජා කළා නම්, යෙහෝවඃ ඉදිරිපිට සභාමණ්ඩප දෙරකඩදී කිස්තුගේ බෙල්ල කපා ලේ ගෙණ යන මේවා දවන පූජාසනය පිට පුඑස්සා හම සහ මස් ආදිය කඳවුරෙන් පිටදී පුඑස්සා යෙහෝවඃට දන්දෙන්ට ඕනෑය. කිස්තුට එසේ කළ බවක් බයිබලයේ කිසි තැනකින් පේන්ට නැතිනිසා කිස්තුගේ මරණය පව්නසන පූජාවක් වෙන්ට බැරිය. යුදෙව්වන් විසින් රාජපරාධ කාරයෙක් වශයෙන් අල්ලා කුරුසියේ ඇනගසා මරාදුමු බැවින් ඒ කිුස්තුස්ගේ මරණය

කිසිකලකවත් පච්නසන පූජාවක් වෙන්නේම නැත. එමනිසා කිස්තියානි කාරයන්ට කිසි කාලේකවත් පාප සමාවක් ලැබෙන්නේ නැතිවා සත්තකය. මිරිභුවට දිව් මෘගයන් මෙන් මරණින් මතු මහත්වූ අපාදුකට පත්වෙනවාට කිසි අනුමානයක් නැත. එමනිසා අසතාවූ කිස්තියානි ආගම අත්හැර දමා ඒකාන්ත සතාවූ බුඩාගම වැලඳ ගැණීම යුතුය.

තවද, අපම්තුයා මේ සභාවේ මුසාවාදයක් කියන්ට යෙදුනාය. එනම්:– මේ ලෝකය ඉබේටම පැමුණුනාය කියා මම කීවාය කියාය. නමුත් එබඳු කීමක් මම කීවේ නැති බවට මේ සභාව සාක්ෂිය. අපි කියන්නේ එබඳු කීමක් මම කීවේ නැති බවට මේ සභාව සාක්ෂිය. අපි කියන්නේ ලෝකය ඉබේම සැදෙනවාය කියා නොව පංචමහා භූතයන්ගේ නිරන්තර පවත්නා පරිවර්තන සවභාවය ධම්යේ අන්දමට හටගන්නවාය කියාය. මේ ගැන විස්තර මගේ පළමුවෙනි පැයේදී සැහෙන පමණ පුකාශකළා ඇත. තවද අප මිතුයා මැවුම් කාරයෙක් ඉන්න බව ඔප්පු කිරීමට දෙවනුත් කී එකම කියමින් කියන්නේ නුවරක් ගොඩනැගීමේදී අදහසක් සහ පිළිවෙලක් තිබෙන බව පුකාශ වෙන්නාක් මෙන් මේ ලෝකයෙහි පිළිවෙළක් තිබෙන බවත් එහි තිබෙන්නාවූ දේවල අදහසක් තිබෙන බවත්, ඒ අදහස දවස්පතා ඉෂ්ටවෙන බවත්ය. ් නුවරක් දෙස බලන කෙනෙකුට ඒ නුවර ගොඩනැගූ කෙනෙක් සිටින්ට ඇති බව ඒත්තුගැණීමට සාහෙන කාරණා ඒ ගොඩනැගිල්ලේම තිබේ. එනම් යම්කිසි ගොඩනැශිල්ලක අත්තිවාරමේ පටන් සෙවිල්ල දක්වා පරීක්ෂාවෙන් බලන කල එහි දෙර ජනේල බිත්ති ආදියෙන් සහ වැද්දුම හේත්තුම් ලීස්තර කැටයම් ආදී නොයෙක් කාරණා වලින් ඒ ගොඩනැගිල්ල යම කිසි කෙණෙක් විසින් කළාවූ එකක් බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවේ නමුත් මේ ලෝකය එසේ යමකිසි ිදෙවියෙක් විසින් හෝ වෙන අයෙක් විසින් හෝ සැදූ බවත් නොහොත් මැව් බවක් ඒත්තුගන්ට පුළුවන්වූ කිසිම කාරණයක් මේ ලෝකයෙන් දැන ගන්ට නැත. මේ ලෝකය මනුෂායෙක් වීසින් ගොඩනැගූ නුවරක් මෙන්, දෙවියෙක් වීසින් මවාපු එකක් නම් මේ ලෝක නමැති ගොඩනැගිල්ලේ අත්තිවාරම කොතනද? එහි සෙවිල්ල හෙවත් වහල කොතනද? දෙර ජනේල කැටයම් ලීස්තර ආදිය තිබෙන්නේ කොතනද? නැත-හොත් ඒ හා සමාන අනා දේවල් නොහොත් මැවිල්ලක් කරපු බව දැනගන්ට තිබෙන අනිකුදු කාරණා මොනවාද? ඒ කිසිත් නැති මේ ලෝකය දෙව් කෙනෙක් විසින් මැව්වාය කියන එකට වඩා මහත් අනුවණ කමක් මේ ලෝකයේ තවත් ඇද්ද? මෙසේ ලෝකය නුවරකට උපමා කිරීම හාත්පසින්ම වැරදි බව ඉතා වැදගත් කාරණා වලින් මීට පෙර ඔප්පුකළා ඇත-මේ ලෝකයේ දවස් පතා සිඩවන්නාවූ දේවලින් මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බව ඔප්පු වෙනවාය කීමද ලෝකස්වභාව ධම්ය නොදත් අඥන කීමක්ය – දවස්පතා ඉරසඳ තාරකාදීය ගමන් කරන බව අපට පෙණෙන්ට තිබේ. මේ ගමන සිඩ වෙන්නේ දේවානුභාවයකින් නොව අහසේ නිරාධාරව පිහිටා තිබෙන ඒ වස්තුන්ගේ සවකීය ශක්තියෙන්ම බව ජොතිශ්ශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවේ. හේ මෙසේය,

### ''සිඩාන්ත සිරොමණියෙහි''

භූමෙ: පිණ්ඩ: ශශාඩකගඤක රවිකුජ්ජොර්කි නක්ෂසතුකඎ, වෘතේතම්ෘත්තොවෘත: සන්මෘදතිල සලිලවෙහාම තෙජොමයොයං නානහාධාර: සවශකෛතහව වියති තියතං තිෂ්ඨතී හාසහ පෘෂ්ඨේ, නිෂ්ඨං විශ්වඤ්චශශ්වත්සද නුජමනුජාදිතහ දෛතහං සමත්නාත්.

ලෝකයේ පංචමහා භූතයන්ගේ සවකීය බලයෙන් සිට්ටෙන්නාවූ දේවල් දේවානුභාවයෙන් වෙනවාය කියා නූගත් යමෙක් කීවාට ශාස්තුොද්ගුහණය කළා වූ පණ්ඩිත ලෝකයා ඒ අඳෙන කීම පිළිගන්නේ නැත. ලෝකය සහ එහි ඇත්තාවූ සියල්ල කම් සෘතු හේතුයන තුනෙන් හටගන්න බව පණ්ඩිත ලෝකයා ඒත්තු අරගෙණ දනට ඉවරය. පෘථිවාහාදිය සහ වෘක්ෂලතාදිය, සෘතු හේතුද්වයෙන් හටගන්න බව කිසිවෙකුට බිදහෙළිය නොහැකි වැදගත් සාක්ෂි සහිතව මගේ පළමුවෙනි පැශේදී ඔප්පුකළා ඇත. තවද මේ ලෝකයාට පිළිවෙල් කාරයෙක් නැතුව පිළිවෙළක් තිබෙන්ට බැරිබවත් අදහස් කාරයෙක් නැතුව අදහසක් තිබෙන්ට බැරිබවත් අපමිතුයා කියයි. මේ ලෝකයේ අපට පෙණෙන්ට තිබෙන පිළිවෙළ නම්, පඤ්චමහා භූතයන්ගේ නිරන්තර විපයඖසයෙන් යුත් පැවැත්ම පඤ්චමහා භූතයන්ගේ නිරන්තර විපයඖසයෙන් යුත් පැවැත්ම පමණක්ය, ඒ මහා භූතයින්ගේ පැවැත්ම ලෝකසවභාව ධම්ය මිස යම්කිසි දෙවිකෙනෙකුගේ අනාඥවක් ලෙස හෝ පිළිවෙළකට යෙදීමක් වශයෙන් හෝ සිඩවෙන බවට ඒ මහාභූතයන්ගෙන් හෝ එබඳු මැවුම්කාරයකුගෙන් හෝ කිසිම සාක්ෂියක් දනගන්ට ඇත්තේම නැත. එබැවින්, එසේ යමෙක් කල්පනා කරණවා නම් ඒ කල්පනාව ශාස්තුය නුගත් අඥන මිථාහ කල්පනාවක්ය. තවද, අප මිතුයා මේ ලෝකයේ සිඩවෙන්නාවූ සියළු දේම දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට සිඩවෙනවාය කියා අභවන්ට තැත්කරමින්, අදහස් කාරයෙක් නැතුව අදහසක් සිඩවෙන්ට බැරිය කියයි, මේ ලෝකයේ සිඩවෙන්නාවූ සියළුමදේ, දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට සිඩවෙනවා නම් එබව දනගන්ට පුළුවන් සාක්ෂියක් අහසෙන් හෝ පොළවෙන් හෝ පොළවෙන්ට ඕනෑය. එබඳු කිසිම

සාක්ෂියක් අහසෙන්වත් පොළවෙන්වත් ඇත්තේම නැති නිසා ඒ කීම ඉතා ලාමක මිථාාවක්ය. එපමණක් නොව මේ ලෝකයේ සිඩවෙන සියළුම දේ දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට සිඩවෙනවා නම්, දහස්ගණන් මනුෂායන් සමහ නොයෙක් නැව්හම්බන් කැඩී මූදේ ගිලී විනාශ වෙන්නේත්, ලක්ෂගණන් හේවායෝ යුඩවලින් පැරදී විනාශ වෙන්නේත්, සිය ගණන් මනුෂායෝ අභුරු ආකර ආදියට යටවී නිරාපරාධයේ විනාශවී යන්නේත් වසන්ගත රෝගවලින් ලක්ෂගණන් සේනාව යන්නේත් වසන්ගත රෝගවලින් ලක්ෂගණන් සේනාව මරුමුවට පැමිණෙන්නේත්, කෝටිගණන් මනුෂායෝ මැවුම කාරයෙක් නැත කියා අනාහාගම් වැළඳගන්නේත්, ඒ දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමටද? ඒවා සියල්ලම සිඩුවෙන්නේ දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට නම්, අනාාගම අදහන්ට එපාය කියා අපමිතුයාලා දේශනා කරන්නේ මන්ද? දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට සිඩවෙන්ට ඉඩනෑර මිනුයාලා ඔය කරණ වැඩේ දේවියන්ට විරුද්ඩව කැරළිගැසීමක් නොවේද? නැව් හම්බන්න කැඩී දහස්ගණන් සේනාව මූදේ ගිලී මරුමුවට පැමිණෙන්නේන්, දෙවීයන්ගේ අදහසේ අන්දමටනම, ඒ වේලාවල්වලදී එසේ සිඩවෙන්ට එපාය කියා දෙවියන්ට යදින්නේ මන්ද? සමහර පල්ලිවලට හෙනගසා කුරුස මොගොප්පු ආදිය සුනුවසුනුවී යන්නේත් දෙවීයන්ගේ අදහසේ අන්දමට නම්, ඒවා නැවත සල්ලි වියදම කරලා පුකෘතිමත් අනදුමට නම, එවා නැවත සලල වයදුම කරලා පුකෘත්මත් මන්ද? දෙවියන්ගේ අදහස සිඩ්වෙන්ට ඉඩ ඇරියාම නරකද? ඒ කොයි හැටි වෙතත්, අනිත් කාරණා ගැණ දෙවියෝ නොසලකා උන්නත් පල්ලිවලට හෙන ගහද්දී නිකම බලා උන්නා නම් නොහොත්, දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට පල්ලිවලට හෙන ගැස්සෙව්වානම් ඒක තදබල අඥනකමක්ය, එබළු අඥන දෙවියෙක් ඉන්නවාය කියා යමෙක් හිතනවානම් ඔහු යෙහෝවඃටත් වඩා තදබල අඳෙනයෙක් බව පැහැදිලිව ඔප්පුවෙනවා ඇත. මේ ඉහත දක්වූ කාරණා ගැණ කල්පනාකර බලනකල මේ ලෝකයේ සිඩවෙන්නාවූ දේට, කිසිම අදහස් කාරයෙක් නැති බවත් සියල්ල කමානුරූපවූ පරිද්දෙන් සහ සවභාව ධණිනුකූලව සිඩවෙන බවත් සක්සුදක් මෙන් ඔප්පු වෙනවා ඇත.

තවද අහසත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත් පැවැත්මට ආවේ, ආපො, තේජෝ, වායෝ යන ධාතූත් පෘථිවිධාතුව සමග සංසගී වීමෙන්ය කියා මවිසින් කීවායයි, අපමිතුයා කී බව මෙහි සිටිත්නත්ට ඇහුනාට අනුමාන නැත. නමුත් එබදු කීමක් මම කීවේ නැති බවට මෙහි සිටින සියල්ලෝම සාක්ෂි දරණවාට අනුමාන නැත. නමුත් අප මිතුයා මෙබදු මුසාවාද කියන්නේ නිරිඔතප් නැති නිසායයි කල්පනා කරමි. තවද, ඔර්ලෝසුවක රෝද කටු ආදිය එහි කර්තෘ විසින් කාලපුමාණය දනගන්නා අදහසින් පිළිවෙළකට යෙදුවාක් මෙන් ලෝකයෙහි පවත්නා ධාතූන් යෙහෝවෑ විසින් පිළිවෙලකට යොද මේ ලෝකය මැව්වාය කියාද, ඒ ධාතූන් පිළිවෙළකට යෙදුවොත් මිස නැත්නම් මේ ලෝකය හටගැන්මට ඒ ගැන අදහසක් උපදවන්ට වත් පිළිවෙලක් යොදන්ට වත් ඒ ධාතුවලට පුළුවන් කමක් නැත කියා අපම්තුයා කියයි. මේ කීමට අපි දෙන උත්තර මෙසේය–ඔර්ලෝසුවක් දෙස බලන කෙනෙකුට ඒ ඔර්ලෝසුව යමක් විසින් සාදපු එකක්බව දනගැනීමට එහිම නොයෙක් කාරණා තිබේ. නමුත් මේ ලෝකය එසේ යම්කිසි කතිවෙරයෙක් පිසින් මාවාපු එකක් බව දනගන්ට පුළුවන් කිසිම කාරණයක් ලෝකයේ කිසිම වස්තුවකින් පේන්ට නැත. ඔර්ලෝසුව යම කෙණෙක් විසින් කළාවූ වැඩක් බව දනගන්ට තිබෙන කාරණා වලින් සමහරක් නම, දකිරෝද එකකට එකක් අමුනා කිබීම, ඒ රෝද මැණික් ගල් උඩ සවිකර තිබීම, එහි පිටතින් ලක්ෂණ කැටයම් කපා තිබීම ආදියයි, මේ ලෝකයේ පවත්නා ධාතූන්ද, එසේ යමෙක් විසින් පිළිවෙළකට යොද තිබෙන්නේ කවර මැණික්ගලක් උඩද? වායෝ ධාතූව සවිකරලා තිබෙන්නේ කවර මැණික්ගලක් උඩද? වායෝ ධාතූන්ගෙන් දනගන්ට ඇත්තේම නැත. ඉන්නිසා ධාතු දෙවියෝ විසින් පිළිවෙලකට යෙදුවාය කීම, ලෝකසාවාව ධාමීය නොදත් අනුවන කමය, සවනාව ධාමීය කියන්නේ, ඒ ඒ ධාතූන්ගේ සවනාගක්තියෙන් පවත්නා අවිනිර්භෝගාකම්ණාදී ගුණයන්ට සහ ලෝකය උත්පාද කරවන කියන්නේ, ඒ ඒ ධාතූන්ගේ සවහාශක්තියෙන් පවත්නා අවීතිර්භෝගාකෂ්ණාදී ගුණයන්ට සහ ලෝකය උත්පාද කරවන බලයටයි, තේජෝ ධාතුව නීලාදිසව් වණියන්ගෙන් යුක්තය. එ බව ''තතු තෙජොධාතුඃ සව්වණිනං පුහවඃ'' යන සුශුත පාඨයෙන්ද ඔප්පුවේ. එය දේදුන්නෙන් සහ පලිභු වෙන්ද බලා දනගන්ට පුළුවන. එපමණක් නොව එක එක ධාතුවක් සුඛාෂ්ඨක රූපයයි කියන ලද පෘථිවී, ආපස්, තෙජෝ වායු වණි, ගන්ධ, රස, ඕජා, යන අවීතිර්භෝගරූප කලාපයන්ගෙන් යුක්තය, ඒ ඒ ධාතූන්ගේ සංයෝජිත රූපකලාපයන් සහ අනේකරූපයන් උපදවන බලය, ආකෂ්ණගුණය යන මේ සවභාව ධම්යෙන් යමෙක් විසින් අමුතුවෙන් අන්තගිත කළාවූ සවභා ගුණයෝ නොවේය. ඒ ධාතූන්ගේ පවත්නා සංයෝජිත ගුණයෝ හා වෙත්. මෙසේ ඒ ඒ ධාතූන්ගේ පවත්නා සංයෝජිත

ගුණයෙන් හා උපදවන බලයෙන්ද, ආකෂ්ණ ශක්තියෙන් කම්, සෘතු, හේතු, යන මේ තුනෙන් ලෝකය හටගන්නවා මිස දෙවිකෙණෙක් විසින් ධාතු පිළිවළකට යොදපු බවක් ලෝකයේ කිසිම දේකින් දනගන්ට නැත. තවද, අපමිතුයා, සවභාව ධම්ය කියන වචනයේ හරි අථ්යවත් දන්නවානම් දෙවියෝ විසින් ධාතු පිළිවළකට යොද ලෝකය මැව්වාය කියා කියන්නේම නැත. සවභාව ධම්ය කියන්නේ යමකිසි දවායක සවශක්තියෙන් පවත්නා උත්පාද කරවන බලය ආදි ගුණයන්ටයි - එසේම කලින් කල ලෝකය හට ගැණීමද විනාශ වීමද ඒ ඒ ලෝකධාතුන්ගේ සවශක්තියෙන් පවත්නා බලසමපන්න ගුණය හෙවත් සවභාවධම්යයි.

# ''ඒ බව විෂ්ණු පුරාණයෙහි''

ආකාශාජ්ජායතෙ වායුවායොරුත් පදහාතෙරවී:, රවෙරුත්පදහ තෙ තොයං, තොයාදුත් පදහාතෙමහී මහිසංලීයතෙ තොයෙ, තොයං සංලීයෙතෙ රවෞ, රවී: සංලීයතෙ වායෞ, වායුර්තහසීලීයතෙ.

මෙසේ උත්පාදස්ථිති හංගතුයෙනුත් සියළු සංස්කාර ධම් යන්ගේ තත් සවහාව වෙනස් කරන්ට හෙවත් අනාාකාරයකට හරවත්ට කිසි කෙනෙකුටවත් නොහැකිය. එමෙන්ම නොතිබුනාවූ ධාතුගතියක් සංයෝජිත කරන්ටද, පවතින්නාවූ යම්කිසි ධාතු ගතියක් එයින් වෙන් කරන්ටද දිවා-බුහ්මාදී කිසිවෙකුටත් නොහැක්කේමය - ඊට කාරණයක් නම් - කොසඹ ඇටයක් උක් රසයෙහි කිරි සහ මී පැණි වත්කරමින් රෝපණය කළත් එහි තිත්ත ගතියවූ සවහාව ධම්ය, අත්හැරෙන්නේම නැත. – එසේම දුර්ජනයාට කොපමණ ගුණ යහපත් කම් කළත් ඔහුගේ දුර්ජන ගතියවූ සවහාව ධම්ය, අත්හැරෙන්නේම නැත.

## ''ඒ බව සුභාෂිතයෙහි''

| <b>ල</b> කාලතක් |   |    | ගුණ කළත් දුදනන්හට අසු       | බ        |
|-----------------|---|----|-----------------------------|----------|
| æ               | ක | ක් | පමණවත් නොකෙරෙති පිරිය ලො    | බ        |
| එ               | Ĉ | ක් | රසෙහි සැදුවත් නිඹ 'බිජු කිර | ඔ        |
| Ĉ               | Ç | ක් | තිත්තමය ගැබ පස තුලරහි නි    | <b>®</b> |

## එසේම ''රසවාහිනියෙහි''

යථාසංවඩ්යිකො නිම්බො, මධුබිරොද සිද්වනා, නයාතිමධුරං කංවො, පකාරසමසකං කකං

තවද, මේ ලෝකයෙහි තිබෙන සියල්ලෙහි පවත්නා සවභාව ධම්ය දෙවියත් විසින් ධාතු පිළිවෙළකට යොදද්දී ඒ ඒ ධාතුන්ට සහ ඒ ඒ අයවළුන්ට සංයෝජිත කළාවූ සවභාව ධම්යයි කියා කියනවානම් කොපමණ ගුණ යහපත්කම් කළත් අත්නොහරිණ කයනවානම කොටමෙක් ගුණ යහිටත්කම කළත් අත්නොහිටණ ලද දුර්ජනයාගේ දුර්ජනගතියවූ සුවභාවධම්යත් ඒ දෙවියන් විසින් පිහිටෙව්වාවූ සුවභාව ධම්යක්ද? නැතහොත් ඔහුගේ ජම්මගතියෙන් පිහිටියාවූ සුවභාව ධම්යක්ද? ලෝකයෙහි පවත්නා සියළුම සුවභාව ධම්යන් දෙවියෝ විසින් පිහිටෙව්වාවූ සුවභාව ධම්යන්යයි, කියනවානම් දුර්ජනයාගේ දුර්ජන සුවභාව ධම්යත් දෙවියෝ විසින් පිහිටෙව් එකක් වෙන්ට ඕනෑය. ඒක ධම්යත් දෙවියෝ විසින් පිහිටෙව් එකක් වෙන්ට ඕනෑය. ඒක දෙවියෝ විසින් පිහිටෙව් සවහාව ධම්යක් නොවේය කියනවානම්, ධාතුන්ගේ පවත්නා සවහාවධම්යත් දෙවියන්ගේ පිහිට වීමක් නොවන බව එයින්ම ඔප්පුවේ. ඒ ධාතුන්ගේ සවහාවධම්ය පමණක් දෙවියෝ පිටට ආරූඪ කරගන්ට ආවොත් දුර්ජනයාගේ සවහාව ධම්යත් ඔහු පිටටම ආරූඪ වෙනවාට කිසි සැකයක් නැත. මක්නිසාද මේ ලෝකයේ දෙවියන් නොදැනුවත්ව කෙසගක් පමණවත් වැටෙන්නේ නැත කියන නිසා දුර්ජනයාගේ දුර්ජන සවහාවත් දෙවියන් විසින් පිහිටව එකක් බව පෙණෙනවා ඇත. එබැවින් එසේ දුර්ජන ගති පිහිටවන දෙවියෝ යුහුපත් කෙනෙක් වෙන්ට බැරි බවත් එසේම දර්ජනයෙක් බවත් යහපත් කෙනෙක් වෙන්ට බැරි බවත් එසේම දුර්ජනයෙක් බවත් යන්තම් මොළේ ඇති අයෙකුට පවා කල්පතා කරන්ට පුළුවන. ඉන්නිසා එබඳු දුර්ජන දෙවිකෙනෙක් මේ ලෝකයේ ඉන්නවාය කියා යමෙක් විශ්වාස කරණවානම්, ඔහු යෙහෝවඃටත් වඩා මහත්වූ දුර්ජනයෙක්ය. තවද අපො, තෙජො, වායෝ යන ධාතුයේ යෙහෝවෑගේ එක්තරා වාාවසථා කුමයකට එකභව නිරන්තරයෙන් කුියා කරමින් යෙහෝවෑගේ අභිපුාථිය ඉෂ්ට කරනවාය කියා අප මිතුයා කියයි. නමුත් මේ කීම මේ ලෝකයේ සිඩවෙන කිසිම දේකින් දැනගන්ට නැත. ඊට කාරණයක් නම් වායෝ ධාතුව සහ තෙජො ධාතුවෙන් අධික වේගය සහ බලය කරණකොට ගෙණ සිඩවෙන්නාවූ අකුණු වැදීම එනම් හෙන වැදීම සමහර පල්ලිවලට සහ කුරුස වලටත් බලවත් අන්දමට වැදී ඒවා සුණුවිසුනු වී යන බව අපට දකින්ට ලැබේ. ඉතින් 'අපො තෙජො වායො යන, ධාතුන් දෙවියන්ගේ එක්තරා වාවසථා කුමයකට එකහව නිරන්තරයෙන් කියාකර-මින් ඔහුගේ අදහස ඉෂ්ටකර දෙනවා සැබෑනම් ඒ දෙවියන්ට නොයෙක් පුදපූජා සහ යාඤාව් කිරීමට සාදගත්ත පල්ලිවලට කුමට හෙන ගසාද? මේ කාරණයෙන්ම ඒ ධාතු දෙවියන්ගේ වාවසථා කුමයකට එකහව කියා නොකරණ බවත් ඒවායේ සවභාව ධම්යේ අන්දමට කියා සිඩවෙන බවත් තේරුම් යන්නේ නැද්ද? දෙවියෝ පල්ලි වලට සහ කුරුසවලටත් හෙන ගසා

ඒවා සුණුවිසුනුකර දමන අන්දමේ වාවසථාවක් සාදු ඒ වාවසථා-වට ධාතුන් යෙදුවාය කියා අප මිතුයා කියනවාද? එසේ කියනවා නම් එයින් හැඟෙන්නේ යෙහෝවඃ පල්ලි සහ කුරුස අදහනවාට අකමැති බව නොවේද? එසේ නම් අප මිතුයාලා ඒ දෙවියෝ අකමැති ඇදහිල්ල කරන්නේ කුමටද? තවද ධාතුන් දෙවියන්ගේ අදහස ඉෂ්ට නොකරණ බව බයිබලයෙනුත් ඔප්පුවේ. මෙමස්ය. මේ ලෝකයේ පවතින ධාතු සියල්ලම දෙවියන්ගේ අදහස ඉෂ්ට කරණවානම් දෙවියෝ තහනම් කළාවූ දේවල් සිඩ නොවන අන්දමට ඒ ධාතූන් පවතින්ට ඕනෑය–ඒක නිසා, අපි ඉතින් බයිබලයෙන් සොයා බලමු, දෙවියන්ගේ අදහසට විරුඩව යම් කාරණයක් සිඩවී තිබේද කියා–යෙහෝවඃ විසින් තහනම් කළාවූ ගහේ ගෙඩි සාතන් විසින් ඔහුට විරුඩව කැවෙවි බව බයිබලයෙන් අපට පේන්ට තිබේ. ලෝකයේ තිබෙන සියඑම ධාතූත් යෙහෝවඃගේ අදහසේ අන්දමට කියාකරණවා සැබෑ නම් ඒ තහනම් ගහේ ගෙඩි කඩාගන කන්ට හිදන වේලා-වේදී, ඒ කෑම දෙවියන්ගේ අදහසට විරුඬ බැවින් ඒ ගහේ ගෙඩි කඩාගන්ට බැරි අන්දමකට පැමිණෙන්ට ඕනෑය. එක්කෝ ඒ ගෙඩි කඩා ගත්තත් අනුභව කරන්ට බැරි අන්දමට කුණුවී යන්ට ඕනෑය. එසේ නැත්නම්, ඒ ගහේ ගෙඩි කෑම දෙවියන්ගේ අදහසට විරුඩ නිසා ඒ ගෙඩි කෑවායින් පසු වහ වෙන්ට ඕනෑය. ඒ කිසිත් සිඩවී නැති නිසා දෙවියන්ගේ අදහසට එකහව කිසිම ධාතුවක් කියා නොකරණ බව ඉතා අදහසට එකහට කිසම ධාතුවක් කුයා නොකරණ බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු වෙනවාය. තවද, තේජෝ ධාතුව දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට කුියා නොකරණ බව ඔප්පු වෙනවාය: ඒ මෙසේය, මනුෂායා ගැණ දෙවියන්ගේ අදහස මේ ලෝකයේ මනුෂායන් අපුමාණව බෝවෙන්ටත් පරමායුෂ වලදමින් ජීවත්ව සිටින්ටත් වෙන්ට ඕනෑය. මෙබළු අදහසක් දෙවියන් තුල තිබෙනවා නම් ඒ අදහසට අතිශයින්ම විරුඬව තෙජෝ ධාතුව කුියා කරණවා නම් දේව අදහසට එකහ නොවී තේජෝ ධාතුව කිුයා කරණ බව ඔප්පු වෙනවාය. ඒ මෙසේය. හදිස්සි-යෙන් හෝ යමකිසි අන්දිමකින් මනුෂායෙක් ගින්නට අසු වුතෝතින් ක්ෂණයකින් ඔහු ද මැරී යනවාය. ඉතින් දෙවියන්ගේ අදහස මනුෂාායා පරමායුස වළඳා ජීවත්ව සිටින්ට බැවින් ඒ අදහසේ අන්දමට තේජෝ ධාතුව, මනුෂාායාගේ සුහ සිඩියත් ආරක්ෂාවත් `පිණිස පණවනලද වාාවස්ථානුකූලව පවතින්ට ඕනෑය. නමුත් ඒ දේව අදහසට විරුඬව තේජෝ ධාතුව කියාකරණ බව පැහැදිලිව පෙනීයන නිසා දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට තේජෝ ධාතුව කියා නොකරණ බව ඔප්පු වෙනවාය. ආපො වායො යන ධාතූන් ගැනත් කල්පනා කර බලන විට දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට කියා නොකරන බව එසේම

ඔප්පු වෙනවාය. තවද මනුෂායාගේ ප්‍රයෝජනය පිණිස දෙවියෝ විසින් මවාපු නොයෙක් පලතුරු වෘක්ෂයන් චණ්ඩ වූ මහා වාතය විසින් මුලින් උදුරා සිඳ බිඳ දමයි. එසේම මනුෂායන්ට අාහාර පිණිස දෙවියන් විසින් මවාපු එළු බැටලු පරෙවි හරක් ආදී තිරිසන් සතුන්ද චණ්ඩවූ මහාවාතය විසින් සුණුවිසුණු කර දමයි. ඉතින් මේ කාරණා දෙවියන්ගේ අදහසට නොහොත් ඔහුගේ වාවස්ථාවට අතිශයින්ම විරුඬ නිසා වායෝ ධාතුව දේව අදහසේ අන්දමට ක්‍රියා නොකරණ බව ඉතා පැහැදීලිව ඔප්පුවෙනවාය. තවද, ආපොධාතුව නොහොත් විෂාව මනුෂායන්ගේ සැප ජීවිකාව පිණිස මනුෂාාවාසවලට වෂා කිරීම දෙවියන්ගේ අදහස වෙන්ට ඕනෑය. නුමුක්, ඒ අදහසට චීරුඬව නිෂ්කාරණයේ වෂාව මහා සමුදුයට වැස එහි යාතුා කරණ නැව හම්බන් ආදිය කඩා බිඳ දමා මනුෂායන්ටත් සමග මහක් විපත්ති සිඬකරණ බව අපට පේන්ට තිබෙන සතායක්ය. මේ කාරණයෙන්ද ආපො ධාතුව දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට කියා නොකරණ බවත් ඒවායේ පිහිටියාවූ සවභාගණධම්යේ අන්දමට කියා කරණ බවත් සක්සුදක් මෙන් පෙනීයන ඒකාන්ත සතායක්ය. මේ ආදී අනෙක කාරණා ගැණ නුවණින් පරීක්ෂා කර බලන කල මේ ලෝකයේ පවත්නා කිසිම ධාතුවක් යෙහෝ-වඃගේ අදහසේ අන්දමට කුියා නොකරණ බවත් එබඳු වාාවසථාවක් ඉෂ්ට කිරීමට ඒ ධාතූන්ට මනසක් ඇත්තේ නැති බවත් ඔප්පු වෙනවා ඇත.

තවද, දේව බලයකින් වෘක්ෂලතාදිය වැවෙනවා නම් යම් කිසිවෙක් ආපො, තෙජො, වායෝ යන ධාතූන් පෘථිවිය සමග සංසගී නොවෙනාකාරයකට යමකින් වසා තිබුවොත් කොපමණ කලක් ගියත් එහි වෘක්ෂලතාදියක් හට නොගන්නේ මන්ද කියාත්, දුව්ල මනුෂායෙකුගේ කියාවකින් එයාව එනම මැවීම වලකින හෙයින්, ඒ මැවුම් කාරයාට වඩා මනුෂායන් බලවත්තයෙක් බවත් ශුෂ්ඨයෙක් බවත් සැක නැතුව ඔප්පුවෙන බව තර්කානුකූලව මව්සින් ගෙණහැර දක්වූ ඒ කාරණා වලට පිළිතුරු වශයෙන් අප මිනුයා කියන්නේ ගිණි තිහක් පමණ වටිනා ඔර්ලෝසුවක් නමුත් එහි සවහාව නොදත් ළමයෙකුට පවා නරක් කරන්ට හෙවත් එහි ගමන වලක්වන්ට පුළුවන. නමුත් ඒ ලමයා ඔර්ලෝසුව සැදූ තැනැත්තාට වඩා ඤාණවන්තයෙක්වත් බලවන්තයෙක්වත් වෙන්ට බැරිය. එසේම, යමෙක් වෘක්ෂලතාදියේ හටගැණීම වැලැක්වූවාට ඔහු දෙවියන්ට වඩා දොණවන්තයෙක්වත් බලවන්තයෙක්වත් බලන්තයෙක්වත් වෙන්ට බැරිය කියාය. මේ කියමනට අපි දෙන උත්තරය මෙසේය. මේ ලෝකය යම්කිසි දෙවිකෙනෙක්

වීසින් මවනු ලැබුවා නම් ඔහු මහත් බලවන්තයෙක් සහ ඥාණවත්තයෙක් වෙන්ට ඕනෑය. ඉත්නිසා, ඒ මැවිල්ල ගුණය පමණක් පුකාශ කරණ ලද්දක් නොව ඥාණය සහ මහත්වූ බලය පුකාශ කරණ කිුයාවක්ය. ඔර්ලෝසුව යමෙකුගේ බලය පුකාශ කරණ වස්තුවක් නොව ඥාණය පුකාශ කරණ ලද වස්තුවක්ය. එම නිසා සව්බලධාරි දෙවි කෙනෙකුගේ මහත් වූ බලය පුකාශ කිරීම පිණිස මැව්වාවූ මේ ලෝකය දුව්ල මනුෂා-යෙකුගේ ඥාණය පුකාශ කරණලද ඔර්ලෝසුවකට සමාන කිරීම අතීශයින්ම වැරදිය. යමකිසි මනුෂායෙකුගේ නමුත් ඥාණය සහ බලය පුකාශ කිරීම පිණිස සැදුවාවූ වස්තුවකට නම්, සමාන කර බැලීම තර්ක ශාස්තුයටත් එකහය, ඉන්නිසා අපි එබඳු වස්තුවත්ට සමාන කර බලමු. කාලතුවක්කුව රාජ බලය සහ දොණය පුකාශ කරණ ලද වස්තුවක්ය. එබඳු කාලතුවක්කුවකින් නික්මෙන වෙඩි පහරක් වලක්වන්ට දුවීල මනුෂායෙකුට කිසිසේත් නුපුළුවන. මක්නිසාද, ඒ කාලතුවක්කුව රාජබලය සහ ඥාණය පුකාශකරණ පිණිස සාදනලද බලසම්පන්න බඩුවක් නිසාය. එමෙන්ම මේ ලෝකය සවීබලධාරී දෙවිකෙනෙක් වීසින් මවනු ලැබූ වස්තුවක් නම්, නොහොත් එබඳු දේව බලයකින් වෘක්ෂ ලිතාදිය වැවෙන්ට අධිෂ්ඨාන කර තිබෙනවා නම් දුව්ල මනුෂායෙකුගේ කියාවකින් ඒ බලසම්පන්න දෙවියන්ගේ අධිෂ්ඨානය කිසිසේත් වලකින්ටම බැරිය. කුමක් මෙන්ද කාලතුවක්කුවකින් නික්මෙන වෙඩිපහර දුව්ල-යෙකුට වලක්වන්ට බැරුවාක් මෙන්ය. මේ කාරණයේන්ද ලෝකය දෙවිකෙලෙනක් විසින් නොමැව් බවත් පංචමහා භූතයන්ගේ පවත්නා සමහාව ධම්ය පරිද්දෙන් හටගන්නා බවත් හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පු වෙනවාය. තවද දුව්ල මනුෂායෙකුගේ කියාවකින් ඒ මැවුම් කාරයාගේ බලසම්පන්න මැවිල්ල හෙවත් වෘක්ෂ ලතාදිය වැවේවයි, යන බලවන්ත අධිෂ්ඨානය මනුෂායෙකුගේ සුඑ කියාවකින් වලකින හෙයින් ඒ මැවුම් කාර්යාට වඩා මනුෂායා බලවන්තයෙක් බවත් **ලෙුෂ්ඨ**යෙක් බවත් ඔප්පු වේනවා ඇත. ි ඒ කුමක් මෙන්ද චීනුන්ගේ බලසම්පන්න කාලතුවක්කු ජපන් ආණ්ඩුවේ කාල-තුවක්කුවලින් අභිභවනය කරන්ට යෙදුනා ඇත. ඒ කාරණ-යෙන් චීනුන්ට වඩා ජපන්නු බල වන්තයෝ බව මුලු ලෝකයා ඒත්තු ගත්තා සත්තකය. එමෙන්ම සව්බලධාරී දෙවියන්ගේ මැවිල්ල හෙවත් වෘක්ෂ ලතාදිය වැවේවයි, යන බලසම්පන්න අධිෂ්ඨානය මනුෂායෙකුගේ කියාවකින් වලකින හෙයින් ඒ දෙවියන්ට වඩා මනුෂායා බලසම්පන්න බවත් ඔප්පු වෙනවා සත්තකය. මෙසේ මනුෂායෙකුටත් වඩා දුව්ලවූ දෙවියෙක් විසින් මේ ලෝකය මැව්වාය කියා යමෙක් විශ්වාස කරණවානම

ඔහුට වඩා අඥානයෙක් අවාසනාවන්තයෙක් තවත් මේ ලෝකයේ ඇද්ද? මනුෂායෙකුටත් වඩා දුර්ලවූ දෙවියෙකුට මෙබඳු ලෝකයක් මවන්ට පුළුවන් නම් ඔහුට වඩා බලසම්පන්නවූ මනුෂායොට මෙබඳු ලෝකවල් දහස් ගණන් මවන්ට පුළුවන් වෙම ආදි කාරණා ගැන නුවණින් කල්පනා කර බලන කල ලෝකය කිසිම දෙවිකෙනෙක් විසින් නොමැර් බවත් පංච මහා භූතයන්ගේ සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් කලින් කල හටගැණීමත් විනාසවීමත් සිඩවෙන බවත් ඒ උත්පාදස්ථිති හඩගතුයෙන් යුත් පරම්පරාවගේ මුල්වූ මුලක් හෝ අන්තිමයක් හෝ නැති බවත්, නාාායමීමාංසාදි ශාස්තුානුකුලව ඔප්පු වෙනවා සත්තකය.

තවද, මේ ලෝකය දෙවිකෙනෙක් විසින් නොමැව් බවත්, කම්, සෘතු හේතු යන මේ කාරණයන් හේතුකොටගෙණ පංචමහාභූතයන්ගේ විපೄිසයෙන් යුත් සවහාවධම්යවූ පරිද්දෙන් හටගන්නා බව සංකා රහිතව දනගැනීමට මවිසින් ගෙණුහැර දක්වූ වීදුරු භාජනයේ නිදර්ශනය ගැණ අප මිතුයා කියන්නේ වීදුරු භාජනය සේදුවාට එහි තිබෙන සියුම් දුවා සහිත වාතය නැති වෙන්නේ නැති බවත් ඒ වාතයේ පෘථිවිය සෑදීමට ඕනෑ නැති වෙන්නේ නැත බවත් ව වාත්ෂය පැටස සෑදීමට සවා කරණ දවා තිබෙන බවත් ඒ දවා සෑදී තිබෙන ඒවා මිස අමුතුවෙන් සෑදෙන්නාවූ දේවල් නොවන බවත්ය. මේ කීමෙන් අපේ කීම ඔප්පුවුනා මිස මැවීමක් ඔප්පු වෙන්නේ නැත. (පස්වීස්සත් විසිපහය කීවාක් මෙන්) වාතය සමග පෘථිවීය හටගත්ත දවා තිබෙන බවත් ඒවා දනට සෑදී තිබෙන ඒවා මස අමුතුවෙන් සැදෙන ඒවා නොවන බවත් අප මිතුයාම කියයි. අපි කියන්නේත් ඒ දවා අමුතුවෙන් සෑදෙන්නේවත් යමෙක් විසින් සෑදන්නේවත් නැති බවත් ඒවා සදු කාලේටම නොයෙක් අත විපර්යාස වෙමින් පවත්නා බවත්ය. ඒ දුවා පොරෙක අත වපරයාස වෙමත් පවත්තා බවත්ය. ඒ දුවා සාදන්ට හෝ මවත්ට කිසිම මනුෂායෙකුට හෝ දෙවියෙකුට නුපුළුවන. එපමණක් නොව ඒ දුවා ලෝකයේ සියලු කල්හිම විපර්යාසයෙන් යුක්තව තිබුනු නිසා දෙවියෙකුට ඒවා මවත්ට ඕනෑ කරන්නේ නැත. ඒවායේ කිසි අඩු පාඩුවක් නැත. තවද ඒ වාතය සමග සදකාලේටම පවතින්නාවූ ඒ සියුම දුවා වලින් පෘථිවිය හටගන්නේ දේවබලයකින් නොව ඒවායේම පචිතින තිරන්තර විපර්යාස සවභාවයෙන් සහ උත්පාද කරවන බලයෙනුත් සෘතු ගුණය කරණකොටගෙණය. සෘතු ගුණය නැත්නම් ඒ වාතය සමග තිබෙන සියුම් දුවා එකතුවී පෘථිවියක් හටගන්නේ නැත. ඒ පෘථිවිය හටගන්වන සෘතුව නම් ශිශිර සෘතුවයි. මේ සෘතුවගේ අධික බලය අන්ධකාරය කරණකොට ඉගණ සම්පූණී වෙනවාය. මෙසේ අන්ධකාරය සහ ශිශිර ඍතුගුණය ඒ වීදුරු භාජනය තුලට ඇති කරදෙන පිණිස එහි

පිටතින් කළු ඉටිරෙදි කැබැල්ලක් දවටා ගැඹුරුවූ ජලයක බහා කාලයක් තිබෙන්ට අරිණ බව දතයුතුයි. ඒ උපකුමයෙන් වීදුරු භාජනයේ ඇතුල්ට ශිශිර ඍතුගුණය\* සම්පුාප්ත වීමෙන් එහි වාතය§ සමග තිබෙන සියුම දුවා එකතුව කුඩාවූ පෘථිවී පටලයක් හටගන්නවාය. ඒ පෘථිවියගේ හේතුවෙන් සහ එහි තුල තිබෙන වාතය සමග අවිනිර්භෝගවූ ආපො තේජො යන ධාතූත් වායෝ ධාතුවත් සමග පෘථිවි ධාතුව ආශුය කිරීමෙන් හෙවිත් සීතෝෂ්ණාදී ඍතුගුණයෙන් එහි ඉතා සියුම වෘක්ෂ-ලතාදිය හටගන්නවාය. ්ඒ වෘක්ෂලතාදිය නිසා සියලුම බීජ ජාතීන්ද, කම්ය නිසා සියලු සත්ව විගියන්ද ඒ වීදුරු භාජනය ඇතුලේ හටගෙන තිබෙන බව හස්තාමලකයක් මෙන් පේන්ට තිබෙන සනායක්ය. ඉතින් ඒ වීදුරු භාජනය ඇතුලේ ඒ කුඩා ලෝකය මැව්වේ යෙහෝවඃ නොවන බවත්, ධාතුන්ගේ වීපයඖසයෙන් යුත් සවභාව ධම්යේ අන්දමට කම්, ඍතු, හේතු, යන තුන්දෙනාගේ සම්පුාප්තිය කරණුමකාටගෙණ බවත් ඉරහඳ මෙන් පේන්ට තිබෙන ඒකාන්ත සතාායක්ය. ඉතින් ඒ කුඩා ලෝකය දෙවිකෙනෙක් විසින් නොමවා හට ගත්තාක් මෙන් මේ මහත්වූ ලෝකයත් එසේම හටගන්නට බැරි මන්දුයි කියා කල්පනා කරන්ට නරකද? දෙවිකෙනෙක් නැතුව කුඩා ලෝකයක් හටගන්නා බව අපට පේන්ට තිබෙන නිසා මේ ලෝකය කිසිම දෙවියෙක් වීසින් නොමැව් බව කිසි සැකයක් නැතුව ඔප්පු වෙනවාය. එමනිසා කිස්තියානි ආගම සම්පූණි-යෙන්ම අක්හැර දමන්ට වටිනවාය.

තවද, ලෝකය කල්පාන්තරයකදී දලාගිය බවත් අඑත් ලෝකයත් සැදීමට අළුපමණවත් පරණ ලෝකයෙන් ඉතුරුනුනු බවත් බුඩාගමේ උගන්වා තිබෙනවාය කියාද එම නිසා දනට මේ පවත්නා දේට සහ සත්වයාටත් පටන් ගැන්මක් තිබුනු බව එම කාරණයෙන් ඔප්පු වෙනවා කියාද එසේ පටන් ගැන්මක් තිබුනාවූ මේ ලෝකය මැවුම්කාරයෙක් නැතුව පැවැත්මට ආවේ කෙසේද කියාත්, අප මිතුයා අසයි. මේ ඇහීමට අපි දෙන උත්තර මෙසේය—මේ ඇහීම දන් අහන්ට ඕනෑ කරණ එකක් නොවේය, මක්නිසාද, ලෝකය මැවුම්කාරයෙක් නැතුව හටගත්තාවූ අන්දම සාක්ෂි සහිතව පළමු වාරයේදී ඔප්පු කළා ඇත. එම සාක්ෂි කිසිවෙකුට බිඳහෙලන්ට බැරි නිසා දිගින් දිගට මේකම ඇහීම නිෂ්පුයෝජනය ඇතිව නැතිවන සවභාවෙන්

<sup>\*</sup> ඒ ශිශිර සෘතු ගුණය කරණකොටගෙණ හිම හටගන්නා බව දක යුතුයි. § වායවාදී ධාතූන් සමග අවිනිර්භෝගව පවත්නා පරමානු සංඛ්යාත

සුබම දුවාායන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන් ඒ කුඩාවූ පෘථිවි පටලය හටගන්නා බව දතයුතුයි.

යුත් පරම්පරාවගේ පටන් ගැන්මක් වත් අන්තිමයක්වත් නැත, කීමෙන් පුකාශවෙන්නේ කල්පෝත්පත්තියට පටන් ගැන්මක් වත් අන්තිමයක් වත් නැතැයි කීම නොව එසේ කල්පයෙන් කල්පයට ඇතිව නැතිවන සවභාවයෙන් යුත් පරම්පරාවගේ, පටත් ගැන්මක් වත් අන්තිමයක්වත් නැති බවය. මෙපමණවත් තේරුම නොගෙණු උත්තර දෙන්ට එන එක පණ්ඩිතයන්ට හිනාවට කාරණයක්ය, එසේ කල්පාන්තරයකදී ලෝකය අළු පමණවත් ඉතුරු නොවී ගින්නෙන් දලා ගියත් වාතය ආදී ධාතුන් සමග සංයෝජිතවූ සුඩාෂ්ටක රූපයයි කියන ලද පෘථිවි, ආපස්, තෙජො, වායු, වණී ගත්ධ, රස ඕජා, යන අවිනිර්භෝග රූපයන් සූක්ෂමාකාරයෙන් අවිනාසව පවත්නා බැවින් සෘතුව කරණ කොට ගෙණ පෘථිවි පච්ත වෘක්ෂලතාදිය හටගණියි. එම ශිශිර ඍතුවගේ සම්පුාප්තිය අන්ධකාරය සහ සවභාවධම්ය හේතුකොට ගෙණ සිබවෙයි. එක් කල්පාන්තරයකදී ලෝකය අඵ පමණවත් ඉතුරු නොවී ගින්නෙන් දලා විනාසවී ගියාම පනලාවූ ඝනාන්ධකාරය සහ ආකාශාදී ධාතුන් පමණක් ඉතුරු වෙයි. ී එම අන්ධකාරය නිසා සහ සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් ශිශිර සෘතු වගේ සම්පුෘප්තිය සිඩවෙයි. එම සෘතුව කරණකොට ගෙණ ආකාශාදී ධාතුන් සමග සංයෝජිත වූ පරමානු සංඛාාත සුඛම දවා ඒකරාසිවී කිනිහිරිමලකට බඳු වණී ඇති පෘථිවි පටලයක් හටගණියි. එම පෘථිවි පටලය කුමයෙන් වැඩී ගොස් මේ මහා පෘථිවිය හටගන්නවාය, (මෙසේ පෘථිවිය සහ පථිත වෘක්ෂලතාදිය) සීතෝෂ්ණාදී සෘතු ගුණයන් නිසා හට-ගන්නා බැවින් සෘතුජය සියඑම බීජ ජාති වෘක්ෂලතාදී හේතුවෙන් හටගන්න බැවින් හේතුජය–සියළුම සත්වයන් කම්යෙන් හටගන්නා බැවින් කම්ජය–මෙසේ කම් සෘතු හේතු යන කාරණා තුණෙන් මේ ලෝකය හටගන්නා බව කිසි සැකයක් නැතුව දනගැණීමට ඉහත දක්වූ වීදුරු භාජනයේ නිදර්ශණය ඉතා වැදගත්ය, එම කාරණයෙන් මැවුම්කාරයෙක් නැතුව ලෝකය හටගන්න බව සක්සුදක්මෙන් ඔප්පුවෙනවාය–

තවද, එම සත්වයන්ගේ ආධානත්මික රූප කලාපයන් පමණක් පළමුවෙන් හටගන්නා කල පූව් කම්බලයෙන්ම හටගණියි.

## ඒබව අභිධමාවකාරයෙනි.

රුපං නිඛ්බත්තමානන්තං සබ්බෙසංපනපාණිනං, පඨමංකම්මතොයෙව, නිඛ්බත්තතිනසංසයො–

එම අධාාත්මික රූපකලාපයත් ආශුය කොටගෙණ නැවත, චීත්ත, ඍතු, ආහාර යන තුන්කාරණයන් නිසා අතරතුරක් හෙවත් නැවතීමක් නැතුව බාහිර වූ රූපකලාපයෝ පහළවී මහත්වූ ආත්මභාවාදිය හටගණියි. මෙසේ සත්වයා සම්බන්ධ ආධාාත්මික බාහිර රූපයන්ගේ හටගැණීම පරමාරී ධම්ශාස්තුානුකූලව දනගන්ට ඕනෑය. එබදු උතුම් ශාස්තුයන්ගේ දන ගැණීමක් නැති උදර හරණයෙහි පමණක් ඥාණය ඇති අ ඥාණයින්ට එම ඒකාන්ත සතා ධම්යන් දනගන්ට පුළුවන් කමක් නැත. තවද, මේ මනුෂාා ලෝකයෙහි පුර්මයෙන් මනුෂායෙන් හටගත්තේ බුහ්මයන්ගෙන්ය. පුර්ම කල්පිකයෝ නම් එම බුහ්මයෝය. ඔවුන් පුණාක්ෂයවීමෙන් බඹලොචීන් අවුත් අඑත් ලෝකයෙහි වාසය කළාහුය. තවද, මැවුම් කාරයෙක් නැතුව මේ ලෝකය පැවැත්වීමට ආවේ කොහොමදයි කියා අසන අප මිතුයාගේ ඇසීමට අපි දෙන ලුහුඩු උත්තරය නම් මෙහි ඉහත දක්වූ අන්දමය. පුළුවන් නම් මේ කියමන් තර්ක වාාකරණනාය මීමාංසාදි ශාස්තු වලින් බොරුබව ඔප්පු කළ යුතුයි. එබදු කියමනක් එම ශාස්තු වලින් පෙන්වන්ට නම් අප මිතුයාට අමුතුවෙන් එම ශාස්තු පාදගන්ට වෙනවාට අනුමාන නැත.

තවද, ''මනුෂායා මව්පියන් හැර භායඛාවට ඇළුම් වෙනවාය, යන වචන ස්තී දුටු හැටියේම ආදම කීවේ නැත කියාද, එසේ කීබව පුළුවන් නම අපට ඔප්පු කරන්ටය කියාද, අප මිතුයා අපෙන් ඉල්ලා සිටින හෙයින් එම වචන කීවේ ආදමද මෝසෙස්ද කියා මෙහි සිටින්නන්ට තේරුම් යන පිණිස එම පරිච්ඡෙදය මදක් ඉහලට සිට කියවා තේරුම්කර දෙමි, ඒ මෙසේය උත්-පත්ති, 2, 23, 24. ''එවිට ආදම් මේ කැනැත්තී මාගේ ඇටවලින් ඇටය, මාගේ මාංසයෙන් මාංසයය, මනුෂායාගෙන් ගත් බැවින් මතුෂා ස්තීයයි නම් ලබන්නීය, එබැවින් මනුෂායා තමන්ගේ මව් පියන් හැර කමාගේ භායඖවට ඇලුම වන්නේය, ආදම යන නාමපදයෙන් පටන්මගණ වන්නේය යන භවනක් කිුිිිියා වෙන් අවසාන වූ මේ වාකාය ආදම් විසින්ම කියාපු බව යන්නම වාාකරණ ශාස්තුය උගත් ලමයෙකුට පවා තේරුම් යනවාට අනුමාන නැත. පද පූරණාට්යෙහිවූ එබැවින් යන නිපාතපද-අනුමාන නැත. පද පූරණාථියෙහිවූ එබැවින් යන නිපාතපද-යෙන්ද, ඒ වාකායෙහි සියළු පදයන්ගේ සම්බන්ධය පුකාශ වෙයි, මෙසේ වාාකරණ ශාස්තුානුකූලව බලන කල ආදම්, යන කර්තෘ විසින් එම වචන සියල්ලම කියා වන්නේය, යන කියාවෙන් අවසාන කරපු බව පෙනේ. එවිට ආදම් මේ කැනැත්තී මාගේ ඇටවලින් ඇටය, මාගේ මාංශයෙන් මාංශයය, යනමෙහි, මාගේ යන සම්බන්ධ විභකෙකාාක වචනයෙන්ද එම ස්තී ගැණ කථාකල තැනැත්තා ආදම් බව තේරුම් නො-යන්නේ කාටද? මෙපමණ පැහැදිලිව පෙණෙන්ට තිබෙන මේ කාරණය අනික් අතට හරවන්ට හදන එක වගේ හපන් කමක් තවත් ඇද්ද. මේ වචන කීවේ ආදම් මිස මෝසෙස්

බවට ඒ පරිච්ඡෙදයේ කිසිම තැනකින් ද<mark>න</mark>ගන්ට නැත. එම වචන කීවේ මෝසෙස් නම් ඒ 23 වෙනි පදය පටන්ගන්නවිට ''එවිට මෝසෙස්'' කියා පටන්ගන්ට ඕනෑය. එසේ මෝසෙස්-ගේ නමවත් එම පරිච්ඡෙදයේ කිසිම තැනක සදහන්වී නැති නිසාත් ආදම් ගේ නම එහි මුලටම සදහන් කර තිබෙන නිසාත් ඒ වචන සියල්ලම ආදම් විසින් කියාපු බව හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පු වෙනවාය. මනුෂාායා මවී පියන් හැර භායඛාවට ඇලුම් වෙනවාය, යන වචන ආදම්ට ස්තී දුටු හැටියේම කියන්ට බැරිබව අප විසින් තේරුම්කර දුන්නාම එම වචනය පමණක් මෝසෙස් පිට පවරන්ට හදන්නේ ඊට ඉහලින් පෙනෙන්ට තිබෙන වචන ආදම්ට කිසිකලෙකවත් කියන්ට පුළුවන කියා හිතාගණද? ආදම්ට බරවූ නින්දක් පමුණුවා ඔහු නිදගත්වීට යෙහෝවඃ ඔහු ගෙන් ඉලඇටයක් බිඳගෙණ ඒ ඇටයෙන් ස්තියෙක් මවා ආදම් වෙතට පැමිණෙව්වාම ආදම් ස්තී දෙස බලා ''මේ තැනැත්තී මාගේ ඇටවලින් ඇටය, මාගේ මාංශයෙන් මාංශය'' කියා කීවා යයි බයිබලයේ සදහන් කර තිබේ. මේ කීමද කිසිසේත් විශ්වාස කරන්ටම බැරි එකක්ය. මක්නිසාද, ආදම බරවූ නින්දකින් නිදගන සිටිද්දී යෙහෝවඃ ඔහුගෙන් ඉල ඇටයක් බිඳගෙණ, එයින් ස්තුියක් මවාපු නිසා ආදම නින්දෙන් සිටිද්දී සිබවුනු ඒ කාරණය කිසිසේත් ඔහුට දැනගන්ටම බැරිය. ඒකනිසා ආදමට ස්තී දුටු හැටියේම, මේ තැනැත්තී මාගේ ඇට වලින් ඇටය, කියා හෝ මාගේ මාංශයෙන් මාංශයය යන වචන කිසිසේත් කියන්ට බැරුවා සත්තකය. නින්දෙන් සිටිද්දී සිඩවූ ඒ කාරණය, ආදම් නොදන්නා නිසා ස්තී දුටුවාම එම ස්තී මාගේ ඇටවලින් ඇටය, කියා හෝ මාගේ මාංශයෙන් මාංශය කියා හෝ කියන්ට පුලුවන් කමක් ඔහුට තිබෙන්ටම බැරිය. යෙහෝවා එම ස්තී මැව්වේ ආදම්භේ ඇටවලින්ද වෙනයම් දෙයකින් දැයි කියා ආදම්ට කියන්ම පුලුවන් කමක් තිබෙන්ටම බැරිය. ආදම් නින්දෙන් නැගිට්ටේ ඔහුගෙන් ගත් ඉලඇටයෙන් ස්තීු මැව්වාටත් පසුව නිසා ආදම උපන්නාට (මැවුනාට) පසු කවදවත් නුදුටු එම ස්තු්ය නින්දෙන් නැගිටිනවා හා සමග දැක්ක තරමකින් එම ස්තුී ආදමගේ ඇටවලින් ඇටය කියා මහා මොන අන්දමකට වත් එම ස්තීගේ මැවීම ගැණ කිසිම වචනයක් වත් ආදම්ට පාවිච්චි කරන්ට පුලුවන් කමක් තිබෙන්-ටම බැරිය. එමනිසා ඒ කියමන ද පූවාපර විරෝධ බැවින් සම්පූණී බොරුවක්ය. ආදම්, එම වචන කීවා සැබෑනම් ඔහු-ගෙන් ඉලඇටය බිඳගත් බව ඔහු දනගණ සිටින්ට ඕනෑය. එසේ ඉලඇට බිදිද්දී ආදම් එය දැන ගණ සිටියානම් නොහොත් ආදම්ට ඉලඇට බිදින බව දැනුනා නම් ආදම් මරහඩ නොදී මරණ හයින් කැනොගසා සිටියානම් ඒකත් ලොකු අපුරුවයි.

ආදම බරවූ නින්දකින් සිටියාය සැබෑ නම, මේ කැනැක්තී මාගේ ඇටවලින් ඇටය, කී වචනය සමපූණියෙන් බොරු-වෙන්ට ඕනෑය. එම වචනය සැබෑනම් බරවූ නින්දකින් සිටියාය. කියන වචනය සම්පුණියෙන් බොරු වෙන්ට ඕනෑය. මෙසේ එකකට එකක් බොරුවෙන කියමන් වලින් පිරී තිබෙන බයිබලය සැබෑ පොතක් වෙන්නේ කෙලෙසද ? **අරාබි බොරු**ය කියන්නේ මෙබඳු ඒවාට නොවේද? මෙසේ එක බොරුවක් හරිගස්සාගන්ට යනකොට පනික්කියාගේ කසලගොඩ අවුස්සන්නාක් මෙන් බයිබලයේ තිබෙන තව තව අනන්ත බොරු එලිවෙන රුව පෙනෙන්නේ නැද්ද? ආදමට කිසි-කලකවත් කියන්ට තියා හිතන්ටවත් බැරි වචනයක්වූ ''මනුෂායා මව් පියන් හැර භායඖවට ඇලුම් වෙනවාය. ් යන ්වචන ආදමට කිසි කලකවත් කියන්ට බැරිබව අප විසින් පෙන්නා දුන්නාම අප මිනුයා එම වචන මොසෙස් කීවාය කියා උත්තර දුන්නු බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහෙන්ට ඇත, හොඳයි මේ උත්තරයේ අන්දමට, ආදම් නොකී වචනයක් ආදම් කීවාය කියා මෝසෙස් බයිබලයේ ලීවානම් එම ලියාපු ලියවීල්ල බොරු ලියවීල්ලක් නොවේද? මෙසේ බොරු ලියවීලි වලින් පුරවා තිබෙන බයිබලය සැබෑ පොතක් වෙන්නේ කෙලෙසද? එබඳු බොරු පොතක බොරු කියමන් අදහාලත් පරලොව ගැලවීමක් ලබාගන්ට පුලුවන්ද? තවද, උත්පක්ති පොත මෝසෙස් විසින් ලීවාය කියා අප මිතුයා කී බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහෙන්ට ඇත. නමුත් එය ඔප්පුකරන්ට බැරි කීමක්ය. උත්පත්ති පොත තියා බයිබලයේ එක අකුරක්වත් මොසෙස් ලීවාය කියා අප මිතුරාට කවර කලකවත් ඔප්පුකරන්ට බැරිමය. බයිබලයේ එක අකුරක්වත් මෝසෙස් ලීවේ නැති බව එම බයිබලයෙන්ම අපට ඔප්පු කරන්ට පුළුවන. ඒ නිසා මේ වාදය අවසාන වෙන්ට මත්තෙන් යථාවකාශවූ පරිද්දෙන් ඒ කාරණය බයිබලයෙන්ම ඉතා පැහැදිලි ලෙස ඔප්පුකර දෙන්නෙමි.

තවද ආදම ලඩකාවේ සිටින මිනිහෙක්බවත් ඔහුගේ දෙමව්-පියෝ ලඩකාවේ සිටිය බවත් ඔප්පු කරන්ට ගියොත් බයිබල් පද ඔප්පු කළා වාගේ වේය කියා අප මිනුයා කියන නිසා මෙන්න එහෙනම් ආදම් ලඩකාවේ සිටිය මිනිහෙක් බව පුරාණ පොත පතෙන් සහ මුබ පරම්පරාගත පාඨ වලිනුත් ඔප්පු කරණ හැටි බලා ඉන්ට හොඳයි. ආදම් ජීවත්ව සිටියේ ගල් අරාබියාවේය. ඒ රටේ අරාබි මිනිසුන් විසින් ආදම් ගැණ කියන්නේ කොහොමද කියා පළමු කොට සොයා බලමු. මෙන්න ඒ ගැණ අරාබීන්ගේ කුරන් පොතේ 2 වෙනි, පරිච්ඡෙදයේ 33 වෙනි පදේ සිට 37, වෙනි පදය දක්වා කියා තිබෙන අන්දම "දෙවියන්වහන්සේ ආදම් නම් මනුෂායා මවා ඔහුගේ වම ඉල ඇටයකින් ඒව මවා උයනක් නිර්මික කොට ඒ දෙදෙනාටම උයනේ ඉන්ඩ සලසවා උයන මධායේ තිබෙන ගසෙන්\* පමණක් නොකව කියා අනකොට දෙවියන්වහන්සේ අහක්වුනු කල්හි, ඔවුන් ඒ එපාය කි ගහේ ගෙඩි කැවෝය. දෙවියන් වහන්සේ මේ දක ඔවුන් උයනෙන් පන්නා දමුවේය. එකල ආදම් සිරන්ඩීබ් නම් මේ ලඩ්කාවේ වැටුනේය. ඒවා ජුඩියා සඑමීපයෙහිවූ කන්දකට වැටුනේය. මෙසේ මේ දෙදෙන අවුරුදු 200 යක් වෙන්ව ඉන්නා අතර ගාබිරියෙල් නම් දේවදුකයා විසින් ආදම්ව ගෙණ ගොස් ඒව සඑමීපයේ කැබුවේය. එහිදී ඒ දෙදෙනාගේ සංචාසය වූයේය කියාය'' ‡කුරන් පොතෙන් ගෙණ පුකාශ කළාවූ ආදම්ගේ සහ ඒවගෙන් පුවෘත්ති කථාව ඒ කුරන් පොතට අඩංගු කරන්ට පුථමයෙන් ඒ බව ඒ රටේ වාවහාරයව තිබුනාට අනුමානයක් නැත. මේ වාවහාරය පුකටව තිබුනේ අරාබියාවේ බස්නාහිර පලාතේය. ඒ අසල සංකද්වීපය, කුසද්වීපය, වරාහද්වීපය, පලක්ද්වීපය යන මේ ආදී මහද්වීපවල් සහ මිසර, මිසපොටෙමියා, සීමන් ආදී සියළු දෙයින් සමුර්ධවූ දේශ ද්වීප නගරාදිය තිබුනාය. මෙසේ

<sup>\*</sup> මේ ගසට සමහරෙක් තිරිභු ගසය කියාද, සමහරෙක් මු<mark>ද්දප්පලම් වැලය</mark> කියාද සමහරෙක් වෙන ගසෙක කියාද, කියන්නාහුය.

<sup>‡</sup> සවගී රාජාායෙන් පන්නා දමු කල්හි ආදම ලඩකාවෙක්, ඒව අරාබියාවේ මක්කම සවමීපයෙත් වැටුනාය කියන එකත් ගාබිරියෙල් දේවදුකයා විසින් ආදම්ව ගෙණ ගොස් අරාබියාවේ මක්කම සවමීපයේ ඒව ලහ තැබුවාය කියන එකත් සමහර විට කේටුහ නම රවනා ශාස්තුයට අයිති ඒවා වෙන්ට පිළිවන, මක්නිසාද යහපත් තේරුමට වැටහේතුම් මේවැනි කියමන් කියන්ට රචනා ශාස්තුය ඉඩ දෙයි, ආදම් සහ ඒව යහපත් ගුණ <mark>ධම්යේ පිහිට</mark>ී මනුෂායෝ නම ඔවුන් කොහෙන් ඇවිත් මේ නරලොව උපන්නාද කියා දන්නේ නැත්නම් ඒ අයවල් අහසින් වැටුනාය කියා කීවාට රචනා<mark>ශාස්න</mark>ුයට සහ වාාවහාරයට වරද නැත, මේ වචනය මෙයාකාරයෙන්ම අද දක්වාත් මනුෂායෝ වාාවහාර කරන්නාහුය. හේ කෙසේද යම් මනුෂායෙක් අපේ ගම්දෙර අහන්බෙන් වාගේ ඇවිත් සිටිනවා යමෙක් දුක මොහු මෙතනට කොහෙන් ආවාද කියා ඇසුවොත් ''අනේ මම දන්නේනෑ අහසෙන් වැටුනා වෙන්ට ඇත කියන කියමන අද දක්වාත් වාාවභාරයි, <mark>තවද ආදම මොන</mark> අහම්බයකින්වත් අරාබියාවට පැමිණ ඒව අඹු කොට ගත්තානම් ආදම් මොන විධියකින් අරාබියට ආවේද යන බව නොදන්නා අය මොහු කොහොම ආවාද කියා අපි ද්න්නේ නැත. දෙවියෝ ගෙණැත් දමන්ට ඇත. කියන කියමන වාාවහාර කළාට වරදක් නැත.

අරාබියාව අසල නොයෙක් දේශ ද්වීප නගරාදිය තිබෙද්දී— ඒ කිසිම රටකින් ආදම එහි පැමුණුනාය නොකියා මේ ඉතාමත් දුරස්තරව තිබෙන ලංකාවෙන් ආදම අරාබියාවට ගියාය කියා බොරුවට නම් කියන්ඩ කිසි ඕනෑකමක් ඇත්තේම නැත. එබැවින් මෙහි මොකක් නමුත් ඇත්තක් තිබෙන්ටම ඇත. ඒ ඇත්ත නම් ආදම් ලංකාවේ සිට අරාබියාවට ගිය එකමය.

ඒ ඇත්ත නම ආදම ලංකාවේ සිට අරාබියාවට ගිය එකමය. තවද උත්පත්ති පොතේ 2 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 24 වෙනි පදයෙන් "'මනුෂායා තමාගේ දෙමව්පියන් හැර ස්තු්ට ඇලෙන්නේය'' කියා ආදම කී බව පෙනේ. මේ ආදමගේ කීමෙන්ද ඔහු කොහේදෝ රටක සිට ඒව ලහට ආබව ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය, මේ ලෝකයේ දහන් නවසිය අනූනව දෙනෙක් පමණස්තීහු තමතමන්ගේ දෙමව්පියන් හැර පුරුෂයන්ට ඇලෙන එක සිරිතක්ය. ඒ සිරිත එසේ තිබෙද්දීත් ආදම් කියා තිබෙන්නේ පුෂීයා දෙමව්පියන් හැර ස්තු්ට ඇලෙනවාය කියාය. මේ කීමෙන් පැහැදිලිව පෙනෙන්නේ ආදම් කමාට සිඩවූ දේ කී බවය. ආදම්ගේ කටින් කියාලා තිබෙන ඒ කියමනෙන්ම ඔහු කොහේදෝ ඉඳලා ඒව ගාවාට ආ බව ඉතා පිරිසිදුව ඔප්පුවෙන නිසා ආදම් තමාගේ දෙමව්පියන් අත්හැරලා ලංකවෙන් ගල්අරාබියාවට ගිය බව බයිබලයෙන් පවා ඔප්පුවේ. තවද, ආදම් මේ ලංකාවේ සිටිය මිනිහෙක් බවට මේ ඇර

ගල්අරාබියාවට ගිය බව බයිබලයෙන් පවා ඔප්පුවේ.
තවද, ආදම් මේ ලංකාවේ සිටිය මිනිහෙක් බවට මේ ඇර තවත් බොහෝ ලකුණු තිබෙනවාය. එයින් සමහරක් නම්:–ඉංග්‍රීසිකාරයන් විසින් ශ්‍රීපාද කන්දට, ''ඇඩම්ස්පීක්'' ආදම්ගේ කන්දය, නොහොත් ආදම් සිටිය රටේ කන්දය, කියා කීමද–අදම් ලංකාවෙන් යනකොට දඹදිවට එගොඩව ගිය පාලමට අද දක්වාත් ආදම්ගේ පාලමය කියා කීමද–එසේම, පුන්ස, පර්සීන්, අරාබි, තුර්කි, පරන්ගි, ලන්සි, කාබෙරි, රුසියන්, ජර්මන්, ඉතාලි ආදි සියළුම දේසක්කාරයින් විසින් ශ්‍රීපාද කන්දට ආදම් සිටිය රටේ කන්ද කියා කීමද, යන මේ ඉතා වැදගත් සාක්ෂි වලින් ආදම් ලංකාවේ සිටිය මිනිහෙක් බවත් ඔහුගේ දෙමව්පියන් ලංකාවේ සිටිය බවත් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවේ.

තවද ලංකාවේ මනුෂායෝ වැඩිකොටම රතුය, එහෙත් ගල්අරාබියාවේ මනුෂායෝ සුදුමැලි පාට මනුෂා වගීයක්ය. යම වීයියකින් රතු මනුෂායෙක් අරාබියාවට පැමිණියේ නම, ඔහුගේ නම අරාබීන් දන්නේ නැත්නම් ඔහුගේ වණිය කරණකොටගෙණ හෝ වෙන අඩ්ගයක් කරණකොටගෙණ හෝ ඔහුට නමක් තබාය කියා අපට හිතන්ට පුළුවන. ඒ ආදමගේ පාටේ අන්දමට නමක් තබනවානම් ඔහුට රත්තාය, කියා නමක් තබන්ට ඕනෑය. ආදම් යන අරාබි වචනයේ අථ්ය නම්, රත්තා, යන අථ්යය, මේ ආදම් යන වචනයේ තේරුමෙන්

පවා ඔහු ලංකාවෙන් ගිය රතු මිනිහෙක් බව පැහැදිලිව ඔප්පුවේ. එසේම, ආදම් රතු මනුෂායෝ ඉන්න වෙන රටකින් එහි පැමිණුනාය කියා කිසිවෙක් නොකියන බැවින්ද ලංකාවෙන් ගිය බව අරාබීන්ගේ කුරන්පොත් පවා ලියා තිබෙන බැවින්ද කිසි සැකයක් නැතුවම ආදම ලංකාවෙන් ගිය රතු මිනිහෙක් බැවින්ද ඔහුගේ දෙමව්පියන් ලංකාවේ සිටිය බවත් ඔප්පුවුනා ඇත.\*

තවද, උත්පත්ති පොතේ 6 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 6 වෙනි පදය ගැණ අප මිතුයා කියන්නේ යෙහෝව: මනුෂායන් මෙන් තමා කළාවූ යම් වැරැද්දකට තැවුනා නොව මනුෂායන් ගැණ අපිය වුනාය කියාය. හොඳයි මේ උත්තරය බයිබලයට එකහද කියා බලමු. උත්පත්ති පොතේ 6 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 6 වෙනි පදේ පටන් 7 වෙනි පදය දක්වා නැවතත් කියවා තේරුම් කර දෙමි. ඒ මෙසේය– ''යෙහෝව: වහන්සේ පොළොවෙහි මනුෂායා මැව් බැවින් කැවුනු සේක, උන්වහන්සේගේ හෘදයෙහි සෝක වූයේය. යෙහෝව: වහන්සේ මම මනුෂායා මැව් නිසා කැවෙමි. එබැවින් මම මැව් මනුෂායා පොළෝ කලයෙන් විනාස කරන්නෙමි. මනුෂායන්ද මෘගයන්ද බඩගා ඇවිදින්නන්ද ආකෘශයෙහි පක්ෂීන්ද විනාස කරන්නෙමියි''යි වදළසේක. යෙහෝව: මේ කී අන්දමට නො වාගේ

<sup>\*</sup> ආදම සිටිය, පැරඩයිස්, නම් උයන ලංකාවේ පිහිටා තිබෙන බව ඔප්පුවීමෙන් ඔහු ලංකාවෙන් ගිය රතුමිනිහෙක් බව කිසි සැකයක් නැතුව ඔප්පු වෙනවා ඇත. එම නිසා ආදම් සිටිය පැරඩයිස් නම් උයන ලංකාවේ පිහිටා තිබෙන බව පුරාණ සිටි ඒරෝපාකාර පණ්ඩිතයින්ගේ කියමන් වලින් ඔප්පුකරන්නෙමි. ඒ මෙසේය. ඇම්. ඒ. යන උගත් නාමයක් දුරු ඇස්. බාරිත් ගුල්ඩ් උන්නැහේගේ පොතේ 264 වෙනි පිටේ සඳහන්කර තිබෙන්නේ මෙසේය. නවවෙනි ශතවර්ෂයෙහි සාදපු මැප්එකක් ස්ටුස්-බැරැක්හි පොතේ ගෙයි පුවෙසමකර තිබෙයි. එහි ආදම සිටි උයන ආසියාවෙ නැගෙණහිර අන්තිම කොතේ පිහිටා තිබෙන බව පෙනෙයි. තවත් මැප්එකක් බුිටිස් මියුසියමහි තිබෙයි. එහි ආදම සිටි උයන පළමු කී ආකාරයටම පිහිටා තිබෙන බව පෙනෙයි. වම 1168 දී පුස්ටර් ජෝන් නම කෙනෙක් විසින් කොන්ස්තන්තිනෝපල්හි එම්පුදෝරු එමානුවෙල් කොන්-තීනස්ට අරින ලද ලියමනක ආදම සිටි උයන ඉන්දියාවේ කිබෙන බව කියා තිබෙයි. තවත් ඒ ලියමනෙහි හාස්කම පවතින්නාවූ පොකුණක් ඒ උයන සාවමීපයෙහි තිබෙන බවත් ඒ පොකුන පිහිටා තිබෙන්නේ ඔලීම්පස් නම කන්දක් පහළ බවත් කියා තිබෙයි. මේ ගැණ ඇස්බරින් නම් පණ්ඩිත මහතා මෙසේ කියයි. මේ ඔලිම්පස් කියනු නම එලම්බෝ කියන නාමයෙන් පෙරලාගෙණ තිබෙන එකක්ය. එලම්බෝ කියන්නේ ලංකාවේ සිබෙන

පවුල පමණක් ඉතුරු වෙද්දී අනිත් සියළු මනුෂා තිරශ්චිතාදින් මහත්වූ ජලගැල්මක් එවා මරාදම්ම බව බයිබලයේ සඳහන්ව තිබේ. දත් ඉතින් අපට ඕනෑව තිබෙන්නේ යෙහෝව: මනුෂාා යෙක් මෙන් තැවුනු සෝකවුනු කෙනෙක්ද නැතහොත් ඊටත් වඩා අන්ත ලෙස කැවුනු සෝකවුනු කෙනෙක්ද කියා බලා දනගැණීමයි. මේ ලෝකයේ නුවණ ඇති කොයිම මනුෂාායෙක් වත් අන්තිමට තැවෙන සෝකවෙන දේවල් කරන්නේ නැතුවා සත්තකය, නමුත් යෙහෝව: කරපු කාරියෙන් අන්තිමේදී ඉතා මහත් ලෙස තැවුනු සෝකඋනු කෙනෙක් බව බයිබලයෙන්ම ඔප්පු උනා සත්තකය, යෙහෝව: මනුෂායෙක් මෙන් තමා

කොලොම්බෝ නම් පුදේශයටය. ඒ බව ඔප්පු කිරීමට ''සර් ජෝන්මැන්ඩ-වීල්'' නම් මහත්මයෙකුගේ කියමනක් සාක්ෂිකොට දී තිබෙයි. ඒ ගැණ මැන්ඩවීල්ගේ නිස්ටරි ඔජ් ටුවල්ස් නම් පොතේ මෙසේ කියයි. වනාන්තරයෙන් බස්නාහිර කෙළවර පොළොම්බෝ කියා නුවරක් තිබෙයි. ඊට ඇත නැගෙනහිරින් පොළොමබෝ කියා කන්දක් තිබෙයි. ඒ කන්ද පාවූල මහත් හාස්කම් ඇති ලිදක් තිබෙයි. ඒ ලිදෙන් තුන්වරුවක් වතුර බී කෙනෙකුට කිසි කලක රෝග පීඩාදියක් සැදෙන්නේ නැතිලු.'' ඒ මහතා ඒ ලිදෙන් තුන් හතර විටක් වතුර බීවාය. එයින් ඒ මහතාට බොහෝ සුව ලැබුනු බව දනගත්තාය. සමහරු ඒ ලිදට තරුණකමේ ලිදයයි කියති. ඒ ලිදට එයාකාර බලයක් කිබෙන්නේ ආදම හිටි උයනෙන් ගලාගෙණ එන උල්පතක් ඊට අසුවී තිබෙන නිසාය කියා මනුෂායෝ කියති. පැරිස් නුවර ඉම්පිරියල් නම් පොත්ගෙයි ''ලැම්බාර්ටස් ප්ලෝරිඩස්'' නම් කෙනෙක් විසින් දෙළොස්වෙනි ශතවෂීයේදී තැනු මැප් නොහොත් භූමි සිතියමක් තිබෙයි. ඒ භූමිසිතියමේ ආදම් සිටි උයන ආසියාවේ දකුණු නැගෙණහිරින් පිහිටා තිබෙන දූපකක තිබෙන බව සඳහන්කර තිබෙයි. මැන්ඩවීල් තුන් හතර විටක් වතුර බීවාය කියන පොකුණත් තිබෙන්නේ ආදම් සිටි උයනේ බව කියයි. තවද**ඒ** උයන අසල සදකාල ජිවනය ලබන්නාවූ ගසක් තිබෙන බව සඳහන් කර තිබෙයි. තවත් ඒ උයනෙන් ගංගා හතරක් වැටී බවත් එහිම සඳහන්කර තිබෙයි. කන්නිමරියාගේ කනාාදනකමට විරුඬව දේශනාකළාවූ මැප්රත් නම් පුරාණ පාදිලිකෙනෙක් ඉරිද දවසක කළාවූ දේශනාවකදී සාන්තු බොයිල් සහ අම්බෙස් කියන රෝමානු පාදිලි දෙන්න සාක්ෂියට තබාගෙන ආදම්ගේ උයන ආසියාවේ නැගෙණහිර කන්දක් මුදුනේ පිහිටා තිබෙන බව පුකාශකර තිබෙයි. ශතවු දෙළහේදී ලියනලද ලියවිලි වගේක සහ ලෝක සිතියමක් කැම්බ්රිජ් නුවර කෝර්පස් කිෂ්ටි කොලජි නම් පොත් ගෙයි තිබෙයි. එහි ආදම් සිටි උයන ගංහා නම් ගහේ මෝය ඉදිරියෙහි තිබෙන දූපතක පිහිටා තිබෙන බව පෙනෙයි. ගංගානම ගංග් මෝය ඉදිරියෙහි තිබෙන දූපත නම් ලංකාවයි. ජෝන් ඩොන් ඩී. සී. වේරක් නම් රෝමානු තාපසයෙක් දහහතරවෙනි ශතවරුෂයෙහි බොහෝ ගමන්ගොස් තිබෙයි. ඒ ගමන්වලදී ආදමගේ උයන තිබෙන පුදේශය

කළාවූ යම් වැරැද්දකට තැවුනේ නැතකියා අපමිතුයා කියන්නේ යෙහෝවඃට මේ තැවීමත් සෝකවීමත් සිඩවුනේ පොළොවෙහි මනුෂායන් මැව්නිසා නොවේද? මේ මනුෂායන් මවන්ට පළමුවෙන් ඔවුන් දුෂ්ටයෝ වෙනබව යෙහෝවඃ දුටුවේ නැද්ද-දුටුවා නම එබිඳු දුෂ්ට මනුෂායන් මැව්වේ කුමට්ද? ඔවුන් දුටුවා නම පබළු දුෂට මනුෂායන මැව්වෙ කුම්ටද? ඔවුන් දුෂ්ටයෝ වෙනබව දුටුවානම් මවන්නේ නැතුවා සත්තකය. දුෂ්ටයන් මවාපු කාරණයෙන්ම ඔවුන් දුෂ්ටයෝ වෙනබ<del>ව</del> යෙහෝවඃ දුටුවේ නැති බව පැහැදිලිව පෙනේ. මෙපමණ සුළු කාරණයක්වත් නුදුටු කෙනෙක් සියල්ල පෙන්නාවූ සව්ඥ කෙනෙක් වෙන්ට බැරිනිසා මේ කාරණයෙන්ද යෙහෝවඃට සව්ඥකමක් නොතිබුන බව ඔප්පු වේ. දුෂ්ටයන් නොමවා ධර්මිෂ්ටයන් මවාගත්තා නම් යෙහෝවඃට කිසි කලක එබඳු **සෝකවීමක් තැවීමක් වෙන්නේ නෑ නොවේද? අන්තිමේදී ලයහෝවඃට පැමුනුනු සෝකයේ මහත කොපමණද**් කීවොත් ඒ මැව් මනුෂායන් සියල්ලම නෝවාගේ පවුල පමණක් ඉතුරු වෙද්දී ජලගැල්මෙන් මරාදමන්ට සිඩවුනාය. ඉතින් මේ කියාව කුමකට සමානද කීවොත්, යමකිසි අඥනයෙක් තමාගේ වත්තේ සෑම තැනම විසඹ වවාගණ වැවිල්ල සම්පූණ උනායින් පසු ඒ අඹ විෂඹ බව දැනී ඒ ගැණ බොහෝ සෝකවී ඒ ගස් සියල්ලම කපාකොටා විතාසකර දැමූවාක් මෙන් යෙහෝවඃද පොළොවේ මනුෂායන් මවා ඔවුන් දුෂ්ටයෝ බව දැනි ඒ ගැණ බොහෝ සෝකවී ජලගැල්මෙන් ඔවුන් විනාසකර දැමූබව ලපතේ. ඉතින් යෙහෝවඃගේ මේ කියාව යථොක්ත අඳෙන වැවිලිකාරයාගේ අඳෙන කියාව හා සමාන බව ඉතා පැහැදිලිව පෙනීයන නිසා එබඳු අඳාන දෙවියෙක් ඉන්නවාය කියා හිතනවාට වඩා මහත් අඥාන කමක් තවත් මේ ලෝකයේ क्ट्रेंट्?

ඔහු සොයාගණ තිබෙන අන්දමත් මෙසේය. ආදම්ගේ උයන එනම් පැරඩයිස් එක ගංගානම් ගහෙන් එතර පිහිටා තිබෙන බව ඔහු කියයි. (කල්කටාව ආදී ඉන්දියාකරේ රටක සිටගණ ගංගානම් ගහෙන් එතරය කියත් නම් ඒ කියන්නේ ලංකාවටයි) දහතුන්වෙනි ශතවම්යෙහි සාදනලද හැරිපෝර් නම් මැප්එකක් තිබෙයි. එහි ආදම්ගේ උයන ඉන්දිසාව සම්පහෙහි තිබෙන දූපකක් බව කියා තිබෙයි. (ඉන්දියාව සම්ම්පයෙහි තිබෙන දූපත නම් ලංකාවයි.) දහහතරවෙනි ශතවම්යේ අයර්ලන්තයෙහිදී ලියනලද ඊරික්ස්සේ ගවීඩිපෝර්ල් නම් ලියමනක මෙසේ කියා තිබෙයි. ඊරික්නෝර්වීජන් රජකුගේ පුතුයෙක් ආදම්ගේ උයන ඉන්දියාවේ නැගෙණහිරට නුදුරුව පිහිටා තිබෙන බව සහ ඔහු ඒ ඉඩමට ගිය බවත් කියා තිබේ. මෙකී කාරණාවලින් සහ තවත් අනේක කාරණාවලින් ඔප්පුවෙන්නේ ආදම් සිටි උයන ලංකාවේ පිහිටා තිබෙන බවත් ඔහු ලංකාවෙන් ගල්අරාබියාවට ගිය රතු මිනිහෙක් බවත් ඔහුගේ මව්පියන් ලංකාවේ සිටිය බවත්ය.

තවද අකීකරු දරුවන් ගැණ යමකිසි පියෙක් අසතුටු වූනාක්මෙන් දුෂ්ටවූ මනුෂායන් ගැණ යෙහෝවඃ අපිය වුනාය කියාද, මනුෂායා මැව් බැවින් යෙහෝවඃ සෝකයෙන් තැවිනාය කීවේ දුෂ්ටයන් ගැණ අපිය වුනාට කියාද, අප මිතුයා කියයි, නමුත් මේ කීම කිසිසේත් පිළිගන්ට බැරිය. මක්නිසාද– අකීකරු දරුවන් ගැණ යමකිසි පිලයක් කොපමණ අසතුටු උනත් ඒ ද්රුවන් මරාදමන්නේ නැත. නමුත් යෙහෝවඃ තමන් විසින් මවාගත් මනුෂායන් දුෂ්ට වුනුනිසා සියල්ලම මරාදමන්ට ලයදුනාය. ඒකනිසා යෙහෝවී:මග් මේ <u>කි</u>යාව අකීකරු දරුවින් ගැණ යම්කිසි පියෙකුගේ අසතුටුවීමක් හා සමානනැත, වීෂ වෘක්ෂයන් වවාගණ අන්තිමේදී සෝකයෙන් තැවී ඒ සියලු වෘක්ෂයන් විතාසකර ද\මූ අඳෙනයෙකුගේ අඳෙන කියාවක් හා සමානය. තවද, යෙහෝවඃ පොළොවෙහි මනුෂාායන් මැවූ බැවින් තැවුනාය යන කීමෙන් පුකාශ වෙන්නේ මනුෂායන් ගැණ අපිය වුනුබවය කියා අප මිතුයා කියන්නේවී නමුත් ඒ කීම කිසිම ශාස්තුයකට එකහ නැත. තැවුනාය, කීමෙන් අපිය වුනාය, කියා අථියක් මොනම ශාස්තු කුමයකින්වත් පුකාශ  $ar{ extstyle extstyle$ කියමත් මේ පණ්ඩිත සභාව ඉදිරිපිටදී කීම තමාගේ නුගත්කම් එළිවීමට කාරණයක්ය. එප්මණක් නොව තැවුනාය යන වචනයේ අථිය අපියවීමය කියා කිසිම අකාරාදියකින්වත් වාාකරණාදී කිසිම ශාස්තු කුමයකින්වත් එම බයිබලයෙන්වත්, පෙන්වන්ට බැරිය. එමනිසා කිසිම ආගම ශාස්තුාදියකට එකහ නොවන්නාවූ කටට එන එන විහිඑ දෙඩෙව්වාට ඒවා පණ්ඩිත ඉලා්කයා පිළිගන්නේ නැත. මෙසේ හිතට හිතෙන බොරු නොකියා අපට ඒ ගැන උත්තර දෙන්ට බැරිය කියනවානම මීටවඩා කොපමණ නම්බුද්? තවද තැවුනාය, යන තත්භව වචනය සුඩසිංහළට, පතන, තප්, තාපය, තැවුම්, තැව්ලි කියා භින්නව තිබේ. මේ එකම වචනයකින්වත් අපුිය වුනාය කියා අථ්යක් පුකාශවෙන්නේ නැත. තැවුනාය, කියන්නේ සෝක-යෙන් තැවීමට මිස අපියවීමට නොවේය, අපිය වුනාය කියන්නේ පියවීම නැති උනාට්ය ඉතින් මෙපමණ සුළු වචනයක ව<mark>ත්</mark> හරි අර්ථය තොදත් මොහු මේ මහා වාදයට ඉදිරියට ආ එකෙන් ඔප්පුවෙන්නේ විලිලැජ්ජා නැතිකමේ හපන්කම මිස වෙන දුනකියාගත් කමක් නොවේය.

ි තවද මගේ තුන්වෙනි පුශ්නයට උත්තරය කියා හිතාගණ අප මිතුයා ''යන්නේ කොහේදයි කියා ඇසුවාම මල්ලේ පොල්ය කියා'' උත්තර දුන්නාක්මෙන් බිහිරෝ වෙන්නේත් අන්ධයෝ වෙන්නේත් දුප්පත්, වෙන්නේත් පොහොසත් වෙන්නේත් දෙමව්පියෝ තරුණ කාලේදී නොයෙක් අවකල්කියාවන් කොට රෝග සාදුගත් නිසාය කියාද, එසේ දෙමව්පියන්ගේ වරදෙන් අද ගොළු බිතීරි දුප්පත් පොහොසත් වුනාට ඒ වරදට දෙහෝවඃ-පිට පවරණ එක් වරදය කියාද උත්තර දුන් බව මෙහි සිටින කාටත් ඇහුනාට අනුමාන නැති. මේ උත්තරය ආය\$ශාස්තු-යන්ට අතිශයින්ම වීරුඩවා පමණක් නොව බයිබලයටත් ඉඳුරාම විරුඩය, ඒ මෙසේය, නික්මයාමේ කථාව 2 වෙනි . පොතේ 4 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 11 වෙනි පදේ '**'ශො**එවන්ද බීහිරන්ද දකින්නන්ද අන්ධයින්ද, මවන්නේ කව්ද? යෙහෝව: වහන්සේවූ මම නොවෙමද?'' කියා යෙහෝවාගේ කටින්ම ගොඑවොත් බිහිරොත් අන්ධයොත් මවන්නේ යෙහෝවඃම බව කියා තිබෙද්දීත් ඒ යෙහෝවඃගේ කීම අවලංගුකර දමන්ට තිතාගණ අප මිතුයා උත්තර දෙන හැටි යෙනෝවෑට විරුඬය, අද ගොඑ බිහිරිවි උපදින්නේ දෙමව්පියන්ගේ දෝෂයෙන්නම අන්ධයොත් ගොඑවොත් බිහිරොත් මවන්නේ ියෙහෝවඃය කියා ඔහුගේ කටින්ම කියාපු ඒ වචන බොරු වෙනවා නොවේද? ලෙමසේ අපමිතුයාගේ කීම සැබෑ වුනොත් යෙහෝවඃගේ කීම බොරුවෙන්ඩ ඕනෑය. යෙහෝවඃගේ කීම සැබෑ වුනොත් මිනුයාගේ කීම බොරු වෙන්ඩ ඕනෑය. මෙසේ මිතුයාගේ උත්තරය බයිබලයට විරුඩ නිසා කිසි විධියකින් වත් පිළිගන්ට බැරිය. දෙමව්පියන්ගේ වරදෙන් අද ගොලු බිහිරිව උපන්නාට ලෑවියන්ට <mark>ලෙස්</mark> කියන එක වැරැද්දෙයි කීවේ අද ගොඑ බිහිරන් යෙහෝව: මවන්නේ නැත කියා මේ පිරිසට අභවන්ට හිතාගණයි, නමුත් ඒක කරන්ට මේ බයිබලය තිබේන තුරු අප මිතුයාට කවිර කලවත් පුළුවන් වෙන්නේ නැත.

තවද-ලදමවුපියන්ගේ දෝෂ වලින් දරුවෝ ඇස් අන්ධව උපදිනවාය කියාද එසේ මව්පියන් විසින් වැරදි කොට ඒ වැරැද්ද යෙහෝවා පිට පැවරීම පාපිෂ්ට මනුෂායන්ගේ සවභාවයක්ය කියාද, අප මිතුයා මෙහිදී කී බව කාටත් ඇහෙන්ට ඇත. ඉන් නිසා මේ ගැණ වැඩි දුරටත් බයිබලයෙන් පරීක්ෂාකර බැලීම අපේ යුතු කමක්ය. මෙන්න එහෙනම් යෝහන්ගේ පොතේ 9 වෙනි පරිව්ඡෙදයේ 1 වෙනි පදේ පටන් 4 වෙනි පදය දක්වා ඒ ගැන කියා තිබෙන හැටි අසා ඉන්ට හොදයි. ''යේසුස් වහන්සේ යමින් මව්කුසේ පටන් අන්ධවූ මනුෂායෙක් දුටුසේක, එවිට උන්වහන්සේගේ ගෝලයෝ ආචාරීණි කවරු විසින් කරණ ලද පාපයකින් මොහු අන්ධව උපන්නේද? මොහු විසින්ද මොහුගේ මව්පියන් විසින්දයි ඇසුවෝය. යේසුස් වහන්සේ උත්තර දෙමින් දෙවියන් වහන්සේගේ කියාවක් මොහු කෙරෙ පුකාශ කරණ පිණිස මිස, මොහු විසින්වත් මොහුගේ මව්පියන් විසින්වත් කළ පාපයකින් මෙදේ සිඩවුනේ නැත කියා කිස්තුස් කියා තිබෙන හෙයින් අප මිතුයාගේ කීමේ

පුකාරයට කිස්තු පාපිෂ්ට මනුෂායෙක් බව ඔප්පු වුනා නොවේද? අප මිතුයා යෙහෝවඃ අන්ධයෝ මවන්නේ නැත කියා කියන නමුත් මෙහි ඉහත සදහන් කළ කිස්තුගේ කීමෙන් පවා යෙහෝවඃ අන්ධයෝ මවන බව පැහැදිලිව ඔප්පුවූ හෙයින් අප මිතුයාගේ කීම සම්පූර්ණයෙන්ම බොරු වූයේය. මිතුයාගේ කීම සැබෑ වුනිනම් කිස්තුස් පාපිෂ්ට මනුෂායෙක් බව ඔප්පු වන්නේය, මේ අවුල බේරන්ට අප මිතුරාට තබා සන්ත පාප්ටවත් පුළුවන් වෙන්නේ නැත, මව්පියන්ගේ දෝෂවලින් අන්ධව උපදින්නේ නැත කියා කිස්තු කියා තිබෙන හෙයින්, මිතුයාගේ කීම අවලංගු නොවූයේද? වූයේමය.

තවද, අද ගොළු බිහිරි ආදී නොයෙක් අභිගවිපයඖසව උපදින්නේ දෙමව්පියන්ගේ දෝෂයෙන්ය කියා වෛදාහ ශාස්තුය දන්නාවූ අයවළුන් කියනවාය කියා මිතුයා කියන්නේ වී නමුත් සියළුම වෛදාහචාරීන් විසින් ගුරු තනතුරෙහි තබාගත්තාවූ ආයෳ ශාස්තු සංඛ්‍යාත සංස්කෘත වෛදාහ ශාස්තුයෙන් නම් එබන්දක් ඔප්පු කරන්ට නුපුළුවන. එම වෛදාහ ශාස්තුයෙහි අද ගොළු බිහිරි ආදී නොයෙක් අභිගවිකාරව ඉපදීම ගැණ දක්වා තිබෙන්නේ මෙසේය, දෙමව්පියන්ගේ යම්කිසි දෝෂය-කින් නොව චක්ෂුර්දශකය පහළ වන්නාවූ කල්හි තෙජොධාතුව දෘෂ්ටිමණ්ඩලයට නොපැමිණියේ වී නම් ජාතාන්ධයෙක් වෙනවාය කියාය.

# ඒ බව සුගුකයෙහි

''තතුදෘෂ්ටිහාගමපුතිපන්නං තෙජොජාතෳන්ධංකරොති''

තවද එසේම දෙළදුක් උපදින්නාවූ කල රුපාලම්බන සම්බන්ධ දෙළක් නොලද්දේ නම් ඇස් විකාරවද – ශබ්දලම්බන සම්බන්ධ දෙළක් නොලද නම් ශුොකවිකාරවද – ගන්ධාලම්බන සම්බන්ධ දෙළක් නොලද නම්, සුාණ විකාරවද රසාලම්බන සම්බන්ධ දෙළක් නොලද නම් ජිව්හා විකාරවද–ෂ්පර්ශාලම්බන සම්බන්ධ දෙළක් නොලද නම් ජවී විකාරවද – උපදින බව කියා තිබේ

### ඒ බව සුගුකයෙහි

යෙසුයෙෂ්වින්දියාරේෂූ, දෞහාදෙවෛවිමානනා පුජායෙකසුකසාෘතිකිඃ කසිමිංකස්මිංස්කරෙන්දියෙ.

මෙසේ දෙමව්පියන් තරුණ කාලේදී නොයෙක් අවකල් කිුයා-වල යෙදීමෙන් සාදගත් යම්කිසි වාාධියක් කරණ කොට ගෙණ ඔවුන්ගේ දරුවන් ජාතාන්ධාදී අඩ්ගවිකාරව නූපදින බව, චක්ෂුර් දශකය පහළවන්නාවූ කල්හි දෘෂ්ටීමණ්ඩලයකරා තේජෝධාතුව නොපැමිණීමෙන් ජාතාන්ධයෙක් වෙනවාය, කියා වෛදා ශාස්තුයෙන් පුකාශවෙන හෙයින් අප මිතුයාගේ කීම එනම් දෙමව්පියන්ගේ දෝෂයෙන් අද ගොළු බිහිරිව උපදිනවාය කියා වෛදා ශාස්තුය දන්නාවූ අයවළුන් කියනවාය, යන කීම සම්පූර්ණ බොරුවක් බව ඔප්පු වූනා ඇත.

තවද, සමහර දෙමව්පියන්ගේ දරුවෝ දුප්පත් වෙන්නෙක් පොහොසත් වෙන්නෙක් දෙමව්පියෝ කරුණ කාලේදී නොයෙක් නරක රෝග සාදගත් නිසාය කියා ඇහෙන අන්දමේ කථාවක් අප මිතුයා කළේ යෙහෝවඃ සමහරු දුප්පත් කරන්නේවත් සමහරු පොහොසත් කරන්නේවත් නැත කියා මේ පිරිසට අහවන්ට හිතාගණවාට අනුමාන නැත. නුමුත් ඒ කීම බයිබලයට සම්පූණීයෙන්ම විරුඩය. ඒ මෙසේය—සාමුවෙල්ගේ පළමුවෙනි පොතේ 2 වෙනි පරිවිඡෙදයේ 7 වෙනි පදේ ''යෙහෝවඃවහන්සේ දුප්පත් කරණසේක, පොහොසත් කරණසේක, පහත් කරණසේක, උසස් කරණසේක'' කියා දක්වා තිබෙන බැවින් නිරපරාධයේ මනුෂායන් දිලිඳු කරලා ඔවුන්ට නිරාදුක් සමාන දුප්පත්කමේ මහාදුක යෙහෝවඃ විසින්ම පමුණුවා තිබෙන බව පෙනෙන හෙයින් එසේ නිරපරාධ අයවෙන්ට අපරාධ අවචුකරණ අදාන පිස්සු දෙවියෙක් මේ ලෝකයේ කිසිම තැනක නැති බව විශ්වාස කිරීම කොපමණ ඥානගෝවරද? තවද—මගේ තුන්වෙනි පුශ්නයෙන් අසන්නේ කවර අථයක්ද කියා අප මිතුයා තේරුම් නොගෙන දෙමව්පියන්ගේ දෝෂ ගැණ කළ කථාව මගේ පුශ්නයට කොහෙත්ම උත්තර වෙන්නේ නැත.

මම තුන්වෙනි පුශ්නයෙන් ඇසූ පළමුවෙනි කාරණාව නම් යෙහෝවඃ සමහර මනුෂායෙන් අඩු ආවිසෙන් මරාදමන නිසාත් සමහරු සම්පූණී ආයුවලදා ජීවත්ව ඉන්ට ඉඩ අරින නිසාත් මේ කාරණය ගැණ නුවණින් කල්පනාකර බැලුවාම නිෂ්කාරණයේ මනුෂායෙන් අඩු ආවිසෙන් මරා දමීම ලහත් අනුවණ පිස්සු කියාවක් බවත් ඒක නිසා එබඳු අඥාන පිස්සු කියා කරණ දෙවියෙක් මේ ලෝකයේ කිසි තැනක ඇත්තේ නැති බවත්ය, මේ ඇහීමට උත්තර වසයෙන් සමහරු අඩු අවිසෙන් මැරෙන්නේ දෙමච්පියන්ගේ දෝෂයෙන්ය කියා උත්තර දීම බයිබලයට සම්පූණීයෙන්ම විරුඩය. එය මෙසේය—සාමුවෙල්ගේ පළමුවෙනි පොතේ, 2 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ, 6 වෙනි පදයෙන් යෙහෝවඃ වහත්සේ මරණසේක ජීවත් කරණසේක'' කියා මනුෂායෙන් අඩු ආවියෙන් මරා දමන්නෙක් පරමායුසයාගේ කෙළවර දක්වා ජීවත් කරන්නෙක් යෙහෝවඃම බයිබලයෙන් ඔප්පුවේ. එසේම යෙහෝවඃ මහත්වූ ජලගැල්මක් එවා සියලු මනුෂායෙන් සහ සියළුම නිරිසන්නු එකපාරට මරා දමීම බව

උත්පත්ති පොතේ 7 වෙනී ප්රීච්ඡෙදයේ 23 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවේ. එය මෙසේය–''භූමිමතුයෙහි සිටියාවූ සියළු සක්වයෝ විනාසවුනෝය. මනුෂායෝද සිව්පාවෝද දීර්ඝජාතීහුද ආකාස පක්ෂිහුද භූමියෙන් විනාසවුනෝය'' මෙසේ සියළුම මනුෂායන් සහ සියළු කිරිසන්නු එකපාරටම මරාදමන්ට එම ජලගැල්ම එව්වේ යෙහෝවඃය, එසේම යෙහෝවඃ විසින් මහත්වූ වසංගත රෝග එවා මනුෂායන් මරාදුමු බව ගණන් කථාව නම්, 4 වෙනි පොතේ, 11 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ, 33 වෙනි පදේ පටන් 34 වෙනි පදය දක්වා සඳහන් වී තිබේ. එය මෙසේය ''යෙහෝවඃවහන්සේගේ කෝධය ජනයන්ට විරුඬව දිලිහුනේය' මයහෝවඃවහන්සේද ඉතා මහත් වසංගත රෝගයකින් ජනයන්ට පහර දුන්සේක, තවද කෘෂ්ණා අධිකවූ ජනයන් එහි භූමදන කළ බැවින් මෝසෙස් ඒ සථානයට කිබෙුාත්හන්තවඃ යන නම තැබුයේය'' මේ පද දෙකෙන් යෙහෝවඃ ඉතා මහත් වසංගත රෝගයක් එවා මනුෂායන් මැරූ බවත් එම මලකුණු එම සථානයේම වැලලු බවත් ඔප්පුවේ. එසේම, එම පොතේ, 16 වෙනි පරිචඡෙදයේ, 41 වෙනි පදේ පටන් 50 වෙනි පදය දක්වා කියවා බලනකොට යෙහෝවඃ ඉතා භයංකර වසංගත රෝගයක් එවා බොහෝ මනුෂායන් මරා දුමු බව පෙණෙන්ට තිබේ. එහිම 49 වෙනි පද්යේ එම වසංගතියෙන් මැරූ අයවලුන්ගේ ගණන සඳහන්වී කිබේ. එය මෙසේය–''එකල කෝරඃගේ කාරණයෙන් මලවුන් හැර වසංගතයෙන් මලවුන් දහහතරදස් හත්සියයක'' මෙසේ දහස් ගණන් මනුෂායෝ යෙහෝවඃ නිෂ්කාරණයේ වසංගත වලින් මැරුවා පමණක් නොව ගින්-නෙන්ද මිනිස්සු මරාදමා තිබෙනවාය, එය මෙසේය, එම පොතේ එම පරිච්ඡෙදයේ, 35 වෙනි පදයේ, ''යෙහෝවඃවහන්සේ කෙරෙන් ගින්නක් අවුත් සුවද දුම්පිදු මනුෂාායන් දෙසිය පණසද විනාස කෙළේය'' කියා සඳහන් කර තිබෙන බැවින් යෙහෝවඃ ගින්නෙන් පවා මිනීමරා තිබෙන බව පැහැදිලිව ලපනෝ. එසේම, එම පොතේ 21 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ, 6වෙනි පදයෙන් ගිණිසර්පයන් එවා මිනීමැරු බව සඳහන්ව තිබේ. එය මෙසේය– ''එවිට යෙහෝවඃවහන්සේ සමුදව අතරට ගිණිසර්පයන් යැවූසේක. උන්ද සමුදව දෂ්ට කොට ඊශුායෙල් ජනයන්ගෙන් බොහෝ දෙනෙක් මළෝය'' කියා තිබෙන සෙයින් යෙහෝවඃ ගිණිසම්යන් ලවා මනුෂායන් නි්රපරාධයේ මරාදුම්මෙව් බව පෙනෙන්ට නිබේ. ිඑසේම– **යෙහෝව: මනුෂාාය**න් කඩුවලින් කප්පවා මරවා දැමීමෙව් බව ලයා්සුවාගේ පොතේ, 8 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 24 වෙනි 25 වෙනි පදවලින් පුකාශවේ:- එය මෙසේය.

''ඊශුායෙල්වරු තමන් පස්සේ එලවා ආ සියඵ ආයිනුවර වැසියන් බැද්දේදීත් සමතලාවේදීත් මරා තීන්දු කළ පසුද ඔවුන් සියල්ලෝම නාස්තිවෙනතුරු කඩුමුවහතින් වැටුනු පසුදි සියළු ඊශුායෙල්වරු ආයිදේශයට හැරී ගොස් ඊට කඩුමුවහතින් පහර දුන්නෝය, එද වැටුනු ආයිනුවර වැසි සියලු ස්නී පුරුෂයෝ දෙළොස් දහසක'' මෙසේ–එකදවසකට මනුෂායන් දෙළොස්-දුහක් කඩුවලින් කප්පවා මරවා දැම්මෙව් බව බයිබල්යෙන්ම . පෙණෙන්නට තිබෙන නිසා යෙ`හෝවඃගේ මේ මැවිල්ලත් සඳහන් කළ කුියාවලුත් ගැණ කල්පනාකර බලන කවරෙකුට නමුත් එම මැවුම්කාරයා පිස්සෙක් බව හැඟීයනවා ඇත. යම්කිසි කුම්භකාරයෙක් පළමු කොට වලන්රාසියක් සාද දෙවනු ඇවිත් එකපාරකට පොලවලින් ගහලා වලන් පංගුවක් බි**ඳ** ද්මනවා නම් එකපාරකට කඩු වලින් ගහලා බිඳ දමනවා නම් එකපාරකට ගින්දරේ දාමාල බිඳ දමනවානම එකපාරකට පොළොවෙ ගහලා බිඳ දමනවානම් එම කුඹලා ඒකාන්තයෙන්ම පිස්සෙක් බව ඒ කාරණයෙන්ම ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? එසේම යෙහෝවඃ නමැති මැවුම්කාරයාත් ලෝක සත්වයන් මවලා අන්තිමේදී එකපාරකට කඩුවලින් කප්පවාලා මරාදුමු නිසාත් එකපාරකට ගින්නෙන් මරාදුමු නිසාත් එක-පාරකට ජලයෙන් මරාදුමු නිසාත් එකපාරකට විසංගත රෝග-වලින් මරාදුමු නිසාත් ීචිකපාරකට අඩු ආවිසෙන් මරාදමන නිසාත් එක්පාරකට මවු කුසේදීම මිරාදමන නිසාත් එම යෙහෝවඃ ඒකාන්තයෙන්ම පිස්සෙක් බව මේ මිනීමරණ අන්දමින්ම ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? මෙබඳු පිස්සු මැවුම්කාර-යෙක් ඉන්නවාය කියා හිතනවාට වඩා මහත් පිස්සුවක් තවත් මේ ලෝකයේ ඇද්ද? මේ යෙහෝවඃගේ පිස්සු කිුියාව යම් කම්ාන්තයක පෙනෙන්ට තිබෙන දෝෂයක් හා සමාන නැත. යම් කමාත්තයක දෝෂයක් හෙවත් අඩු ලුහුඬක් පෙනෙන්ට තිබුනත් එහි කර්තෘ ලකනෙක් සිටිය බව ඒ කමාන්තයෙන්ම ඔප්පුවෙන්නාක් මෙන් පිස්සු කුියාවකිනුත් පිස්සෙක් සිටිය බව ඔප්පුවෙනවා මිස හරි සිහිය ඇති කෙනෙක් සිටිය බවක් ඔප්පු-වන්නේ නැත. ඉතින් මේ ලෝකය මවන්ට පුළුවන් බල සම්පන්න දෙවිකෙනෙක් පිස්සෙක් වෙන්ට බැරි බ්වත් එබඳු පිස්සෙක් දෙව් කෙනෙක් වෙන්ට බැරි බවත් යන්තම මොලේ ඇති කවරෙකුට නමුත් තේරුම් යනවාට අනුමාන නැත. යෙහෝවඃ කළාවු කියාවලින් ඔහු ඒකාන්තකොටම පිස්සෙක් බව ඔප්පුවෙන නිසා එබඳු පිස්සෙකුට ලෝකයක් මවන්ට පුළුවන්කමක් තිබෙන්ටම බැරි බව ඉර හඳමෙන් ඔප්පු වෙනවාය. ඉතින් මෙබඳු පිස්සු යෙහෝවඃ වීසින් මේ ලෝකය මැව්වාය කියා යමෙක් විශ්වාස කරනවා නම් ඊට වඩා මහත් පිස්සුවක්

තවත් මේ ලෝකයේ කිසි තැනක තිබෙන්ට පුළුවන්ද? එබලු පිස්සු මැවුම් කාරයෙක් ඇත කියා හිතනවාට වඩා නැත කියා හිතීම කොපමණ පුඥාගොචරද ? තවද යමකිසි වැවිලිකාරයෙක් වත්තක් වවාලා එහි සමහර ගස් උදුරන්ටත් සමහර ගස් බිඳ දමන්ටත් සමහර ගස් නැති භංගකර දමන්ටත් සමහර ගස්වලට නොයෙක් පීඩා කරන්ටත් ඒ අස්සේම මගරැකසිටිය කෙනෙක් මෙන් ගොඩනැගිල්ලක් ගොඩනගන්ටත් සමහර ගස් සිටුවන්ටත් පටන් ගෙණ ඒ ගැණ (පාරේ) රැකසිටිනවා නම් සත්තකටමු ඒ වැවිලි කාරයා මහත් පිස්සෙක් බව ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? පිස්සෙක් බව ඔප්පුවෙනවාමය. එසේම යෙහෝවඃ මේ කී අන්දමටම කරණබව යෙරමියාගේ පොතේ 31 වෙනි පරිව්-**ල**ඡද<mark>යේ 28 වෙනි පදයෙන් පෙනෙන්ට තිබේ. ඒ මෙසේය.</mark> ''ඇරත් මම උදුරන්ටත්, හෙලන්ටත් නැතිකරන්ටත්, පීඩා-කරන්ටත්, මම ඔවුන්ට රැකසිටියාක් මෙන් ගොඩනහන්ටත් සිටුවන්ටත් ඔවුන්ට රැකසිටීම්; යෙහෝවඃ වහන්සේ කියන ඉතින් මිතුවරුණි හිතෙන හිතෙන පාරට උදරණ බිඳින හෙලන නැති කරණ පීඩාකරණ යෙහෝවඃ ඒකාන්තයෙන් පිස්සෙක් බව ඔප්පුවෙනවා සත්තකය, ඒක නිසා යෙහෝවඃ නමැති පිස්සෙකුට කවර කාලේකවත් මේ ලෝකය තබා එකගල්කැටයක්වන් මවන්ට බැරි බව විශ්වාස කටයුතුය. එසේම මේ ලෝකය මවන්ට පුළුවන් දෙවිකෙනෙක් ලෝකයේ කිසි තැනක ඇත්තේ නැති බවත් ලෝකය කිසිවෙක් විසින් නොමැව් බවත් ලොකසවහාව ධම්යේ අන්දමට කම් ඍතු හේතු යන තුන්කාරණයෙන් හටගන්න බවත් එසේම, සවභාවානු-කුලව විනාශවෙන බවත් කිස්තියානි ආගම ඒකාන්තයෙන්ම පල්ම පල් බොරු ආගමක් බවත්, බුඩාගම ලෝකයේ තිබෙන සියඑම ආගම්වලින් ඒකාන්ත සතාවූ එකම ආගම බවත් සංකා රහිතව විස්වාස කටයුත්තාහුය, දුන් ඉතින් මගේ තුන්වෙනි පුශ්නයට අප මිතුයා දුන්නු උත්තරවල නිස්සාර කම, මට ලැබීතිබුනු කාලපුමාණයේ අන්දමට ලුහුඩෙන් පුකාශ කළ බවත් අද සවස්වුනු නිසා වාදය මෙපමණකින් නවත්වන බවත් ලබන ඉරිදට නැවතත් වාදය පටන්ගනු ලබන බවත් දුනුම් දෙමින් මගේ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

වම් 1899 ක්වූ සැප්තැම්බර් මස 10 වෙනි ඉරිදු දවල් 2 ට පමණ ඌරුලගාඩවත්තේ තර්කදේශනා ශාලාවෙදී

## සී. සිල්වා මහත්මයා විසින් තුන්වෙනි වරට පවත්වන්ට යෙදුනු කථාව.

ම්තුවරුණි, මේ ලෝකයේ පණඇති සත්වයන් සහ පණනැති දේ සොයා බලන අතර ඥානවන්තවූ මැවුම්කාරයෙක් සිටිනබව ඉතා පැහැදිලිලෙස ඔප්පුවේ. මම දන් කථාකරන්ට යන්නේ චෙතනා සහිත සත්වයන් ගැණ නොව පණ නැති දේ ගැණය. කම්ය සත්වයන් ඉපදීමට හේතුව යයි බුදුන් කීයේය. ඒක වෙන්ට බැරිවූ දෙයක් බව වෙනින් දවසක ඔප්පුකරන්ට බලාපොරොත්තු වෙමි. පණනැති දේ කම්බලයෙන් හටගත්තේ යයි බුදුන් නොකීයේය. (See Fag Page 66) ''සත්තා සචෙතනා සබබෙසෙ සෙ කම්මජා අග්ගීව සබ්බානීව බීජජාතාන් හේතුජානි පඨචීව පබ්බතාව උදකංව වාතොඒ සබ්බෙනෙ උතුජා''–එනම් වේතනා සහිත සියළු සත්වයෝ කම්ජය, ගිණි හා සියලුම බීජජාතීහු හේතුජය, පුලීවියද, පව්තයෝද, වතුරද, හුලහද යන මේ සියල්ල සෘතුජය කියා බුඩාගමේ තිබේ. සියලුම ඓතනා සහිත සත්වයෝ කම්ජය, එනම් කුසලාකුසල කම්යෙන් උපදිත්, ගිණි සහ සියලුම ගස්ජාති \*හේතුජය, එනම් බීජාදී හේතු බලයෙන් උපදිත්. පොළවත්, වතුරත්, හුලහත්, පව්තයොත් සෘතුජය, එනම් සෘතු බලයෙන් උපදිත්. නුමුත් කිසිත් නැතිකමෙන් පොළව සැදුනකල වෘක්ෂ ලතාදීන්ගේ සැදීම පිණිස බීජජාතියක් හෝ වෙනයම් හේතුවක් තිබුනේ නැත. පළමුවෙන් බීජජාති සැදුනායින් පසු බීජ කරණකොටගෙණ නොකඩව බෝවේගණ එනවාය. නමුත් මෙසේ සැදෙන්ට පළමුවෙන් වෘක්ෂලතාදිය සැදුන අන්දම බුඩාගමේ දක්වන්නේ නැත.

මේවා මහත් ඥාණවත්තවූ මැවුම්කාරයෙක් විසින් උපදවනු ලැබුවා වෙන්ටම ඕනෑය. මක්නිසාද ඒවාව පවතින්ට පටන්ගන්ට පුළුවන් වෙන මගක් ඇත්තේම නැත. පෘථිවියාදීය සෘතුජය කියා තිබේ. සෘතුජය යන වචනයෙන් තේරෙන්නේ කාල-පරිච්ඡෙදයක්වා පමණක එසේ නැතුව සත්වයෙක්වත්, බලයක්-වත්, නොවේය. අපේල්, මැයි යන මාස දෙක විසින් නොතිබුන පෘථිවියක් උපදවන්නේ කොහොමද? අපේල්, මැයි, ජූති, ජූලි යන හතර වමා මාස කාලයෝය. හෙවත් වස්සාන සෘතුවය

<sup>\*</sup>සබබානි බීජජාතානි, යන්නට සියඑම ගස්ජාතිය, කියා තේරුම් කිරීම වැරදිය. බීජාදී හේතු බලයෙන් උපදිත්ය, යන කීමද යථොක්ත පාඨයට වැරදිය.

කීවාම වස්සාන සෘතුවයයි කී කාලය වමාව උපදවනවා නොව ඒ මාසය ඇතුලතදී වෙන කරුණු වලින් උපන් විෂාව විහිනවාය. ඒ නිසා කාලය බෙදන්නාවූ අයවල් ඒ කාලයට වෂාකාලයය කියනවාය. මහා පෘථිවියද පව්තයෝද හුලභද දියද ඍතුජය කියා බුඩාගම් කාරයෝ කියන කල කිසි අථියක් නැති කීමක් කියන බව මෙහි සිටින යම්තම්වත් සිහිකල්පනාව ඇති අයට දැන් තේරෙණවා ඇත. ඍතුවය කියන්නේ කොයි අන්දමේවත් හේතුවක් නොවේය. මේ ලෝකය නොතිබුන කලක් තිබුන බව බුඩාගමේ කියා තිබේ. ඒ නිසා ටිකක්වත් සිහිකල්පනාව ඇති අයට මේ ලෝකය කිසිත් නැතිකමෙන් පැවැත්මට ආවාය කියා කියන්ට පුළුවන්ද? අපේ හැඟීමේ ඇහීම නම් මේ ලෝකය පැවැත්මට ආවේ කොහොමද? (කිසිත් නැතිකමෙන් ඉතා කුඩා ගල් කැටයක්වත් උපදින්නට නුපුළුවන් නිසා§ මේ මහත් විසාලවු ලෝකය හටගැන්වීමට බලය ඇත්තාවු කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. කමාන්ෂය අපට පේන්ට තිබේ. කමාන්ත-කාරයෙක් නැතැයි බුඩාගමේ උගන්වති. ඒ නිසා මේ ආගම සැබෑවෙන්ට බැරිය. (ලෝකධාතු කිසිත් නැති කමෙන් උපදවන ලද බව අපට පෙණෙනවා පමණක් නොව ‡එසේ උපද්වන ලද ධාතු ඒ ඒ අථ්යන් සිදුවෙන පිණිස යොද තිබෙන බවද අපට ඉතා පැහැදිලි ලෙස පෙනේ. මනුෂායන් සහ තිරිසනුන් මවින්ට ඕනෑව තිබුනේය. ඔවුන්ගේ ශරීර ආහාර-යෙන් පොෂා වෙන පිණිසන්, ආලෝකයේන් සහ උෂ්ණයෙන් සැනසීම ලබන පිණිසද සාදන්ට (මවන්ට) ඕනෑව තිබුනේය. මේ පිණිස කිරිසනුන්ගේ ආහාර පිණිස කෘණද මනුෂා ආහාර කොට එලජාති හා බීජජාතිද, මිනිසුන්ටත් තිරිසනුන්ටත් පෙනෙන පිණිස ආලෝකයද සාදන්ට ඕනෑව තිබුනේය. කමාන්තයෙන් කමාන්ත කාරයෙක් සිටින බව පුකාශ වෙන්නාක් මෙන් යම් කමාන්තයක් කිරීමේදී පුකාශව තිබෙන්නාවූ අභි-පුාථ්යෙන් අභිපුකාරයෙක් සිටින්ට ඕනෑබව පෙනේ. ලෝකයෙහි මහත් ඥානවන්තවූ අභිපුාකාරයෙක් සිටිය බව අපි ඒකාන්ත කොටම කියමුව. බුඩාගමේ එසේ නැත කියති. ඒ නිසා ඒ ආගම බොරු ආගමකි ඒක අතහැර දමන්ට යුතුය.

අපට දවස්පතා පෙනෙන්නාවූ දේවල් පුකාශවූ අභිපුාර්යෙන් මැවුම් කාරයෙක් සිටින බව ඔප්පුකිරීම පිණිස පේලිනම් ධමා-චාය්‍රීයා විසින් මෙසේ කාරණා ගෙණහැර දක්වා තිබේ. එනම් මාවත මගක යන අතර මගේ පය ගලක වැදුනාම ඒගල එතනට කොයින් දැයි ඇසුවොත් මා ඒක හරියාකාර නොදන්න නිසා ඒ ගල එතන සෑමකල්හිම තිබුනාය කියා සමහරවිට උත්තර

<sup>§ 🕇 –</sup> මොහුගේම මේ කියමන් දෙක එකිනෙකට විරුඩය.

දෙන්ට පුළුවන. මේ උත්තරයේ අඥානකම පෙන්වන්ට ඉතා පහසු වෙන්නෙත් නැත. නමුත් සමහරවිට ඔර්ලෝසුවක් බීම තිබී සමහ වුනොත් ඒ ඔරලෝසුව එතනට පැමුනුනේ කොහොමද කියා ඇසුවොත් ගලගැණ දුන් උත්තරය වාගේ ඔර්ලෝසුව ගැනත් නොදෙන්නේ මක්නිසාද? අන්කිසි කාරණ-යක් නිසා නොව මේ කාරණය නිසාය. එනම් අපි ඔර්ලෝසුව සොයා බැළුවාම ඒකේ ඒ ඒ කොට්ඨාස එක්තරා අභිපාථියක් පිණිස සාදු යොදු තිබෙන බව පෙනෙයි. ඒ ඒ කොට්ඨාසයන් ගෙන් සෙලවීමක් උපදින පිණිස සාද යොද තිබෙන බවද ඒ සෙලවීම කරණකොටගෙණ දවසේ පැය වේලාව මේය කියා පෙන්වන පිණිස පිහිටුවා තිබෙන බව අපට පෙනෙයි. මේ ඔර්ලෝසුව ඒ ඒ කොට්ඨාස තිබෙන අන්දමට වෙනස්කර සාදුතිබෙනවා නම් ඒ යන්තුයේ කිසි සෙලවීමක් හටගන්නේ නැතුවා පමණක් නොව ඒ ඔරලෝසුවෙන් දැනට ඉෂ්ටවෙන්නාවූ අථිය ඉෂ්ටවෙන්නේම නැත. මේ කොට්ඨාස අතරෙන් ඉතා පැහැදිලි කොට්ඨාස සවල්පයක් සහ ඒවායින් කෙරෙණ වැඩ පැහැදිලි කොට්ඨාස සවල්පයක් සහ ඒවායින් කෙරෙණ වැඩ ගැණද සොයා බැලුවාම ඒ සියල්ලම එක කෙලවරක් බලා කියා කරණ බව පෙනීයයි. ඕතාහැරිය දිගඇරෙන සුලු දුන්නක් තිබෙන කව පෙට්ටියක් අපට පෙනෙයි. එම දුන්න දිග ඇරෙන්ට උත්සාහ කිරීමෙන් එම පෙට්ටිය වටේට කරකැවෙයි. ඒලභට පුරුක් වසයෙන් සන්ධිවූ එක්තරා දම්වැලක් අපට පෙණෙන්ට තිබේ. මේ දම්වැල නැවෙන පිණිස ශාස්තු කුමයට සාද තිබේ. මේ දම්වැල කරණකොටගෙන දුන්නේ බලය පෙට්ටියෙන් දම්වැල ඔතා තිබෙන චකුයට ගෙණයයි. ඒ ලහට චකු පඩක්තියක් පෙනෙන්ට තිබේ. ඒ චකුවල දත් එකිනෙකට කැවීමෙන් දම්වැල ඔතාතිබෙන චකුයේ චංචලභාවය තුලාව කරාද තුලාවෙන් ඇහිලි කරාද පමුනුවයි. මේ කාරණා කෙරෙණ අතරම ඒ චකුවල පුමාණයෙන් හා ආකාරයෙන්ද මතු කී චංචල භාවය කොයියාකාර විධියකට කරණවාද කීවොත් එය කෙලවර කරන්නේ සමාන පුමාණවූ මැන නියමකළාවූ පුදේශයක කාලපුමාණයක් ඇතුලතදී අසවල් අසවල් පැයය කියා දක්වීමෙන්ය. මෙකී ඔරලෝසුවේ වකු මලකඩ නාල්ලන පිණිස පිතිත්වලින්ද වානේ වාගේ කිසි ලෝහජාතියක් අැකිලෙන්නේ නැතිනිසා දුන්න වානෙන්ද සාද තිබෙන බව අපට පෙනෙයි. ඔර්ලෝසුවේ, උඩපැත්තේ වීදුරුවක් පිහිටුවා තිබෙයි. එයාකාර දවායක් එම කමාන්තයේ වෙන කිසි තැනක ඇත්තේ නැත. විනිවිද පෙනෙන දවායක් මිස වෙන කිසි දවායක් වීදුරුව පිහිටුවා තිබෙන තැන තිබුනේවීනම ඔර්ලෝසුවේ තට්ටුව නෑර පැය වේලාව බලාගන්ට බැරිය. මේ කමාන්තය සොයා බලා තේරුම් ගත්තාම එතනදි ඒකාන්ත ලෙස කියන්ට තිබෙන්නේ ඔර්ලෝසුව සෑදු කෙනෙක් සිටින්ට ඇත. ඒ තැනැත්තා විසින් එහි කමාන්ත කුමය තේරුම්ගෙණ එහි අර්ය අභිපුාකොට දැනට සිඩවෙන අර්ය පිණිස එය සාදුවේය කියාය. ''ඔරලෝසුව සැදීම පිණිස් එම අභිපායකළ සිතක්ද එම අභිපුාය ඉෂ්ටකළ අතක්ද ඇතුව තිබුන බවට පුලුවන් පමණ සාක්ෂි තිරෙබ්. මක් නිසාද? යම් කමාන්තයක අභිපායක් ඉෂ්ටවී තිබේද එම අභිපාථිය අභිපාකළ කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. ඔර්ලෝසුවෙන් එම අභිපාව පුකාශ**ේ**ව. එමනිසා ඒ පිළිවෙල යෙදුවාවූ කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. මේ ඔර්ලෝසුව අමාරුවූ තීක්ෂණවූ ඥානවන්තවූ කම්ාන්තයක් බව පෙනේ. ු එම නිසා තීක්ෂණවූ ඥානවන්තවූ කම්ාන්ත-කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. යම්තම්වත් සිහිනුවන ඇති කෙනෙකුට මෙය නැත කියන්ට බැරිය. එසේ කියනවානම් එම තැනැත්තා සිහිය නරක්වුනාවූ පිස්මසක්ය කියා නුඹලා කියන වාට අනුමාන නැත. මේ ලෝකය ගැනද එසේමය. මේ ලෝකය දෙස ඇස් ඇර බලන්නාවූ පණ්ඩිතයන්ටත් අපණ්ඩිතයන්ටත් උගතුන්ටත් නූගතුන්ටත් ඔර්ලෝසුව සෑදී-මේදී පුකාශවූ අභිපාරියටත් කමාන්තයටත් වඩා අමාරුවූ කමාන්තයක්ද අභිපුාට් රාසියක්ද පෙනීයයි. එමනිසා මේ ලෝකය පැවැත්මට ගෙණාවාවූ බලසම්පන්නවූ අති ඥානවන්ත වූ සියලු බලය ඇත්තාවූ මැවුම් කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. ධිඩාගම්ම කමාන්තය තිබෙන නුමුත් කමාන්ත කාරයෙක් නැත කියති, එනිසා එම ආගම බොරුය. එය අත්හැර දමන්ට යුතුය. ඔර්ලෝසුව අපි පරීක්ෂා කළාක් මෙන් සාමානා වශයෙන් මේ ලෝකය් පරීක්ෂාකර බලමු, සෑම මවනලද දුවා පෘථිවි ධාතුවය, ආපො ධාතුවය, වායෝ ධාතුවය, තෙජො ධාතුවය යන මහා භූත්යන් යයි කියනලද කොට්ඨාස හතරකට බෙද තිබේ. අපි මෙය සොයා බැලුවාම පොළොවේ වාසය කරන්ට ඉන්න සත්වයින්ගේ පුයෝජනය පිණිස එනම් ඔවුන්ගේ ජීවිකාව කරගැණීමත් සැනසීමත් පිණිස ඒවා අභිපුාකොට යොද තිබෙන බව පැහැදිලි ලෙස පෙනේ.

(1) පෘථිවි ධාතුව උපදවන්ට සිටි සත්වයින්ගේ ජීවිකාව පිණිස නානාපුකාර පස්වලට යොද තිබේ. සැමතැනම මූදු-වැල්ල නම් වී සැදෙන්නේ කොහොමද? මුළු පෘථිවි ධාතුව කළුගල් නොහොත් වෙන ගල් ජාතියක් නම් තිරිසනුන්ට ඕනෑ කරන්නාවූ තෘණ සහ වෘක්ෂලතාදිය වැවෙන්නේ කොහොමද? කළු පව්ත මිටිතැන් තැනිතලා යන නානාපුකාර පස්වලට බෙද යොද තිබීමෙන් ජීවමාන සත්වයින්ගේ ඕනෑකම් උදෙසා කලින් බලා යොද තිබෙන බව ඔප්පුවෙයි. සත්වයින් මවන්ට පළමු ලෝකය මැවීමේදී ඒ ඒ සත්වයන් මැවීමට මුලින්ම කල්පනාවක්

තිබුනාට කොහෙත්ම අනුමාන නැත. මෙහි ඔර්ලෝසුව ගැණ සේම අභිපාථියකුත් අභිපාථියේ පුකාරයට කළ කමාන්තයකුත් අපට පෙනෙයි. එමනිසා මේ ඥානවන්තවූ අභිපාව කළ ඥානවන්තවූ අභිපාකාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. බුඩාගමේ එසේ නැත කියති, එමනිසා එම ආගම සැබෑවෙන්ට බැරිය. එය අත්හැරදමන්ට යුතුය.

(2) ආපොධාතුවෙන් සාදනලද දිය ගැණ සොයා බලමු. ලෝකේ සියළුම දියකදට `වඩා මුහුදේ දිය වැඩිය, මේ දිය කරදියය, සූයෳතාපයෙන් ඉහලට ම්දුමාකාරයෙන් නගින්නාවූ එදිය සනවී වලාකුල්වී වණ්කාරයෙන් පොළොවට වැටෙනවාය. ඒ වසින්නාවූ විමාව පිණිස මිරිදියය, එසේ නැතුව විමාව පිණිස මුහුදෙන් ගන්නාවූ දියකද කරදියව ඉහලට නගිනවානම අපේ ලින් පොකුණු සහ ගංගාවල් ලුණෙන් පිරෙණවා ඇත. වර්ෂා-වෙන් පොළව සශීක කරණවා වෙනුවට වෘක්ෂලතාදිය මැරී යනවා ඇත, අපේ ලිං සහ පොකුණු ගංගා ලුණෙන් පිරී අපට ලුණු බොන්ට සිඩවෙනවා ඇත. මෙසේ මනුෂායන් සහ තිරිසනුන් මැරියනවා ඇත, නුමුත් මේ වුණාව වෙන පිළිවෙල බලාපල්ලා–මුහුදු දිය සුයා තාපයෙන් මීදුමාකාරයට වෙනස්වී එම මිහිදුම සනවී වැසිවතුර වෙන අතර මුහුදු දියේ ලුනු මීදුම හා සමග නොනැගී වැසිවතුර ලුණුදිය නොව මිහිරි දිය වෙන පිණිස ලුනු මුහුදේම තිබෙන්ට සැලැස්වීමෙන් මහත් දොන-වන්තවූ බලසම්පන්නවූ මැවුම් කාරයෙක් සිටින බව ඉතා පැහැදිලි ලෙස ඔප්පු වෙන්නේ නැද්ද? වතුර මැව්වාවූ උන් වහන්සේ එය උන්වහන්සේගේ මැව්ල්ලට පුයෝජන වෙන ලෙස කිුයා කරන්ට සලස්වන බව මෙයින් පෙනේ, මෙහි මහත් දොනවන්තවූ අභිපාවක් සහ අභිපාට්යක් සිඩ වෙන බව ඉතා පැහැදිලි නොචේද? එමනිසා මහත් දොනවන්තවූ අභිපාකාර-යෙක් සිටින බව අපි ඒකාන්ත ලෙසම කියමුව, බුඩාගමේ එසේ නැත කියති, එමනිසා එම ආගම බොරුය, එය අත්හැර දමන්ට යුතුය.

(3) වායෝ ධාතුව ගැණ සෝදිසිකර බලමු, මනුෂායෝ ආශ්වාසකොට ගන්නා වාතයන් අතරෙන් ජීවිතභානිය කරණ වාතවගී කීපයක් තිබේ. ගැඹුරු අගල්වල හා ලින්වලද මරණය ගෙණදෙන වාතය රැස්වී තිබේ. අපි ආශ්වාසකොට ගන්නාවූ පිරිසිදු වාතයනම් ඒරෝපාකාරයන් විසින් නෛටුජන්ය, ඔක්සි-ජන්යයි කියනලද වාත දෙවගීයකින් මිශු වාතයක්ය මේ වාතයට වෙනත් වාත වගී මදමදව මිශුය. පිරිසිදු වාතයෙන් මදක් සියක් කොට්ඨාශයකට බෙදුවොත් ඒ කොට්ඨාසයන්ගෙන් හැත්තෑ හය පංගුවක් නෛටුජන්නම් වාතයවේ. විසිහතර පංගුවක් ඔක්සිජන්නම් වාතයවේ. නෙටුජන්නම් පළමුවෙනි

කාණ්ඩය මරණය ගෙණදෙන වයස, ඒ වාතය අස්වාසය කරණ මිනිස්සු හා තිරිසන්නුද මැරෙත්. ඔක්සිජන් යන වාතය තනියම කලක් ජීවිත රක්ෂාකරන්නේ නැත. එසේවී නමුත් මේ වායු ලදව**ගිය සුදුසු පුමාණයට මිශු කිරීමෙන් අප ආශ්**වාස කොට ගන්නා සුව එලවන වාතයවේ. වෙදෙක් බෙහෙත් දුවා මිශු කරණ කල සැහෙන ලෙස මිශු කළාම බලවත් සුවය ගෙණදෙන බෙහෙතක් වේ. නුමුත් ඒවා වෙන් වෙන් වශයෙන් ගත්තොත් වසය, එසේ බෙහෙත් යොදන්නාගේ දක්ෂකම ගැණ අපි ඒ ලෙවදාාාචාය ීවරයාට පුශංසා කරමින් ඔහු ඥානවන් නවූ සමථ්වූ වෙදෙකැයි කියමු. ඒනිසා අපි ආශ්වාසමකාට ගත්තාවූ වාතය නොයෙක් වායු වගී වලින් මිශුකොට සදතිබෙන සමථි කම\* අපට පෙනෙනකල මහත් බලසම්පන්නවූ නුවනැත්තාවූ සත්වයෙකුගේ වැඩකැයි අපි ස්ථීරකොටම කියමුව. බුඩාගමේ එසේ නැත කියති. ඒනිසා ඒ ආගම සැබෑ නැත. ඒක අත්හැර දුමීම යුතුය. (4) අපි තේජො ධාතුව සොයා බලමු. ඒ ධාතුව සුය®රැස්මියගේ තාපයෙහි සහ ආලෝකයෙහිද පෙනී යනවා පමණක් නොව වෙනදේවලත් තිබේ. ඒ තිබෙන්නේ මිනිසුන්ට ඕනැවිටක ඒවායින් හැරෙන්ට පුළුවන් ආකාරය-කටය. මේ තෙජො ධාතුව තෙල්වල තිබේ ඒ තෙලට පාන්-කඩයක් හෙලා පත්තුකර ගැන්මෙන් තෙල ඌෂ්ණය ගෙණදී එයින් අපේබත් පිසගන්ට පුළුවන. මේ කාරණගැණ කල්පනා කර බැළුවාම මිනිසුන් හා තිරිසනුන් ජාතියගේ සැනසිල්ලත් සුහසිද්ධියත් අභිපුාය කොට ඒ අභිපුාය ඉෂ්ටකිරීම පිණිස මේ ධාතු සාදු තිබෙන්නාවූ ඥානවන්තවූ බලසම්පන්නවූ මැවුම් කාරයෙකුගේ කියාකාරකම අපට පෙනීයන්නේ නැද්ද‡ අභිපුාරීය අපට පෙනීයයි. කමාන්තය අපට දකින්ට තිබේ. ඒනිසා අභිපායකළාවූ කෙනෙක් එනම් බලසම්පන්නවූ අති ඥානවන්තව<mark>ූ</mark> මැවුම් කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය බුඩාගමේ එසේ නැත කියති. කමාන්තය තිබෙන නුමුත් කමාන්ත-කාරයෙක් නැත කියති. ඥානවන්තවූ අභිපාර්තය පෙනෙන නුමුත් ඒ අභිපායකළ ඥානවන්තවූ අභිපාකාරයෙක් නැත කියති. ඒනිසා ඒ ආගම බොරුය. ඒක අත්හැර දමන්ට යුතුයි.

<sup>\*</sup>ගහක ගෙඩියක් සැදීතිබෙන අන්දම බැළුවොත් මැවුමකාරයා පොලොව-යට ඉන්නවාය කියා අඥනයාට කල්පනා කරන්ට බැරිද?

<sup>‡</sup>ඇයි ගිනිකුරු පෙට්ටිවලිනුත් මැවුම්කාරයෙක් ඉන්නබව පෙනෙන්නේ නැද්ද? ඕවා බාරගන්න තුම්පනයොත් ඇද්ද?

ඊලභට මිතුවරුණි, සංක්ෂේපයෙන් ගස් ජාතීන් ගැණ සොයා බලමු. ඒවා වැවෙන අන්දමෙන් ඉතා ඥානවන්තවූ අභිපුාථ්යක් සහ පිළිවෙලක්ද ඉෂ්ටවෙන බව පෙනේ. අපි දනට ගස්ජාති දෙකක් ගැණ පමණක් සොයා බලමු. පොල් සහ කොස්, මිතුවරුණි, මේ ගස් දෙවගීය සැදෙන අන්දම අතිශයින්ම එකිනෙකට වෙනස්ය. දනට සෑහෙන සියඑ ගස්ම බීජවලින් හටගනිති. මෙසේ මුල් ගස කරා පැමිණෙනතුරු ඒ ඒ වගීයේ ගස් ඊට පළමු තිබුනු ගසක බීජයකින් හටගත්බව පෙනේ. (නැත්නම් ඊට පළමු තිබුන ගසක් කරණකොටගෙණ) පොල්ගස් සියල්ලම පළමු තිබුන පොල්ගස්වල ගෙඩිවලින් හටගත් ඒවාය. මෙසේ පළමුවෙනි පොල්ගසට යනතුරු කුමයෙන් ඔයහැටිය, මේ ගස් දැනට සැදෙන අන්දම මදක් සොයා බලමු. පොල් වැනි සමහර ගස්වල ගහේ බඩෙන් සෑම කොට්ඨාසම ලියලති. කොස් වැනි සමහර ගස්වල සෑම කොට්ඨාසම ගහේ පොත්තෙන් ලියලති. පළමුවෙනි පොල් ගෙඩිය කාවිසින් සාදනලද නුමුත් ඒ කම්ාන්තයක් බැවින් කම්ාන්තකාරයාගේ අභිපාර්ථයනම ඒ ගහේ බඩතුර සෑදෙන්නාවූ දෙයින් ඒ ගහේ කඳ ලොකු කරවීමය. ඒකම්ාන්තකාරයා පළමුවෙනි කොස් ගහ සැදුකළ කොස් ඇට වලින්සැදෙන සියඑම ගස් ඒ ගහේ පිටලෙල්ලේ සැලදන දෙයින් ඒ ගහේ කඳ ලොකුකරවීමට සැදුවේය.\* ි මේ කුමයෙන් අද දක්වාම ඒවා එසේම පවතියි. කිසිකලක කොස් ගහක් පොල් ගසකින්වත් පොල් ගහක් කොස් ගසකින්වත් සැදුනේ නැත. මෙහි අහිපුාට්යකුත් ඒ අහිපුාට්ය ඉෂ්ටවීම පිණිස කමාන්තයකුත් තිබේ. අභිපාකාරයෙක් නැතුව අභිපාථ්යක් තිබෙන්ටම බැරිය. පලමු කී කොස් සහ පොල් ගස්වල අභිපාථ්යක් ඉෂ්ටවේ. ඒ නිසා එය අභිපාකළාවූ කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. පිළිවෙල් කාරයෙක් නැතුව පිළිවෙළක් තිබෙන්ට බැරිය. ඒ ගස්වල පිළිවෙලක් තිබේ. ඒ නිසා ඒ පිළිවෙල කළාවූ කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. තවත් දුරට මිතුවරුණි, පොල් ගෙඩිවලින් පොල් ගස් නොකඩවා සෑදීමෙනුත් කොස්ඇටවලින් කොස්ගස් සෑදීමෙනුත් කමාන්ත කාරයාගේ නිරන්තර ආරක්ෂාව කමාන්තය කෙරෙහි පවතින බව පෙනේ. නුමුත් බුඩාගමේ කමාන්තය පෙනෙන නුමුත් කමාන්තකාර**යෙක්** නැත කියති. අභිපාථියක් ඉෂ්ටවෙන නුමුත් ඒ අභිපා කළාවූ කෙතෙක් නැත කියති. පිළිවෙල තිබෙන නුමුත් එය යෙදුවාවූ පිළිවෙල් කාරයෙක් නැත කියති. මේක වෙන්ටම බැරිදෙයක්ය, එනිසා ඒ ආගම බොරුය. ඒක අත්හැර දමන්ට යුතුය.

<sup>\*</sup>ඔය කියන අදහස බයිබලයේ කවර පරිච්ඡෙද<mark>යකින් පෙනී යන්නේද?</mark>

මිතුවරුණි, පෘථිවියේ පවතින්නාවූ දේවලින් පමණක් නොව අහසේ පවතින්නාවූ දේවලින්ද, මහත් බලසම්පන්න ජීවමානවූ මැවුම්කාරයෙක් සිටින බව ඔප්පුවේ. දැනට පවතින්නාවූ සියළු දේම එකම පිළිවෙලක් පෙරදරිව ඒ ඒ කොට්ඨාස ඊට නිසි නිසි තැන තිබෙන්ට ඕනෑ හැටීයට සාදු තිබෙන බව අපට පෙනී යයි. ආපො, වායො, තෙජො, යන ධාතු ලෝකේ සෑම දීසාභාගවලම එකාකාරව වාාවසථාවලට යටත්ව ආණ්ඩුකරති. මේ වාාවසථා බලය පෘථිවියේ පවත්නා දේ ගැණ පමණක් නොව අහසේ පවත්තාදේ ගැණත් එකාකාරම පවතියි. ජීවමාන සියඑ සත්වයින්ගේ සුහ සිඩවීම පිණිස මහා පෘථිවියගේත් චන්දු සුයඹාදීන්ගේත් සම්බන්ධකමක් ඕනෑ කරයි. සූයඹාලෝකය නැත්නම් මනුෂායා කොපමණ කාලකන්නිවේද? වලාකුල්-වලින් වැසි නොවසිනවා නම් කෙත්වල වපුරණ බීජ ජාති සැදෙන්නේ නැත. අච්ච නැතුව බීජ ජාතීන් පැනෙන්නේ නැත. මනුෂායෝ කෑම නැතුව විනාස වෙති. සුය්‍යාලෝකය නැත්නම් බැලීම පිණිස ඇස්වලින් කිසි පලයක් නැත. ශබ්ද වීහිද යන පිණිස අවකාසය නැත්නම් ඇසීම පිණිස කන්වලින් කිසි පලයක් නැත. වාතය නැත්නම් මනුෂායන්ට සහ තිරිසනුන්ට ජීවත්වීම පිණිස ආශ්වාස පුාශ්වාස කරන්ට බැරිය. අහසත් පොළොවත් එහි තිබෙන සෑම දේත් එකම යන්තුයක් බවත් එහි සැම කොට-ඨාසම එහි තිබෙන සෑම දේත් එකම යන්තුයක් බවත් එහි සෑම කොට්ඨාසම එකිනෙකට සැහෙන ලෙස පිහිටා තිබෙන බවත් ඒ සියල්ලම එකම සිතකින් අභිපුායකොට එකම කමාන්ත-කාරයෙක් විසින් ඉෂ්ටකොට තිබෙන බවත් පරීක්ෂාකර බලන කාට නොපෙනේද? මේ අපුාණිකදේ සොයා බලන අතර කියන්ට තිබෙන්නේ ලෝකය සැදීම පිණිසත් එය පවත්වන පිණිසත් නුවණ සහ මහත් බලය ඇත්තාවූ මහොත්තමවූ මැවුම් කාරයෙක් සිටිය බවය. සිටින බවය, බුදුන් එයාකාර කෙතෙක් නැතැයි කීයේය. මේ ඉගැන්වීම සිහිකල්පනාවට වීරුඬය. සියළුම තර්කයනට වීරුඬය. ඒබව අපි පෙන්නා දුන්නාය. ඒ නිසා ඔහු සවී ඥ නොවේය. බුඩාගමට අත්තිවාර-මක් නැත. ඒක සම්පූර්ණයෙන්ම බොරුවූ ආගමක්ය. ඒක අත්හැර දමන්ට යුතුයි. (කියා සී. සිල්වා මහත්මයාගේ කථාව අවසාන කරන්ට යෙදුනාය)

### සී. සිල්වා මහත්මයාගේ 3 වෙනි කථාවට

# මොහොට්ටිවත්තේ ජනානන්ද උන්නාන්සේ විසින් දුන්නාවූ උත්තර.

අප මිතුයාගේ මේ කථාවේ පුථමභාගයෙන් පුකාශ වුනේ ''කිසිත් නැතිකමෙන් පොළොව සෑදුනායින් පසු වෘක්ෂ ලකාදීන්ගේ සෑදීම පිණිස බීජාදී යමකිසි හේතුවක් තිබුනේ නැත'' යන බවයි. කිසිත් නැතිකමෙන් පොළොව සෑදුනාය කීම බුබාගම ගැණ කිසිත් නොදන්නාක්මෙන් කියන මූඪ කීමක්ය. කිසිත් නැති කමෙන් පොළොව සෑදුනාය කියා බුඩාගමේ කිසිම තැනක සදහන්වී නැත. සිතෝෂ්ණාදී සෘතු ගුණයන් කරණකොටගෙණ ලෝකයෙහි අවිතිර්භෝගව සෑම කල්හි පවත්නා පරමානු සංඛ්‍යාත අතිසුබුම පෘථිවිධාතූන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන් පෘථිවිය සෑදෙනවා විනා කිසිත් නැතිකමෙන් **ලපාළොව සැදුනුබවක් බුඩාග**මේ සඳහන්ව නැත. **මෙසේ** පොළොව සැදුනායින් පසු වෘක්ෂාදීන්ගේ සැදීම පිණිස බීජාදී හේතුවක් දක්වන්ට ඕනෑකරන්නේ නැත. මක්නිසාද? පෘථිවි ආපස්, තෙරෝ, වායු, ආදී ධාතූන්ගේ සංයෝජිත භාවයෙන් අනේක වෘක්ෂලතාදීන්ගේ හටගැණීම අපේ ඇස්වලට පෙණෙන්ට අනෙක වෘක්ෂලතාදන්ගේ හටගැණම අපේ ඇසටලට පෙණෙන්ට තිබෙන නිසාය. යම්කිසි භූමිපුදේශයක සියළු ගස්කොළන් කපා කොටා සුඬකොට් බඹයක් පමණ යටට හාරා තිබුවත් එහි කිසිම වෘක්ෂලතාදියක් රෝපණය නොකළත් ලෝකසාවභාවධම්යේ අන්දමට (එනම් ධාතූන්ගේ ඒකත්ව-යෙන්) කල්යාමකදී එහි නොයෙක් ගස්කොලන් ආදිය සැදී වනාන්තරයක්වී තිමබන බව අපට දකින්ට ලැබේ. ඉතින් පෘථිවිය සැදුනායින් පසු වෘක්ෂාදීන්ගේ සැදීමට යම්කිසි හේතුවක් තිබුනේ නැත කීම ලොකසවභාව නොදත් අනුවණ කමක්ය. වෘක්ෂාදීන්ගේ සැදීම පිණිස දනට අපට පේන්ට තිබෙන මේ හේතුව පෘථිවිය සැදුන කාලේදීත් තිබුනා සත්තකය. ඒක ලෙතකාලික හේතුවක්ය.

තවද ''පළමුවෙන් බීජ ජාති සෑදුනායින් පසු බීජ කරණ කොටගෙණ නොකඩවා වෘක්ෂලතාදිය බෝවේගණ එනවාය'' කියා අප මිතුයා කීවේ වී නුමුත් බීජ කරණකොටගෙණ බෝවේ-ගණ නොඑන්නාවූ නොයෙක් වෘක්ෂලතාදිය අපට දකින්ට තිබේ. එයින් සමහරක් නම් රටදෙල්, කෙසෙල්, වල් ඇඹිලිය, රසකිඳ ආදි වෘක්ෂලතාදියයි. මේ ආදි වෘක්ෂලතා බීජ කරණ කොටගෙණ නොව ඒවායේම අතු, වැල්, මුල් ආදියෙන් බෝවේගණ එන බවද එසේම නොයෙක් වෘක්ෂලතාදිය කිසිවෙක් විසින් රෝපණය නොකළත් ධාතුත්ගේ සුවහාගුණයේ අන්දමට පෘථිවියේ හටගන්න බවද අපේ ඇස්වලට පෙනෙන්ට තිබෙන නිසා ඒවා මුලින් දෙවි කෙණෙක් විසින් නොමවා පවතින්ට පටන්ගන්ට වෙනමගක් නැත කියා යමෙක් කියනවානම ඔහු ලෝකස්වභාව නොදත් මෝඩයෙක් බව මේ සභාවේ සිටින ඤානවන්තයන් දනගන්නවා ඇත.

තවද අප මිනුයා, ''ඍතුජය, යන වචනයෙන් තේරෙන්නේ කාල පරිච්ඡෙදයක්වා පමණක'' කියා කියයි. මෙපමණ සුළු වචනයකවත් හරි අථිය තේරුම් ගන්ට බැරි මොහු ආගමක සතහාසතහතාවය ගැණ වාදකරන්ට ඉදිරියට ආ එක මහත් පුදුමයක්ය. ඍතුජය, යන වචනයෙන් කාලපරිච්ඡෙදයක් මිස අනිකක් අප මිතුයාට නොතේරෙණ පලියට බුබාගම බොරු වෙන්ට බැරිය. අපට තේරෙන්නේ නැති නිසා ඒක බොරුය කීම ඉතා ලාමකකමක්ය–නොතේරෙණ දේවල් ගැණ තේරෙණ කෙණෙකුගෙන් අහලා එහි හරි අථ්ය දන ගැණීම පණ්ඩිතකමය. සෘතුජ යනු කාලපරිච්ඡෙදයක්ය, කියා තේරුවොත් අථ්ාපත්ති-වෙයි. එබැවින් සෘතුජය යන වචනයෙන් තේරෙන්නේ කාලපරිච්ඡෙදයක් පමණක යන කීම හාත්පසින්ම වැරදිය. සෘතුජය, යන වචනයෙන් තේරෙන්නේ කාලපරිච්ඡෙදයක් පමණක් නම්, අණ්ඩජය, යන වචනයෙනුත් බීජුවටක් පමණක් තේරෙන්ට ඕනෑය. අණ්ඩජ, යන වචනයෙන් බීජුවට කරණ කොට ගෙණ උපදින අයවළුන්ය, යන අථ්යක් පුකාශ වෙන්නා මෙන්, ඍතුජය, යන වචනයෙන්ද ඎතුව කරණ කොට ගෙණ උපන්දෙය හෙවත් හටගත් වස්තුය, යන අථියක් පැහැදිලිව පුකාශවේ. ඉතින් පෘථිවියත් පවතත් වාතයත් ජලයන්, යන මොවුන් සීතෝෂ්ණාදී සෘතුගුණය කරණ කොටගෙණ උපදින නිසා සෘතුව බලයක් නොවේය කියා කිසිවෙකුටත් කියන්ට බැරිමය. මේ අථ්ය පුකාශිතවූ පාළිවාසගමක් අප මිතුයා කියා එහි අර්ය තේරුම් තොගෙණ ඒ ගැණ කීවාවූ සියල්ලම නිෂ්ඵලය. ඉන් නිසා එම පාඨය සහ එහි අර්යත් මෙතැන් පටන් විස්තරකර දෙන්නෙමි. ඒ මෙසේය– ''සත්තා සවෙතනා සබබෙ තෙ කම්මජා, අශ්ගිව සබ්බානි ව බීජජාතානි හෙතුජානි, පඨවි ව පබ්බතා ව උදකංව වාතො ව සබ්බෙ තෙ උතුජා'' මෙහි අථ්ය නම් ''චෙතනා සහිත සියළු සත්වයෝ කම්ය කරණකොට ගෙණ උපත් හෙයින් කම්ජයෝය, වහ්නිය හා සියළුම බීජ ජාතීහු හේතුව කරණකොට ගෙණ උපන් හෙයින් හේතුජයෝය, පෘථිවීන් හා පව්තයන් හා ජලය හා වාතයද, යන මේ සියල්ල සෘතුව කරණකොට ගෙණ උපන් බැවින් සෘතුජයෝය'' යනුයි. මෙයින් දනට ඕනෑ කරන්නේ සෘතුව වස්තූන් ගැණ පමණක් නිසා සෘතුව කරණකොටගෙණ පෘථිවිය හටගන්නා පරිදි සැකෙවින් ගෙණහැර දක්වමි. මේ ලෝකයෙහි ඉර හඳ තාරකා

පෘථිවි පව්ත සමුදුාදි කිසිවක් නැතිව හිස්ව ගිය කල්හි අන්ධකාර-යෙන් පිරුණාවූ ආකාශ ලෝකය පමණක් ඉතුරුවේ. එකල ශිශිර ඍතුව පහළ වෙයි. (ශිශිර යන පදය හිමවලටද, වෛකල්-පික වශයෙන් සීතලෙහිද වැටේ) ඒ ශිශිර ඍතුවගේ සීතල ගුණය, අන්ධකාරය කරණකොටගෙණ අධිකවේ. ඒ අධිකවීම නිසා හිම හෙවත් පිණිහටගණියි. ඒ හිම බොහෝ කොට එකතැන් වීමෙන් විෂාව හටගණිත්. මෙසේ හටගන්නා ලද වණීව බොහෝ අවුරුදු දහස් ගණනක් මුලුල්ලේ දරානිපාකයෙන් නොකඩව පවතියි. මෙසේ බොහෝ කාලයක්හුගේ ඇවැමෙන් අක්නොහැරෙණ ලද ලෝක සවහාව ධම්යවූ ප්රිද්දේන් ශරදදී සෘතුන්ගේ පහළ වීමෙන් ඒ ව**ණාව නවි**තියි. වේගවත්වු බලසම්පන්නවූ මහාවාකය කරණ කොටගෙණ ජලය තරදවමින් කුමයෙන් අඩුවීමද, ලෝකයෙහි සියලු කල්හි වාය්වාදී ධාතූන් සමග අවිතිර්භෝගව පවත්නා පරමානු සංඛාාත සුබුම දුවායන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන් එම ජලස්කන්ධයෙහි පෘථිවීපටල-යක්ද, ඒ භූතරූපය කරා අනික් බොහෝ රූව ධම්යන්ගේ එකතැන් වීමෙන් මෙ මහාපෘථිවියද හටගණියි. මෙසේ ශරදදී සෘතුනුයෙන් යුත් කාලය අනාදිමත්ය. එබැවින් සෘතු ගුණයෙන් විරහිතවූ කාලයක් නම් නැත්තේමය. නිරන්තර පරිවර්තනීය වෙන්නාවූ චකුයක් මෙන්, එක සෘතුවක් ගෙවී යාමෙන් තදනන්තරව අනික් ඍතුවක් පහළවෙයි. මෙසේ ශරාදදී ඍතු-තුලයන් යුත් කාලය අනාදිමත්ය. ඒ බව තර්කශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය–''අතීතාදි වාාවහාර හේතුඃ කාලඃ සමෛවකො විභූර්නිතාශ්ව'' යන මෙහි අදහස නම්, අතීතාදී වාාවහාරයට කාරණා වූයේ කාලයයි. හෙද එකෙක්මය, එය සව්ධම් සම්බන්ධයි, නිතාදවෙයි, හෙවත් සදකාලික වෙයි, යනුයි. ඒ ඒ කාලයන්ගේ විශෙෂ ගුණ සංඛාාත ඍතුගුණය කරණකොටගෙන ලොකසවහාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් පෘථිවි පව්තාදිය හටගන්නවා විනා අපෙුල් මැයි යන මාස දෙක විසින් නොතිබුනාවූ පෘථිවියක් උපදවින්නේ නැත. නොතිබුනාවූ පෘථිවියක් කිසිවෙක් විසින් ඉපදෙව්වෙත් නැත. යථෝක්තා-කාරයෙන් ලෝකයෙහි සියලු කල්හි තිබුනාවූ ධාතූන්ගේ සවභාගුණයන් කරණකොටගෙණ එම භූතරූපයන්ගේ හට-ගැණීම ලෝකසවහාව ධම්යයි. ඉන් නිසා අපෙුල් මැයි යන මාස දෙක විසින් නොතිබුනාවූ පෘථිවියක් උපදවන්නේ කොහොමදැයි කියා අපෙන් ඇසීම ඉතා ලාමකය.

තවද, මොන කාරණයකින් නමුත් වෂාව වහින කාලය හිම උපදින කාලය, ගුීෂ්මකරණ කාලය කියා කාල තුනක් මේ ලෝකයෙහි සියලු කල්හිම පවතින නිසා, ඒ කාලයන්ගේ සීතෝෂ්ණාදී විශේෂ ගුණයන් කරණකොටගෙණ ගුණාධි කරණ ඉහයින් දුවා සංඛාාතවූ ආකාශාදී ධාතූන් සමග සියළු කල්හිම අවිනිර්භෝගව පවත්නා පෘථිවාාදී පරමානු සංඛාාත අතාන්ත සුඛූම දුවාායන්ගේ ඒකරාසි වීමෙන් භූතරූප සංඛ්‍යාත මේ මහා පෘථිවීය හටගණියි. තවද, පෘථිවාහදි භූතරූපයන් ඍතු ගුණය කරණකොටගෙණ උපන් හෙයින් ඍතුජය, කීවාම එහි අථ්ය තේරුම් ගත්ට බැරි අප මිතුයා වැනි දුප්පතෙක්ම කිසි අර්ථයක් නැති කියමනක් කීවාය කියා කල්පනාකරණවා මිස එහි අර්ථය තේරුම් ගත්ට පුළුවත් අයවළුත් නම් එසේ කල්පතා කරන්නේ නැතුවාට අනුමානයක් නැත. ඒක නිසා අප මිතුගේ කීම අඳාන ජනයන්ටම ගෝචර වෙනවා මීස පුංඥයින්ට ගොදුරු වෙන්නේ නැත. ඍතුවය කියන්නේ කොයි අන්දමේවත් හේතුවක් නොවේය කියා අප මිතුයා කියන්නෙවී නමුත් පෘථිවි පව්තාදීන්ගේ ඉපදීමට හේතුව සෘතුවම බව මීට පළමුවෙන් ලගණහැර දක්කුවාවූ විශිෂ්ට කරුණු වලින් ඔප්පුවූ ලහයින් මිතුයාගේ එම කීමද් හාසාාජනකය. ීමේ ලෝකය් පැවැත්මට ආවේ කොහොමදයි කියා අපෙන් අහන ඇහීමටද මීට පළමු වෙන් ගෙණහැර දැක්කුවාවූ කාරණාම පිළිතුරුවේයයි, කල්පනා ලෝකය හටගැන්වීමට බලය ඇත්තාවූ කෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය, යන අප මිනුයාගේ කීමද අඥාන කීමක්ය. පෘථිවාාදී සංස්කාර ලෝකය හටගන්වන බලවන්තයා නම් සීතොෂ්ණාදී ඍතුනුයම වන්නේය. ඒ මිස ඒ ගැණ යමකිසි දෙවිකෙණෙක් ඇති බවට කිසිම සාක්ෂියක් මේ ලෝකයේ තිබෙන කිසියම් දේකින් ඔප්පුවෙන්නේ නැතුවා සක්තකය.

තවද, කිසිත් නැතිකමෙන් උපදවාගත් ධාතුන්, ඒ ඒ අර්ථයන් සිදුවෙන පිණිස යොද තිබෙනවාය, කියා අප මිතුයා කියන්නේ වී නමුත් ලෝක ධාතුන් කිසිත් නැති කමෙන් කිසිවෙකුටත් උපදවන්ට බැරි බව සහ ඒවා උත්පාද විනාස ශාලි යන තුනෙන් යුක්තව සදකාලිකව පවතින බවත් මගේ පළමුවෙනි කථාවෙදීම ශාස්තුානුකූලව ඔප්පුකළා ඇත. ඒ බව තර්ක ශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය ''ශබ්ද ගුණකමාකශං තච්චෙකංවිභූර්නිතාව'' මෙහි භාවය නම් පෘථිවි ආපස් තේජස් වාශ්වාදී සියළු දවා සංයෝගවූ ආකාශය තෙමේ, ශබ්දය ගුණකොට ඇත්තේය. ඒ වනාහි එකෙක්මය, නිතාදවේ, හෙවත් සදකාලික වේ, යනුයි. ඉන්නිසා ඒ කීම නිෂ්ඵලය දිවා බුහ්මාදී කිසිවෙකුටත් අමුතුවෙන් ධාතු උපදවා ගත්ට නුපුළුවන් නිසා ඒ ධාතු

යමෙකුගේ අභිපාවක් ඉෂ්ටවෙන පිණිස යොදන්ටත් නුපුළුවන්-මය. මක්නිසාද, පෘථිවාහදි ධාතූන්ගේ තත් සුචභාව හෙවත් භූතරූපයන් හටගැණීම කිසිවෙකුගේ නියෝගයකින් සිඩ-වෙනවා නොව ඒ ඒ ධාතූන්ගේම පිහිටියාවූ සුචභාව ධර්මයවූ පරිද්දෙන් සිඩවෙනවාය. ජලය-නුඹ ගංගාවක් සාදපන් කියා ජලයට දෙවියෙක් හෝ මාරයෙක් හෝ කොපමණ කීවත් ජලයට දෙවියෙක් හෝ මාරයෙක් හෝ කොපමණ කීවත් ඒ කීමට ඇහුන්කන්දෙන්ට ජලයට ශුොතයක් හෝ, ඒ කීම පිළිගන්ට මනසක් හෝ ජලයට නැත්තේය. එසේම අනිකුදු සියලුම ධාතූන්ටත් ශුොතාදියක් ඇත්තේ නැත. ඉන්නිසා ඒ ඒ ධාතූන්ගේ භූතරූපයන් හටගැණීම දේව අනාඥාවකින් හෝ දෙවියන්ගේ අදහස සිඩවෙන අන්දමකට හෝ පහළවෙනවා නොව ඒ ඒ ධාතූන්ගේ සවහාව ධම්යවූ පරිද්දෙන්ම හටගන්නවාය ඒ බව නාාය ශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවේ. එය මෙසේය—''පෘථිවාජතෙජෝ වාශ්වාකාශ පංචකංභූතපදවාචායං'' මෙහි භාවය නම්, පෘථිවි ජලතේජස් වායු ආකාශ, යන පස භූතපදවාචායෝයි, යනුයි. මෙහි භූතපද වාචායයෝය, යන්-නෙහි තේරුම නම් ඒ ධාතුන්ගේ සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් නෙහි තේරුම නම් ඒ ඒ ධාතුන්ගේ සවහාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් පංචමහාභූතරූපයන්ගේ පහළ වීමයි. තවද, එම ධාතු යමකිසි දෙවිකෙණෙකුට ඔහුගේ අදහසක් සිඩවෙන පිණිස මොනයම් අන්දමකටවත් යොදන්ට බැරිය. මක්නිසාද-පෘථිවාාදි සියලු දවා සංයෝගවූ ආකාශ ධාතුව මොනයම් විධියකටවත් යොදන්ට හෝ යොදවන්ට නුපුළුවන් නිසාය. ආකාශ ධාතුව අනීකුදු සියළු ධාතුන්ම ධරාසිටින හෙයින් ඒ සියල්ලට පුධානය. පෘථිවාාදී අවශේෂ ධාතුන් කලින් කල ආකාශ ධාතුවෙහිම සුබුමාකාරයෙන් සැහවීයයි. එම කාරණය කෙසේදයි සුබුමාකාරයෙන් සැහවීයයි. එම කාරණය කෙසේදයි යතහොත් ආකාශ ධාතුව විසින් අවශෙෂ ධාතුන් ගිලගත්තාක් වැනිය. එසේ ගිලිනු ලැබුවාවූ අවශෙෂ ධාතුන් නැවත වමනය කළාක් මෙන් ඒ ඒ ධාතුන්ගේ භූතරූපයන් හටගණියි. මෙසේ කලින් කල භූතරූපයන් හටගන්නාවූද විනාස කළාක් මෙන් සහවාගණු ලබන්නාවූද එකම මැවුම්කාරයා නම් ආකාශ ධාතුව වන්නේය. එම ආකාශ ධාතුව ලවා යමක් ඉෂ්ටකරවා ගන්ට හෝ එය, යම්කිසි දෙවියෙකුට හෝ මාරයෙකුට හෝ තමාට ඕනෑ අන්දමකට යොද තබාගන්ට හෝ නුපුඑවන්වා සත්තකය. එය දෙවි කෙණෙකුට කරන්ට පුළුවන කියා යමෙක් හිතනවා නම් ඒ හිතීම වැලි මිරිකා තෙල් ගන්ට පුලුවන කියා හිතු අඥානයාගේ හිතිවිල්ල හා සමානය. අවශෙෂ ධාතුන් ගැණද එම කාරණය එසේමය. එම කාරණය එසේමය.

තවද ''මනුෂායන් සහ කිරිසනුන් මවන්ට ඕනෑව කිබුනාය'' කියමින් අප මිතුයා කළ කථාවෙන් හැඟීගියේ මනුෂා තිරශ්චිනා-දීන් ආහාරය නිසා පෝෂාාවීමද ආලෝකයෙන් සැනසීමද ආලෝකය බැලීමද, යන මේ කරුණු වලින් දෙවිකෙණෙක් සිටිය බව පුකාශ වෙනවාය කියාය. ් නුමුත් එම කාරණාවලින් කිසිකලෙකුවත් මැවුම් කාරයෙක් සිටිය බව ඔප්පු වෙන්නේ නැත. තිරිසනුන්ගේ ආහාර පිණිස තෘණ මැව්වා නම් බල්ලෝ ආදි සමහර තිරිසන්නු කණකොල කා ජීවත් නොවන්නේ මන්ද? තිරිසනුන්ටත් මනුෂායන්ටත් පෙරණන පිණිස ආලෝකය මැව්වා නම්, සමහර මනුෂායෝ ජාතාන්ධයෝ කරලා මවන්නේ මන්ද ? බකමූණෝ ආදි තිරිසනුන්ට දවල් ආලෝකය නොපෙනෙන්නේ මන්ද? ගොඩකුඩැල්ලෝ අාදී සමහර තිරිසන්නු ඇස් නැතිව අන්ධකරලා මව්න්නේ මන්ද්? `ඔවුන්ට සාලණ්න්දීය මිස චක්බු ඉන්දියක් නැත. ඔවුන් ඉව කරණ-කොටගෙණ ගමන් කිරන්නෝය. එසේම සමුදුයෙහි, චක්ෂු, **ශුාතු, සුාණ**, ජිව්හා යන වතුරින්දියම නැත්තාවූ මාංස පිණ්ඩාකාර අනේක තිරශ්චීනයන් අපට දකින්ඩ ලැබේ. තිරිසනුන්ගේ පෝෂා පිණිස ආහාරත් ඔවුන්ට බලන පිණිස ආලෝකයක් මැව්වානම් ඒ මූදේ මාංස පිණ්ඩාකාර කිරීසනුන්ගේ වතුරායකන-යන්ම පුතීන කරලා මැව්වේ මන්ද? එහෙක් අවිනීර්භෝග රූපයක් කිසි තැනක වෙන්නොවී පවතින නිසා තෘෂ්ණායතන භාවයෙන් ගන්ධරසාදීහුද, ත්වගින්දුීය කරණකොටගෙණ ස්පර්ශාදීහුද, ලැබේ යයි ිහැහේ. මේ ආදි කාරණා ගැණ නුවණින් කල්පනා කර බැලුවාම මනුෂා කි්රශ්චීනාදීහු ආහාරය නිසා යැපුනත් ආලොකය නිසා ලෝකය බැලුවත් ඒ කාරණා-වලින් මැවුම කාරයෙක් සිටිය බවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. නමුත් යම්කෙණෙක් යථොක්ත කාරණා නිසා මැවුම්කාරයෙක් සිටියාය කියා කල්පනා කරණවානම්, ඔහුගේ ඒ කල්පනාව තිරච්ඡානගත මත්සායෙකුගේ අඥාන කල්පනාවක් හා සමානය. ඒ මෙසේය. යම් ගහක වාසයකරණ මත්සායෙක් එම ගහේ මඩපැන් ආදිය කා බී එයින් ජීවත්වෙමින් සිට, මේ ගහේ ජල ලෙශවාලාදිමයන් මම ජීවත්ව ඉන්න පීණිස මේ මහානදිය යම්කිසිවෙක් විසින් මැව්වා කියා කල්පනා කිරීමය. නමුත් ඒ ගහේ ඉන්න මත්සායාට ඒ ගංගාව සෑදුන අන්දම ගැණ දැනගන්ට පුලුවන්වූ ඳානයක් නැති නිසා එසේ සිතු නමුත් ඒ ගංගාව සෑදුනු අන්දම දන්නාවූ කෙනෙක්නම් එබඳු අදොන කල්පනාවල් විස්වාස කරන්නේ නැත. එමෙන්ම දොනවන්තවූ කිසි-කෙණෙක් මේ ලෝකය<sup>්</sup> දෙවිකෙනෙක් විසින් මැව්වාය කියා විස්වාස කරන්නේම නැත.

තවද ඔර්ලෝසුවක් ගැණ කල්පනා කරණ කල්හි එහි කර්තෘ **ඉකුණෙක් සිටියබ්ව කල්පනාවෙන්නාක් මෙන් පෘථිවි. ආපස්,** කේෂේක් සටයිටේ කල්පත්වෙන්නාක් මෙන් පැටට, ආපස, තේජස්, වායු යන භූතරුපයන් සිව්දෙනා ගැණත් පරීක්ෂාකර බලනකල මැවුම්කාරයෙක් සිටිය බව ඔප්පුවෙනවාය කියමින් පෘථිවියේ පස්වල නොයෙක් පුහෙද තිබීම මැවුම්කාරයෙක් සිටිය බවට සාක්ෂියක්ය කියා අප මිතුයා කියයි. සෑමතැනම මූදු වැල්ලනම් ගොයම් සෑදෙන්නේ කොහොමද කියාත් මුලු නුදු පැලලපාව පහසර සැපදවාවෙන් පසාගෝපද සාසායා පුපු පොළොව කළුගලක් නම්, තෘණාදිය හටගන්නේ කොහොමද කියාත් අපෙන් අසයි, පෘථිවියේ නොයෙක් පුහෙද හටගෙණ තිබීමෙන් මැවුම්කාරයෙක් සිටිය බව ඔප්පුවෙන්නේ නැත. ඒ පුහෙද හටගෙණ තිබෙන්නේ අනේක ධාතුගුණ සංයෝගය කරණකොටගෙණය. මැටි කලල් ඉෙගුවාලාදිය හටගෙණ කිරීමක් අර්ථාන ගුණසංයෝගයෙන්ය. වාඑකශෛලා-දිය හටගෙණ තිබෙන්නේ තෙජෝ ධාතු ගුණ සංයෝගයෙන්ය. ගෝලාකාරය හටගෙණ තිබෙන්නේ වායෝ ධාතු ගුණසංයෝග-යෙන්ය. මෙසේ අනේක ධාතු ගුණසංයෝගයෙන් පෘථිවියේ නොයෙක් පුහෙද හටගෙණ තිබෙනවා මිස මැවුම්කාරයකුගේ පුථම චේතතාවෙන් නොවේය. මැවුම්කාරයකුගේ පුථම චේතතාවක්වූ පරිද්දෙන් සත්වයන්ගේ ජීවිකාව පිණිස පෘථිවියේ නොයෙක් පුහෙදයන් නිර්මිතකළා නම් ඒ දේව අධිෂ්ඨානය ලෝකය පටන්ගත් තැන් පටන් අන්තිමය දක්වා අතුරුදන් නොවී පවතින්ට ඕනෑය. නමුත් එබඳු පැවැත්මක් ඇතිබවක් මේ මහා පෘථිවියෙන් දනුගන්ට නැති නිසා එබඳු දෙවිකෙනෙක් සිටිය බවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. මනුෂායන්ගේ ආහාර පිණිස ගන්නා සමහර එලදරණ වෘක්ෂයන් උපදවන ගුණය මේ පෘථිවියේ සමහර පලාත්වලින් කාලාන්තරයකින් අතුරු-දන්වී යන්නේය. ඊට සාක්ෂියක්නම ලංකාවේ කෝපිගස් දන්ව යන්නේය. ඊට සාක්ෂයක්නම ලංකාවේ කොපිගස වදවී යාමය. මේ කාරණය ගැණ යුරෝපීය රසශාස්තුඥ පණ්ඩිතයන් විසින් බොහෝ දුරට පෘථිවිය ශාස්තුනුකූලව පරීක්ෂාකරබලා ඒ වෘක්ෂයන් උපදවන ධාතුගණය ලංකා භූමියෙන් අතුරුදන්වී තිබෙන බව කීයේය. ඉතින් යෙහෝවඃ පොළොව මවන්ට පළමුවෙන් මනුෂායන්ගේ ජීවිකාව පිණිස නානා පකාර පස්වලට බෙදන්ට ඕනෑය ක්ලා කල්පනාකොට මනුෂායන්ගේ ජීවිකාව ඕනෑකරණ වෘක්ෂයන් උපදවන ධාතු ගුණයන් පොළොවේ ඒ ඒ කැන පිහිටා මැව්වානම් ඒ දේව අධිෂ්ඨානය ලෝකාන්තිමය දක්වා වෙනස්නොවී පවතින්ටම ඕනෑය. නුමුත් එසේ පැවැත්මක් ඇතිබවක් අපට පේන්ට නැති නිසා මැවුම්කාරයෙක් ඇතිබවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. කිමෙක්ද? යෙහෝවඃ ලඩකාභූමියෙන් කෝපි උපදවන ධාතු ගුණය අතුරුදන් කරගත්තේ ලංකාවාසීන් කෝපි වෙළඳාමෙන්

මුදල් ලැබගන්නවාට ඊර්ෂාාවෙන්වත්ද? නැතහොත් පෘථිවියේ සමහර ධාතු ගුණයන් කලින්කල අතුරුදන් වී යාම පාථිවියේ සවභාවධමීයක් නම් පොළොවට මැවුම් කාරයෙක් නැති බව මෙයින්ම ඔප්පුවේ. සමහර කුඹුරුවල කාලාන්තරයකින් ගොයම් හටගන්නා ධාතුගුණය අතුරුදන්වී යාමෙන් එහි ගොයම් හටගැනීම නවතියි. ඒක එසේවෙන්නේ ගොවියෝ කුඹුරු වපුරා කා ජීවත් වෙනවාට ඊර්ෂාාවෙන් යෙහෝවඃ ගොයම හටගන්නා ධාතුගුණය කුඹුරුවලින් අන්තර්ධාන කරගන්න-වායින්ද? නැතහොත් පෘථිවියේ සවභාවධම්යවූ පරිද්දෙන් සිඩවෙන දෙයක් නම් ඒ කාරණයෙනුත් පොළොවට මැවුම්-කාරයෙක් නැතිබව ඔප්පුවෙනවාය. ී ජීවමාන සත්වයන්ගේ ඕනෑකම් උදේසා යේහෝව්: කලින්ම බලා නොයෙක් පුකාරවලට පොළොව යොදු තිබුවා නම් ලංකාවේ හටගන්නා පොල්ගස් එංගලන්තාදී රටවල හටනොගන්නේ මන්ද? ජීවමාන සත්ව-යන්ගේ ඕනෑකම් උදෙසා පොළොව ඒ ඒ අන්දම්වලට යෙදුවා නම් එංගලන්තාදී දෙශවල පෘථිවිය පොල්ගස් හටනොගන්නා අත්දමට යෙදුවේ ඒ දේශවාසීන්ට පොල්වලින් ඕනෑකමක් නැතිහෙයින්ද? ඔවුන්ට පොල් කෑම නරක නිසාද? නැතහොත් ඒ දේශවාසීන් පොල් කුරුම්බා කනවාට ඊර්ෂාාවෙන්ද්? මේ තිවිධාකාරයෙනම නොවේය. ඒ රටවල දේශගුණයේ තිබෙන වෙනස්කම නිසාය කියනවා නම පොළොව මනුෂායන්ගේ ඕනෑකම්වල අන්දමට දෙවිකෙනෙක් විසින් නොයේදු බව එම කාරණ ඉයන්ම ඔප්පුවෙනවාය. පොළොවේ හටගන්නා ශුීගි-සවණී නික්ඛසවණීදී රතුන් සියලු දේශද්වීපාන්තරවල සිටින මනුෂායන් සුලභ වශයෙන් සවණිාහරණයන් පැලඳගන්නවාට ඊර්ෂාාවෙන්ද නැතහොත් ඒ ඒ දේශවල පෘථිවි ගුණයේ වෙනස් ගතිය නිසා නම් ඒ කාරණයෙනුත් පොළොවට මැවුම්කාරයෙක් නැති බව ඔප්ජුවෙනවාය. තවද මේ පොළොව යම්කිසි දෙවිකෙණෙක් විසින් මනුෂායන්ගේ ඕනැකම් ඉෂ්ටකරදෙන අත්දමට මවාපු එකක් නම් පොළොව සෑමතැනම මූදුවැල්ලෙන් පිරී තිබුනත් ඒ දෙවියන්ගේ ආනුභාවය කරණකොටගෙණ මූදුවැල්ලේ නමුත් ගොයම් හටගන්ට ඕනෑය. කළුගලක් නමුත් ඒ යුක්තිය එසේමය. නමුත් මූදුවැල්ලේ තබා මරදන්වැල්ලක-වත් ගොයම හටනොගන්න නිසා මේ පොළවට මැවුමකාරයෙක් කිසිසේත් නොසිටිය බව ඒ කාරණයෙන්ම ඔප්පුවේනවාය.

තවද, මේ මහාපෘථිවියේ කඳුහෙල් ආදී උස් මිටිතැන් පිහිටා තිබෙන්නේ ශීතෝෂ්ණාදී සෘතුගුණය නිසාය. ඒ මිස දෙවි-කෙනෙක් විසින් මෙතන කන්දක් මවන්ට ඕනෑය, මෙතන මහවලක් මවන්ට ඕනෑය කියා මුලින් කල්පනාවක් කරලා නොවේය. ඊට කාරණයක් නම්, දෙඩම් ගෙඩියක පිටපැත්තේ

බොහෝ උස් මිටි තැන් පිහිටා තිබෙන බව අපට පේන්ට තිබෙනවාය. ඒවා යම්කිසි කෙනෙක් විසින් ඒ අන්දමට උස් ත්බෙනවාය. ඒවා යම්කිසි කෙනෙක් විස්න් ඒ අන්දමට උස් මීටි කරලා සැදුවා නොව එම සථාන එයින්ම හටගත්ත බව යම්තම් මොළේ ඇති අයෙකුට පවා තේරුම් යනවා ඇත. එමෙන්ම මේ මහාපෘථිවිය හටගැණීමේදී කඳු හෙල් පව්තාදියත් සමග හටගත්තා මීස දෙවිකෙනෙක් විසින් ඒවා මැව්වා නොවේය. මෙපමණවත් යමක් තේරුම්ගන්ට බැරි අයෙක් වාදකරන්ට එන එක ලොකු පුදුමයක්ය. ජීවමාන සත්වයන්ගේ ඕනැකම් උදෙසා කඳු හෙල් ආදිය මැව්වාය කියා අප මිතුරා කියන්නේවී නමුත් ජීවමාන සත්වයන්ගේ වාසසථානවලට කඳුවලට වඩා තැනිතලා ඉඩම් සැපපහසු ඇති බව සතායක් නොවේද? එසේනම් යෙහෝවඃ පොළව මවන්ට මත්තෙන් ඒ ගැණ කල්පතා කළා නම් කළු මැව්වේ කුමටද? කළුවලට වඩා යාම, ඊම, සිටීම් ආදියෙන් ඉතා සැපපහසුකම් ඇත්තාවූ තැනිතලා පමණක් මැව්වා නම් වඩා හොද නොවේද? කන්දකට ගොසින් බැසගන්නේ කොපමණ අමාරුවකින්ද? ඒ බව යෙහෝවඃ කඳු මවද්දී දිවසින් දුටුවේ නැද්ද? මේ ආදි කාරණා ගැණ නුවණින් විමසා බලන කල මේ මහා පෘථිවියට මැවුම් කාරයෙක් සිටියේ නැති බව ඒකාන්තයෙන්ම ඔප්පුවෙනවාය. තවද, අප මිතුයා ආපොධාතුව ගැණ කථාකරමින් යෙහෝවඃ තටද, අප පනුයා ආපොයාතුව ගැන කටාකටමන් මෙහෝට් ලෝකයාට පුයෝජන වෙන ලෙස කි්යාකරන්ට ජලය සැලැස්සු-වාය කියා මුහුදේ කරදිය සුයාශිතාපයෙන් මිහිදුමාකාරයෙන් ඉහලට ගෙන පොළවට වහින කල්හි ඒ ජලය කරදිය නොවී මිහිරිදිය වීම දෙවියන්ගේ අනුභාවයෙන් හෙවත් දෙවියෝ එසේ වීමට සැලැස්සූ නිසා එසේ වෙනවාය කියා කීබව ඉමහි සිටින්-නත්ට ඇහෙත්ට ඇත. නමුත් මේ කාරණය දේවතානුභාවය-කින් හෝ දෙවියන්ගේ සැලැස්වීමකින් හෝ සිඩුවෙන කාරණයක් නොවේය. ආපොධාතුව (ජලය පෘථිවිධාතුව සමග හෝ වායො ධාතුව සමග හෝ සංයෝගවීමෙන් එහි මුලින් තිබුනු ගුණය නැතිවී අනාාකාරයකට පෙරලීම සවභාවධමීයක්ය. ඊට කාරණයක් නම් කරදිය වතුර පෙරණ ගලකින් පෙරුවොත් එහි ලවනගතිය දුරුවී මිහිරි ජලය වෙයි. මේ කාරණයෙන් අාපොධාතුව පෘථිවිධාතුව සමග සවයෝගවීමෙන් එහි මුලින් තිබුනු ගුණය නැතිවී අනාාකාරයකට පෙරලුනබව ඔප්පුවේ. එසේම, කරදිය භාජනයක වක්කර ලිප තබා ගිණිමොලවා උණුකරණ කල්හි ඒ ජලයෙන් ධූමාකාරයෙන් නික්මෙන පිණි එකතැන් කරගත්තොත් ඒවා කරදිය නොව මිරිදියවී තිබෙන

බව දකින්ට ලැබේ. එසේම ස්පුීතු පෙරණ යන්තුයකින් කරදිය පෙරාගත්තොත් එහි ලවණගතිය දුරුව මීරී ජලයවී තිබෙනබව දකින්ට ලැබේ. මේ කාරණයෙන් අපොධාතුව වායොධාතුව සමග සංයෝගවීමෙන් එහි මුලින් තිබුනු ගුණය දුරුවී අනාහ-කාරයකට පෙරලෙන බව ඔප්පුවේ. මුහුදේ කරදිය මිහිදුමා-කාරයෙන් අහසට නැහී නැවත පොළවට වහිනකල්හි එම කරදිය වායොධාතුව සමග සංයෝගවූ හෙයින් එහි මුලින් තිබුනු ලවණගතිය නැතිවී මිහිරි සවහාවට හැරුණු බව දකයුතුයි. කරදිය ස්පිතු පෙරණ යන්තුයකින් පෙරාගත් කල්හි මිහිරි හතියට හැරුණාක් මෙනි. ඉතින් මේ කාරණය සිඩවෙන්නේ දේවානුභාවයකින් හෝ දෙවියන්ගේ සැලැස්වීමකින් හෝ නොවන බවක් ආපොධාතුව වයොධාතුව සමග සංයෝගවීම කරණකොට ගෙණ බවත් සක්සුදක් මෙන් පෙනීයනවා ඇත.

තවද, කරදිය මීරිදිය කරගන්ට දේවානුභාවයක් ඕනෑ කරන්නේ නැත. ඒක අසරණ ස්තුියෙකුට පවා කරගන්ට පුලුවන් පහසුකාරණයක්ය. එය මෙසේය, හිස් බෝතලයක පොරොප්පයක් තදින් ගසා ලනුවක් කටේබැඳ මූදේදමා ටික-වේලාවක් ගියායින් පසු ලනුවෙන් ඇද බෝතලය ගොඩට ගෙණ මූඩිය ඇර බැලුවොත් එහි මිරිදිය පිරීතිබෙන බව දකින්ට ලැබේ. ි ඉතින් මෙපමණ සුලුකාරණයක් දේවානුභාවය හෙවත් දෙවියන්ගේ සැලැස්වීම ඔප්පුකරන්ට ඉදිරියට ගෙණා එක හිනාවට කාරණයක්ය. දැන් ඉතින් කරදිය මිරිදිය කරන්ට දෙවිකෙණෙක් නැතුවාට අසරණ ස්තියෙකුට පවා කරගන්ට පුලුවන් වැඩක් බව ඔප්පුවුනා ඇත. එකධාතුවක් වෙනින් ධාතුවක් සමග සංයෝගවීමෙන් එහි මුලින් තිබුනු ගතිය නැතිව වෙනින් සවභාවකට පෙරලීම (ආකාශධාතුව හැර) අනිකුදු සියලුම ධාතුන්ගේ පිහිටියාවූ සවහාව්ධම්යක්ය. ඊට කාරණයක් නම් මිරිදිය කොසඹ ඇට සමග යෙදුවොත් අමිහිරි තිත්තරස **වෙයි. එසේම ලුණු ්**සමග යෙදුවෝත් ලවණ ජලය වෙයි. කසටවගී සමග මයදුවොත් කාඩිදීය වෙයි. ඖෂධයක් සමග **යෙදුවොත් බෙහෙත්** වතුර වෙයි. ි මේ අන්දමින් එකධාතුවක් වෙනින් ධාතුවක් සමග යෙදීමෙන් එහි මුලින් තිබුනු රසගුණාදිය නැතිවී අනාාකාරයකට පෙරලීම ඒ ඒ ධාතූන්ගේම පිහිටියාවූ ස්වභාවධම්යක්මිස දෙවිකෙණෙකුගේ සැලැස්වීමක් නොවේය.ි මුහුදේදීදීය වාතය සමග එකතුවීමෙන් මිරිදිය වෙන්වෙයි කියා ලදවි**ට**යා සැලැස්සුවා නම ස්**ජිතුපෙරණ යන්**තුයකින් පෙරා-ගත්තාමත් එසේම මිහිරිවෙන්ටෙයි් කියා දෙවියෝ සැලැස්සුවාද? **පොරොප්ප**යකින් හෝ වතුර පෙරණ ගලකින් හෝ පෙරාගත් තාමත් එසේම මිහිරිවෙන්ටෙයි කියා දෙවියෝ සැලැස්සුවාද? මනුෂායන්ගේ පානය පිණිස එසේ වෙන්ටෙයි කියා දෙවියන්ගේ සැලැස්වීමක් තිබෙනවා නම්, ගල් ආදියෙන් පෙරාගන්ට මත්-ලකන් පානය පිණිස අතටගත් කෙලෙණහිම දේවානුභාවයෙන් සේම මිහිරි වෙන්ට බැරිද? මුහුදේ දිය මනුෂායන්ගේ

පුයෝජනය පිණිස පැමිණෙන කල්හි මිහිරි චෙන්ටෙයි කියා දෙවියන්ගේ යමකිසි සැලැස්වීමක් තිබෙනවා, නම් අතටගත් කල්හිම එසේ මිහිරි වෙන්ටම ඕනෑය. නමුත් එබන්දක් ඇති කල්හිම එසේ මිහිරි වෙන්ටම ඕනෑය. නමුත් එබන්දක් ඇති බවක් අපට පේන්ට නැති නිසා ආපොධාතුව ගැණ දෙවියන්ගේ සැලැස්වීමක් ඇත්තේ නැති බව ඒකාන්ත සතායක්ය. තවද ජලය යෙහෝව: මැව්වාය කියා අපමිතුයා කියන්නේවී නමුත් එබව බයිබලයේ කිසිතැනකින් දනගන්ඩ නැත. ලෝකය මවන්ට මත්තෙන් ජලය තිබුනු බව බයිබලයෙන් පැහැදිලිවේ. ඉන්නිසා අපමිතුයා ලබන පැයේදී එම ජලය යෙහෝව: මැව් බව බයිබලයෙන් ඔප්පු නොකළොත් ජලය ගැණ මිතුයාගේ කියමන් එකක්වත් කිස්තියානි ආගමට අඩංගු ඒවා වෙන්ට බැරිය. එම නිසා ලබන පැයේදී එබව බයිබලයෙන් ඔප්පුකරණ හැටි අපි බලා සිටිමු. මුහුදේ කරදිය වාතයෙන් අහසට නගින කල්හි එහි තිබෙන ලුණු මූදේම තිබෙන්ට යෙහෝව: සැලැස්සු-වාය කියා අපමිතුයා කියන්නේවී නමුත් මේ කීමද ඉතා ලාමක කීමක්ය. මක්නිසාද, මුහුදුදිය අහසට නගින කල්හි එහි තිබෙන ලුණු මූදේම තිබෙන්ව වෙන්වී වාතය සමග එකතුවී අහසට නගින බව කිසිවෙකුටත් ඔප්පුකරන්ට බැරිය. මක්නිසාද අහසට සමුදුජලය නගින වේලාවේදී එම කාරණය කිසිවෙකුටත් පරීක්ෂාකරන්ට බැරුවා පමණක් නොව එම කිසිවෙකුටත් පරීක්ෂාකරන්ට බැරුවා පමණක් නොව එම වේලාවේදී මනුෂායෙකුට තබා නැවකටවත් ඒ කිට්ටුව සිටින්ට පමණවත් නොහැකිය. ඉන්නිසා මොන විධියකින්වත් ඔප්පු කරන්ට බැරි කාරණා ගෙණහැර දක්වීම ඉතාමත් ලාමකය. තවද, ආපොධාතුව යෙහෝවඃ මැව්වේ නැතුවා පමණක් නොව, සදකාලික පැවැත්මකින් යුත් ධාතුවක්ය. ඒ බව තර්කශාස්තු-යෙන් පවා ඔප්පුවෙනවාය. ඒ මෙසේය. ''ශිතස්පර්ශවතා ආපඃ තාශ්ච විධා නිතාා අනිතාාශ්ච, නිතාා පරමානුරුපඃ අනිතාාඃ කායා රූපඃ'' මෙහි අදහස නම්, ශීලතස්පර්ශ ඇත්තාහු ජලයෝයි එවුහුද නිතාායහ අනිතාායහයි දෙවදැරුම් වෙති. නුතාප්හු පරමානුරූපයහ, අනිතායෝ කාරියරූපයෝය, මෙහි නුත් පිහි පිරමානුට පියිහි, අන්ත් සියෝ කාටයට පියිය යි, මෙහි පරමානුරුපවූ ආපො ධාතුව නිතායයි කීමුත් උත්පාද විනාශ ශාලී යනතුනෙන් යුක්තවූ හෙයින් අනිතායයි නාායශාස්තුයෙහි පකාශව තිබේ. බෞඩ මතයෙහිද, උත්පාදස්ථිතිභංගතුයෙන් යුක්තහෙයින් අනිතායයි පකාශව තිබේ. නමුත් උත්පාදස්ථිති-භංගතුයෙන් යුත් පරම්පරාව හෙවත් පැවැත්මේ පිළිවෙල සදකාලිකය. එමනිසා යෙහෝවා ආපොධාතුව මැව්බවක් බයිබලසේ සදහන්ව නැතිනිසාත් තර්කවාාකරණ නාාය මීමාංසාදී ශාස්තුවලින් පවා ආපො ධාතුව සදකාලික පැවැත්ම කින් යුක්තබව පුකාශවෙන නිසාත් යෙහෝවඃ වෂාව වස්ස-වන්නේවත් ඒ ගැණ මොනයම් විධියකින්වත් ආපො ධාතුව

සැලැස්සුවේවත් නැති බව ඔප්පුවේ. වෂාව ලෝකයෙහි කලින්කල පවතින එක සෘතුගුණය කරණකොටගෙණ සිඩ-වෙන්නාවූ ලෝකස්වභාව ධම්යක්ය. නොහොත් ලෝකයෙහි පවත්නා සෘතු, බීජ, කම්, ධම්, චිත්ත, යන නියම පසෙන් එකක්ය. මේ ලෝකයෙහි පවත්නා නියම පස සදකාලිකව පවත්නා ලෝකස්වභාවධම්යන්ය. මේ සවභාධම්යන් දෙවි-කෙනෙක් සිටිය බවට සාක්ෂියක් වශයෙන් පෙන්වන එක මහත් හිහනකමක්ය. මේසාමහත් ලෝකයක් මැව්වාය කියන ඔය දෙවියෝ සීටිය බවට සාක්ෂියක් පෙන්වනවානම් වටපිට බොරු අනම්මනම් දෙඩවන්නේ නැතුව හපන්නුනම් ඒ දෙවියන්ගෙන් අබ ඇටයක් පමණ කුඩා සාක්ෂියක්වත් නොපෙන්වන්නේ මන්ද? එබදු දෙවිකෙනෙක් සිටිය බවට කිසිම හාස්කමක්වත් ගෙවල යකෙක් කරණ තරමේ කිසිම බලපුළුවන් කමක්වත් පෙන්වන්ට බැරුව ඉඳගන වීලි ලැජ්ජා නැතුව මෙබදු වැදගත් සභාවක් ඉදිරිපිට ඇවිත් සිට ගනත් වැස්ස වහින එකත් කදු, පවිත තිබෙන එකත් තණ කොළ පැලවෙන එකත් දෙවියෝ සිටිය බවට සාක්ෂියක්ය කිය කියා කොහේවත් නැති දෙවිකෙණෙක් හදගත්ට උත්සාහ කරණ එකට වඩා හපන්කමක් තවත් මේ ලෝකයේ ඇද්ද? මහමුදලිකම ටත් වඩා හපන්කමෙයි කියන්නේ මෙබදු ඒවාට නොවේද? හපන්නු නම් මැවුම් කාරයෙක් සිටිය බවට ඒ දෙවියන්ගෙන් සාක්ෂියක් ඔප්පුකළ යුතුය.

තවද, අප මිතුයා වායෝ ධාතුව ගැණ කථාකරමින් අපි ආශ්වාස පුශ්වාස කරණ වාතය නොයෙක් වායුවහීවලින් මිශුකොට සාදතිබෙන සමර්තකමගැණ කල්පනාකර බලනවිට එය එසේ සැදුවාවූ සමර්ත දෙවි කෙනෙක් සිටිය බව ඔප්පු වෙනවාය කියා කීබව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහෙන්ට ඇත. නමුත් වාතය යෙහෝවඃ විසින් එසේ මිශුකළ බවක් කිසිවෙකුට ඔප්පුකරන්ට බැරිය. ඒක නිසා කියමන අතිශයින්ම හිස්ය. හපනානම් ලබන පැයේදීවත් ඒ වාතය යෙහෝවඃ විසින් මිශු කරපු බව ඔප්පුකළ යුතුයි. එසේ ඔප්පුකරන්ට බැරිවුනොත් මේ වාදයෙන් මිතුයා පැරදුනබව ලෝකයා දනගන්නවා ඇත. රුප රහිතවූ පහසින් පමණක් යුත් වාතය ගුණාධිකරණවූ ආකාශ ධාතුව කරණකොටගෙණ පවතියි. ඒ බව ''ආකාශාජ්ජා යෙතවායුඃ යන්නෙන් ඔප්පුවේ. අනේක ගුණසංයෝගවූ ආකාශ ධාතුව කරණකොටගෙණ යෙභුයා වශයෙන් වායෝධාතුව උපදින හෙයින් එහි නොයෙක් පුහෙද තිබෙන්ට පුළුවන. නමුත් ඒ පුහෙදයන් යෙහෝවඃ විසින් වායුවහී මිශුකොට සැදුවානොව එම වායයාධාතුව හටගැනීමේදීම පිහිටන සවභාවයක්ය. ඊට කාරණයක් නම් අපි අනුභව කරණ අන්නාසි ආදි

නොයෙක් පලතුරු වර්වල විෂ මිශුව තිබේ. අන්නාසි නිස්බඩ කුඩා ලමයෙක් කැවොත් එය කරණකොටගෙණ රෝගයක් සැදෙයි. නමුත් අපට එම පලතුරු ආදිය කාලයක පටන් පුරුදුවී තිබෙන හෙයින් ඒවායින් සැපයක් මිස විපතක්නම නැත. සමහර මනුෂායන් පාසානං ආදි විෂජාති අනුහව කරන්ට පුරුදුකරගණ තිබේ. ඒවායින් ඔවුන්ටද, සැපයක් මිස විපතක් නම නැත. මෙසේ මනුෂායන් විසින් තනිකර සමපූණි විෂ ජාතියක් හෝ විෂමිශු යම්දෙයක් හෝ කාලයක සිට අනුහව කිරීමෙන් පුරුදුකරගණ ආවොත් එය සම්පූණි සුවය එලවන ආහාර සංඛාාවට ඇතුළත් වේ. එය එසේ වෙන්නේ එම විෂවගීයන්ගේ විෂ ගතිය නැතිවී යාමෙන් නොව මනුෂායගේ ශරීරය ඒවාගැණ පුරුදුවීමෙන්ය. එසේම විෂ මිශුවූ වාතය නමුත් අපට උපන්ද පටන් පුරුදුවීමෙන් අපේ ශරීරවලට විෂ නොවී සම්පූර්ණ සැපය ගෙණදේ. ඉතින් අන්නාසි ආදි සමහර පලතුරු වගිවල විෂ මිශුකළා නොව ඒවා හටගැණීමේදී පිහිටන සමභාවය. අනේකගුණ සංයෝගවූ පෘථිවි ධාතුවෙන් ඒ පලතුරු වගී හටගන්න නිසා ඒවාටද විෂ අමෘතාදි නොයෙක් ගුණයන් පිහිටන එක සවභාවක්ය. එසේම ආශ්වාස කරණ වාතයද විෂ මිශුව හටගැණීම එම වාතයේ සවභාවක්ය. එම පලතුරු වගියන්ට විෂ අමෘතාදි යම්කිසි ගුණයක් යෙහෝව: විසින් මිශුකොට නොසැදුවාක් මෙන් ආශ්වාස වාතයද යෙහෝව: විසින් මිශුකොට නොසැදුවාක් මෙන් ආශ්වාස වාතයද යෙහෝව:

කවද්, අප ආශ්වාසකරන වාතය කිසිවෙක් විසින් මිශුාදියක් කොට නොසැදුබවත් ඒ ඒ වාතයන්ගේ සවභාවධම්යවූ පරිද්දෙන් සංයෝගව හටගෙන තිබෙන බවත් යුරෝපීය ශාස්තුඥයන්ගේ මත වලින් පවා ඔප්පුවේ. එය මෙසේය- ඔක්ෂිජන් නම් වායුව එක් භාගයක්ද, හයිඩොජන් නම් වායුව සතර භාගයක්ද, කාර් බොනික් ඇසිඩ නම් වායුව ඉතා සවල්පයක්ද සංයෝගවීමෙන් වායුව හටගෙන තිබෙන බව යථොක්ත ශාස්තුඥයන්ගේ මත වලින් පකාශවේ. මේ ආදි පණ්ඩිත කියමන්වලින් ඔප්පු වෙන්නේ ඒ ඒ වාතයන්ගේ සවභාවානුකූල පරිද්දෙන් සංයෝගව අප ආදීන්ගේ ආශ්වාස වාතය හටගෙණ තිබෙන බවය. ඒ මිස යෙහෝවා කෙනෙක් විසින් ඒ ඒ වාතයන් මිශුකොට ආශ්වාස වාතය සැදුබවක් නොවෙය. එමනිසා අප මිතුයාගේ ඒ කීම අතිසයින්ම හිස්වූ ලාමක කීමක්ය.

තවද, අප මිනුයා තෙජො ධාතුව ගැණ කථාකරමින්–තෙජො ධාතුව තෙල්වල සහ වෙනදේවලත් අපට ඕනෑවිටක එයින් අරගන්ට පුළුවන් අන්දමට පිහිටා තිබෙන හෙයින් එම තෙජො ධාතුව මනුෂායන්ගේ සුහසිද්ධිය අභිපායකොට එම අභිපාය ඉෂ්ට කිරීම පිණිස සද යොද තිබෙන්නාවූ මැවුම්කාරයෙකුගේ

කියාකාරකම පෙනීයනවාය කියා කීබව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහෙන්ට ඇත. නුමුත් මේ කීමද කිසිකලක ඔප්පුකරන්ට බැරිවූ හිස් කියමනක්ය. මක්නිසාද කීවොත්-තෙල් ආදි සියඑම දවායන් හා සමග සංයෝගව තිබෙන්නේ තෙජෝ, ධාතුව පමණක් නොව පෘථිවි, ආපස්, නෙජො, වායෝ, වණි, ගන්ධ, රස, ඕජා, යන අට වැදෑරුම් අවිතිර්භොග රූපකලාපයන් සම්පූණයෙන් පිහිටා තිබේ. පොල්ගෙඩියක් අරගන ශාස්තුානු කුලව පරීක්ෂාකර බලනවානම් එහි තද දවා පෘථිවිධාතුවටද, නෙමිත්තිකදවත්වයෙන් යුත් සිහිල් පහස් ඇති දුවා ආපො-ධෘතුවටද, තෙල් ආදියෙහි සංයෝගවූ විෂයරුපසංඛ්‍යාත භෞම වත්නිය, තෙල ආදශයට සංසෝගවූ විෂ්යරූවය මාතය වායෝ ධාතුවටද, ධවලාදිවණියන් වණියටද, සුගන්ධාදිය ගන්ධයමද, රසාදිය රසයටද, ශරීරය පුෂ්ටිමත් කරන රසෝජාව ඕජාවටද, යන මේ අවිනිර්භෝග රූපයන්ට ඇතුළක්වේ. ඉතින් මේ ගුණයන් පොල් ගෙඩියට යෙහෝව්: ඇතුලත් කළා නොව අනෙකගුණ සංයෝගවූ පෘථිවියෙන් එය හටගන්නා නිසා ඒ අවිනිර්භෝග රූපයන් ඊට ඇතුළත්ව හටගැණීම එහි සුවභාව ධම්යක්ය. තෙල් ආදියේද එසේම ඒ ගුණයන් සංයෝගව තිබීම එහි පවත්නා සුවභාවධම්යවේ. ඒ මිස යෙහෝවඃ විසින් ඒවාට ඒ ගුණයන් ඇතුල්කලා නොවේ. රසවිදාාව උගත් කිසිම පණ්ඩිතයෙකුට මේ කාරණය මෙසේ නොවේය කියා ශාස්තුානුකූලව කියන්ටම බැරිය. ඉතින් මේ ලෝකයෙහි පවත්තා ස්වභාවධම්යන් මැවුම්කාරයෙක් පිටට ආරූඪ කරගන්ට යාම මහත් හිහතකමක්ය. හපත්නු නම් මැවුම්කාරයාගෙන් කුඩා ලකුණක්වත් සාක්ෂියක් වශයෙන් ඔප්පුකළ යුතුය. වැඩිපුර බැරිනම් ගෙවල යකෙක් කරන තරමේවත් බලපුලුවන් කමක් කරවා පෙන්නුවොත් අප මිතුයා හපනෙක් හැටියටත් මැවුම්කාරයෙක් සිටින බවටත් අපි එකහෙලා පිළිගන්නෙමු. මැවුමකාරයෙක් ඉන්නබව ඔප්පුකරන්ට පුළුවන්නම් ඒ අන්දමින් මිස නිකම වටපිට බොරු දෙඩෙව්වාට කිසි කලකවත් බැරිය. තවද, යෙහෝව: මනුෂායන්ගේ අභිපාය කොට තෙජො ධාතුව තොයෙක් දවා සමග සාද යොද තිබෙනවාය. කියා අප මිතුයා කියන්නේවී නමුත් ඒ කීම කිසිම ආර්ය ශාස්තුයකින් ඔප්පුකරන්ට බැරි හිස් කීමක්ය. තෙජොධාතුව කිසිවෙක් විසින් නොසැදු නොමැව් බවත් එය සදකාලික බවත් තර්ක වසින් නොසැදු නොමැව බවත් එය සිදිකාලක් බවත් තරක් ශාස්තුයෙන් ඔප්පු වේ. ඒ මෙසේය. ''ඌෂ්ණ ස්පම්වත්තෙජඃ තද්ද්විවිධං නිතාමනිතාංච, නිතාණපරමානු රූපම අනිතාං කායාීරූපං'' මෙහි නිතාං පරමානුරූපං යන්නෙන් පරමානු-රූෂවූ තෙජො ධාතුව නිතාය කියා කී නමුත් උත්පාද ස්ථිති හඩගතුයෙන් යුක්ත නිසා අනිතාය නමුත් පරම්පරාව නිතාය

හෙවත් සදකාලිකය. මෙසේ උත්තම ශාස්තුවලින් පවා තෙජො ධාතුව කිසිවෙක් විසින් නොමැව් බැව් ඔප්පුවෙද්දී එය යෙහෝවඃ විසින් සැදුවාය කියන කීම කොපමණ ලාමක කීමක්ද?

තවද, යෙහෝවඃ මනුෂාායන්ගේ සුහසිද්ධිය පිණිස තෙජො ධාතුව නොයෙක් දුවාවලට ඇතුළත් කළානම් පොල්අතු පිදුරු ආදියට ඇතුළත්කළ එක තදබල අපරාධයක්ය. මක්නිසාද– ලෝකයෙහි වැඩිදෙනා දිලින්දෝය, ඒ දිලින්දන්ගේ ගෙවල් සෙවිලි කරගණ තිබෙන්නේ පොල්අතු පිදුරු ආදියෙන්ය. ඔවුන්ගේ ගෙවල් කලින්කල ගිණිගෙන (දුප්පතුන්ටම වෙයි අමාරුව කීවාක්මෙන්) කුඩා දරුවන් පවා ගින්නෙන්ද විනාශවී ඔවුන්ද මහවිපතට පත්වෙන්නාහුය, ඉතින් යෙහෝවඃ පොල්අතු පිදුරු ආදියට තෙජොධාතුව අන්තගිත කරද්දී එයින් ලෝකයේ වැඩි දෙනෙකුට සිඩවෙන්ට තිබෙන මහත් විපත දුටුවේ නැද්ද? දුටුවා නම් ඒ තදබල අපරාධය කළේ කුමටද? ලෝකයා මවා අාරක්ෂා කරණවාය කියන්නේ ඔහොමද? ඒවා මනුෂායන්ගේ අපුවේසම් කමෙන් සිබ්වෙනවාය කියා උත්තර දෙනවා නම් අපුවේසම් කමෙන් ඒසා මහත් බරපතල වීපත්තියක් සිඩවෙන්ට තිබෙන බව යෙහෝවඃ දුටුවේ නැද්ද? දුටුවානම් එසේ කළඑක කොපමණ තදබල අපරාධයක්ද? මේ කිුිිියාවෙන් මනුෂා-යන්ගේ සුහසිද්ධිය වෙනුවට අසුහ සිද්ධියක් අභිපුාකොට මුල්අභිපුාව ඉෂ්ට කිරීම පිණිස නොයෙක් දේවලට තෙජො ධාතුව ඇතුළත්කොට සාද යොද තිබෙන බව ඔප්පුවේ. එසේ අසුභ සිද්ධකරණ දෙවි කෙණෙක් ඇත කියා හිතනවාට වඩා නැතකියා හිතනඑක පුඥාගොචර නොවේද? මැවුම්කාරයෙක් විසින් ඒ කියාව එනම්:– පොල්අතු පිදුරු ආදියට තෙජොධාතුව ඇතුලත් කිරීම කළානම් එයින් මතු පැමිණෙන්ට තිබෙන මහත් විපත නොපැමිණෙන ලෙස අධිෂ්ඨානකොට අතුගෙවල්වලට ගින්දර නාල්ලන ලෙස සෙවීලිකළායින් පසු ඒවා සමග අන්තගීතකොට තිබුනු ඉතුජො ධාතුව ඒවායින් අභක්ව යන ලෙස නියෝගකොට හෙවත් අධිෂ්ඨානකොට මැව්වානම් ඉතා යහපත් නොවේද? එසේ නියෝග කොට මැව් බවක් මේ ලෝකයේ කිසිමදේකින් දනගන්ට නැති නිසා ලෝකයේ නොයෙක් දේවලට තෙජොධාතුව යෙහෝවඃ විසින් ඇතුළත් නොකරපු බව එයින්ම ඔප්පුවෙනවා ඇත. තවද දුප්පතුන්ගේ ගෙවල්වලට ගිණි නාල්ලන අන්දමට නියෝග නොකළේ දුප්පතුන්ටම අමාරුකරණ අදහසින්ද? නැතහොත් ඔවුන්ට විපත්ති පැමිණෙන අන්දමට කලින් කාරණා යොදලා අන්තිමේදී උඩ ඉඳගෙන සිනාසෙන්ටද? අහෝ මිතුවරුණි, මේ කාරණා ගැණ නුවණින් කල්පනාකර බලනකොට මේ ලෝකයේ කිසිම දෙයක් මැව්වාවූ මැවුම්කාරයෙක් කිසිකලෙකවත් සිටියේ නැති බවත් සියල්ල ලෝකසවභාවධම්යේ අන්දමට හටගෙන තිබෙන බවත් ඉර හඳ මෙන් ඔප්පුවෙනවා ඇත.

තවද අපමිතුයා වෘක්ෂජාතීන් ගැණ කථාකරමින් පොල්ගස් එම ගස්වලින්ම බෝවේගන එන හෙයින්ද පොල්ගහේ කර-ගොබයෙන් එම ගහේ සාබාදිය හටගැණීමෙන් සහ ගහේ කඳ ලියලන හෙයින්ද කොස් ගස්වලින් එම ගස් පරම්පරාව බෝවේගන එන හෙයින් සහ එම ගහේ පිටලෙල්ලෙන් අතු-පතරාදිය සහ කඳ ලොකුවීමෙනුත් එක්තරා අදහසක් නොහොත් දේව අභිපුාවක් පුකාශවෙනවාය කියා කී බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇමහන්ට ඇත. නමුත් මේ කීම ලෝකසවභාව නොදන්නා ලක**ණෙක්මීස ද**න්නා ලකණෙක්නම් විශ්වාසකරන්<mark>නේ</mark> නැත. මක්නිසාද, ලෝකයෙහි නොයෙක් වෘක්ෂලතාදිය බීජපරම්පරා-වෙන් සහ සාඛාදියෙන් හට ගැණීම සවභාවධම්යක්ය. සවහාධම්ය දෙවිකෙණෙක් විසින් මුලින් අදහස් කරලා සිඩ කරන්නාවූ කාරණයක් නොවේය. පෘථිවාාදී ධාතු සංසගියෙන් සහ පෘථිවීයේ තිබෙන ඒ ඒ වෘක්ෂයන් හටගන්වන ධාතුගුණය හේතුකොටගෙණ සිඩවෙන්නාවූ සවභාවධ්මයක්ය. දෙවි-**කෙ**ණෙකුගේ පළමු අදහසකින් සිඩවෙන කාරණයක් නම් ලෝකාන්තිමය දක්වා වෙනස් නොවී ලෝකයේ සියලුතන්හිම බීජපරම්පරාවෙන් සියඑ වෘක්ෂයන් හටගන්ට ඕනෑය. මැවුම-කාරයෙක් වීසින් අදහස් කළානම එම අදහස කිසිකලකවත් වලකින්ට බැරිය. නමුත් එසේ නොවැලකී සියඑ තන්හි පවත්තා බවක් අපට පෙනෙන්ට නැත. ලෝකයේ නොයෙක් පළාත්වල මනුෂායන්ගේ පුයෝජනයට ගන්නා නොයෙක් වෘක්ෂජාති කලින්කල වඳවී බීජපරම්පරාව ඒ පළාත් වලින් බණ්ඩවී යන බව අපට දකින්ට තිබේ. මේ කාරණය මෙසේ සිඩවෙන්නේ පෘථිවීයේ තිබෙන සමහර වෘක්ෂයන් උපදවන ධාතුගුණය, අතුරුදහන්වී යාමෙන්ය. ලම කාරණය ඒකාන්ත සතායක් බවට ලංකාවේ කෝපි වඳවීයාම වැදගත් සාක්ෂියක්ය.

ඉතින් මේ කාරණයෙන් පුකාශවෙන්නේ ලෝකයේ වෘක්ෂ ලතාදීන්ගේ බෝවීම දේව අදහසකින් නොව පෘථිවියේ පවත්නා ඒ ඒ ධාතුගුණයන් හේතුකොටගෙණ බවය. දේව අදහසකින් නම් කලින්කල මෙසේ වදවීයාම සිඩවෙන්ට බැරිය. එම නිසා වෘක්ෂ ලතාදීන්ගේ බෝවීම දේව අදහසකින් නොවන බවත් ලෝක සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් සිඩවෙන බවත් හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පු වුනා ඇත. තවද, ලෝකයෙහි නියම පසක් තිබේ. එනම් – සෘතු, බීජ කම්, ධම්, විත්ත යන මේ පසයි. ඒ බව

> උතුබීජ නියාමොච, කම්ම ධම්මනියාමතා චිත්තස්සචනියාමොච, එතෙ පඤ්ච නියමතා,

මෙහි බීජ නියමේය කියන්නේ අක්කර සියයක නමුත් කොල්ලු වැපුරුවොත් ඒවායේ කරටි සියල්ලම උතුරට හැරී තිබීමද සියළු වැල්ජාති ලංව තුබූ ගස්කොලන්වලට නැගි දකුණතට වෙළිවෙළී යාමද, සියලු පොල්ගෙඩිවල මුදුනේ සිදුරක් තිබීමද, තල්, පොල් ආදී වෘක්ෂ ජාතීන්ගේ (අනාාවෘක්ෂයන්ගේ මෙන්) කඳ මැදින් ශාබාදිය හටනොගෙණ ඇදනැතුව එක මුදුනක් ඉහල බලා යාමද, අනිකුත් සියඑ වෘක්ෂජාතීන්ගේ කඳ මැදින් නොයෙක් දිසාවන්ට අතුපතුර නැගී ඇදකුදව යාමද යනාදිය කර්තෘකෙනෙක් නැතුවම හටගැණීම බීජනියමයයි. ඒ මිස යෙහෝවාගේ නියමයක් නොවේය. යෙහෝ:වට කොල්ලු ගැණ එබඳු නියෝගයක් කිරීමෙන් කිසි පුයෝජනයක් ඇත්තේ නැත. එම නිසා මෙසේ ලෝකයෙහි ප්වක්නා බීජජාතීන්ගේ නියමය ආදීවූ සවභාව ධම්යන් දේව-නිර්මිතයක් නොව ලොකසවහාව ධම්යන් බව හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පුවෙන නිසා වෘක්ෂලතාදීන්ගේ හටගැණිමේදීද පවත්නා සවභාවධමීයක් නැතෙයි කියා කිසිම පුාඥයෙකුට කියන්ට බැරිය. ඉතින් මේ ලෝකසවභාව ධම්යන්ගෙන් දෙවි-කෙනෙක් සිටිය බව ඔප්පු කරන්ට ඉදිරියට එන එක ඉතා මහිත් හිහනකමක්මය. දෙවිකෙනෙක් සිටියබව ඔප්පු කරන්ට නම ඒ දෙවියන්ගෙන් සාක්ෂියක් පෙන්වන්ට ඕනෑය. තවද, පෘථිවියෙහි වෘක්ෂලතාදීන් බෝවීම දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමකට නොවන බව සමහර වෘක්ෂයන් ගැණ කල්ප්නාකර බැලීමෙන් පුතාක්ෂව ඔප්පු වෙනවාය. ඒ මෙසේය හිමාලයෙහි මනුෂා තිරශ්චිතාදීන් විතාස කරන්නාවූ වෘක්ෂජාතියක් තිබේ. ඒ ගස ලභට මනුෂායයක් හෝ කිරිසතෙක් හෝ කිට්ටුවුනොත් එම ගහේශාඛාවලින් ඔහු අඹරවා ගෙණ ගස උඩට් ඇදගණියි. ශාඛාවන්ගේ බලවත් වේඨනය කරණ කොටගෙණ එම මනුෂායා හෝ තිරිසනා ක්ෂණයකින් ජීවිතක්ෂයට පැමිණේ. තිමාලයෙහි සංචාරණයකරණ වැද්දෝ ආදී මනුෂාායන් එම ගස දුරදීම ඇඳින ගණිනි. ඒ ඇඳිනගන්නේ එම ගිස යට බොහෝ මනුෂා තිරශ්චීනයන්ගේ ඇටසැකිලි ගොඩවල් දකින්නට

ලැබීමෙන්ය. ඉතින් මේ ගස්වගීය යෙහෝව: මැව්වේ මනුෂා තිරශ්චීතයන් නිස්කාරණයේ ගස ලවා මරවාදම්මවන්ටද? මේ කාරණයන් වෘක්ෂ ලතාදිය දෙවි කෙණෙකුගේ අදහසක්වූ පරිද්දෙන් හටනොගන්නා ධාතු ගුණ සංයෝගයෙන් හෙවත් ලෝකසවහාවධම්යවූ පරිද්දෙන් හටගන්න බවත් ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? මෙබඳු වෘක්ෂයක් අපි දුටුවේ තැති නිසා විශ්වාසකරන්ට බැරිය කියා යමෙක් සැක කරණවා නම්, මනුෂාාගේ ආකෂීණ ගුණය නිසා එකහෙලා හැකිලී යන්නාවූ නිදිකුඹාදී වෘක්ෂයන් ගුණ නුවනින් කල්පනාකර බලා සංකාවිනොදනය කරගත යුතුය. නිදිකුඹ වැලට හුලහ වැදීමෙන් හෝ බාහිරවූ මොනම දෙයකින්වත් එහි කොළ ඇකිලී යන්නේ නැත. නමුත් මනුෂායාගේ මුඛයෙන් පිඹින ලද හුලහ වැදුනොත් ක්ෂණයකින් සියල්ල හැකිලීයයි.

තවද, වනාන්තරවල අඹ හා සමාන විෂඹ වගීයක් තිබේ. ඒවා අඹවලට වඩා කිසි වෙනසක් ඇත්තේ නැත. නමුත් යමෙක් එම විසඹ කැවොත් එකෙණෙහිම මරණයට පැමිණේ. ඉතින් යෙහෝව: මේ විසඹ වගීය මැව්වේ මනුෂායන් අඹය කියා රවටා කවා නිෂ්කාරණයේ මරා දමන්ටද? නැතහොත් ලම් විසඹ මවද්දී ඒවා කා මනුෂායන් නි්රපරාධයේ මරණයට පැමිණෙන බව දුටුවේ නැද්ද? දුටුවා නම් එම විසඹ වෘක්ෂ මැව්වේ කුමටද? තවද, ටිබැට් රටේ ආශ්චය\$මත් වෘක්ෂයක් තිබේ. එම ගසට ටිබැට් භාෂාවෙන් කෞම්බොවුම් ගසය කියා කියති. එම ගසේ පතුවල සහ පතුරුවලත් ඉතා ලක්ෂණ දේවනාගර අකුරු පිහිටා තිබේ. එම අකුරුවලින් කියවෙන්නේ සම්පුණි බුඬ ලද්ශනාවය. තුන්පිටකයේ සියළුම ධම්යන් එම ගසේ පිහිටා තිබේ. එම ගහේ සහ පතුවලත් ඡායාරූපය (හෙවත් පොටෝගුැප් එක) අයිසිස් අන්වේල්ඩ් නම් ඉංගීිසි පොමත් සහ ට්බැට් රට බුඩාගම, නමැති සිංහල පොතෙන් මුදුණයකර තිබේ. ඉතින් මේ ගස යෙහෝවඃ මැව්වේ කුමටද? ීමේ ගස නිසා බුඩාගමේ සතානාවය වඩවඩා දීප්තිමත් වෙනවා නොවේද? චිතකොට කිස්තියානි ආගම මූලෝච්ඡින්න වෙනවා නොවෙද්? ඉතින් මේ ගස මවද්දී මේ ගිස නිසා කිස්තියානි ආගමට මතු පැමිණෙන මහත් විපත යෙහෝවු: දුටුවේ නැද්ද? දුටුවානම කුමට මැව්වාද? තවද මනුෂායන්ට කිසි රොග පීඩාදියක් නොපැමිණී බොහෝ දීර්ඝකාලයක් ජීවත්ව ඉන්ට පුළුවන්වූ ඉතා මාහැඟි ඖෂධයක් දේවගිරි නම් පව්තයෙහිද ශීපාද පව්තයෙහිද තිබෙන බව පෞරාණික උත්තම සෘෂිවරයන් විසින් කියා තිබේ. මේ ඖෂධයේ නම චන්දලතාය. ඒ බව ශශැතයෙහි මෙසේ කියා තිබේ.

බුහ්මාදයෝ මෘජුත් පූව්මමෘතං සොම සංඤීතං ජරාමෘතපු විතාශාය විධානං තසාවක්ෂාතෙ, ඔෂධීතාංපතිං සොමමුපයුඤ්ජ විචක්ෂණඃ දශවෂී සහශුාති, නවාංධාරයතෙ තනුං, ශී පව්තෙ දෙවගිරෞ ගිරෞ දෙව සහෙ තථා පාරි පාතෙව විත්ධෙව දෙවසුන්දෙ හෘදෙ තථා.

ඉතින් මේ අනර්ස ඖෂධවගිය සොයාගැනීම ඉතා දුෂ්කරය. මක්නිසාද, ඒ චන්දලතා පසළොස් දවසකට වරක් මැරීයන නිසාය. ඉතින් මේ මාහැහි ඖෂධ වගිය පසළොස් දවසෙන් දවසට මැරීයන ලෙසටත් සපයාගැණීම දුෂ්කර ලෙසටත් සලස්වා සභවාලා මැව්වේ, මනුෂායන් ඒවා කා නිරොගි වෙනවාට රීර්ෂාාවෙන්ද? අහෝ මිතුවරුණි මේ ආදී නොයෙක් කාරණා ගැණ නුවණින් කල්පනාකර බැලුවාම වෘක්ෂලතාදිය මැව්වාවූ මැවුම්කාරයෙක් කිසිකලෙක ලෝකයේ නොසිටි බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවෙනවාය.

තවද, අප මිතුයා අහසේ පවතින්නාවූ දේ වලින් මැවුම්-කාරයෙක් සිටිනබව ඔප්පු වෙනවාය කියමින් වලාකුල්වලින් වැසි නොවැස්සොත් කෙත්වල වපුරණ බීජජාති සැදෙන්නේ නැත කියා කී බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහුනාට අනුමාන නැත. මේ කියමන් වලින් මොහු අභවන්ට හදන්නේ වණිව පවතින එක දෙවියන්ගේ අනාඥාවේ අන්දමට සිඩුවෙනවාය. නොහොත් එම අන්දමට පවතින්ට දෙවියෝ විසින් සලස්වා තිබෙනවාය කියාය. නමුත් අවව පායන එකත් වැසි වසින එකත් දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට සිඩුවෙන කාරණයක් නොවේය. ඒවා ලෝක සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් සිඩුවෙන ඉද්වල්ය. ඒ වණ පවතින එක මනුෂායන්ගේ සුහසිද්ධිය පිණිස දෙවියන්ගේ අභිපුාවේ අන්දමට සිඩුවෙන කාරණයක් නම් සියළු කල්හිම අත්නොහැරී එම දෙව අභිපාව ඉෂ්ටවෙන්ට ඕනෑය. නමුත්, එසේ ඉෂ්ටවෙන බවක් අපට පෙනෙන්ට නැති නිසා දේව අභිපුෘවකින් එය සිඩවෙන බවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. කලින් කල ලෝකයෙහි නියම කාලයට වෂාව පවතින එකත් එසේම බොහෝ දීර්ඝකාලයක් මුඑල්ලේ වෂාව නොපැවති ගීෂ්ම ඍතුවගේ නොපැවති දීර්ඝකාලයක් පැවතීමත්, අකල මෙසයන් සෘතුවගේ නොපැවත දටසකාලයක පැවත්මත්, අකල මෙසියන් හටගැනීමත්, ලෝකස්වාභාවධම්යක්ය. ඒ බව ලංකාවේ පුරාණ පැවැති බැමිනිටියා මහා සාගතයෙන් පවා ඔප්පුවේ. දෙළොස් අවුරුද්දක් මුළුල්ලේ එක වැහි බින්දුවක් වත් නොවැස ගීෂ්ම සෘතුව පැවතුන හෙයින් ගංගා කළුරැලි ආදිය සිදී ගියේය. ගොයම් සම්පූණීයෙන්ම විනාශව ගියේය. යටත් පිරිසෙයින් පලාවගීයක් වත් ඉතුරු නූනේය. මනුෂායෝ ආහාර නැතුව

මළෝය. ගව මහිෂාදී අනේක තිරශ්චීන සත්වයන්ද ආහාර පානාදියක් නොලැබ අසරණව මළෝය. ඉතින් මේ සාගතය හටගත්තේ වරුෂාව නොවැසීමෙන්ය. වරුෂාව වසින්නේ දෙවියන්ගේ අදහසේ අන්දමට නම් නොහොත් මනුෂායනගේ සහ සියළු තිරශ්චිතයන්ගේත් සුහසිද්ධිය පිණිස වරුෂාව නියම කාලයට වසින අන්දමට දෙවියෝ ඒ ඒ ධාතූන් යන්තුයක් මෙන් යොදු තිබෙනවානම් ඒ දෙවියන්ගේ යෙදීම කිසි කලකවත් කඩවෙන්ට බැරිය. නමුත් ලංකාවේම දෙලළාස් අවුරුද්දක් මුලුල්ලේම වැසි නොවැස දුර්භික්ෂය හටගත් හෙයින් ඒක එනම වරුෂාව පැවතීම දෙවියන්ගේ යෙදීමක් නොවන බවත් මනුෂායන්ගේ කුසලාකුසල කමානුභාවයෙන් ලොකස්වභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් සිබවෙන කාරණයක් බවත් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු වෙනවාය. වෂාව වසින අන්දමට දෙවියෝ යන්තුයක් මෙන් ධාතූන් යෙදුවානම් මෙසේ දෙමළාස් අවුරුද්දක් මුඑල්ලේ වරුෂාව නොවසින්ට කාරණය කුමක්ද? තවද, වාලුකාකාන්-තාර වලින් යුත් අරාබීන්ගේ රටේ විෂාව ඉතා මදවී පවතියි. ඔවුන්ගේ රටේ සමහර පලාත්වල හයමාසයක් මුලුල්ලේම වැසි බින්දුවක්වත් වසින්නේ නැත. ඒ නිසා ඔවුන්ගේ රට ආහාර පානාදියෙන් ඉතාම ඌනය. ඉතින් මතුෂායන්ගේ සුහසිද්ධිය පිණිස කලට වේලාවට වරුෂාව වසින්ට දෙවියෝ ධාතූන් යොදු තිබෙනවානම් ඔවුන්ගේ රටට හයමාසයක් මුලුල්ලේම වරුෂාව නොපැවතීමෙන් ඒ පැමිණී තිබෙන හානිය මොකද? තවද, සමථි ජොාතිඥයින්ට පවා ගණිත කුමයෙන් දැනගන්ට බැරිවූ අකාල මේඝ කලින්කල පවතින්නාහය. මේ අකාල මේස්යන් නිසා ගොයම ආදී ධානායන් පාළුවී ගොස් ගොවියන්ට බොහෝ අලාභහානි පැමිණෙති. දහස්ගණන් වැපුරුවාවූ කුඹුරුද උඳු මුං මෙනේරි ආදී කටුසර බෝගයන්ද සම්පූණි-යෙන්ම විනාශවී ගොස් ලක්ෂගණන් මනුෂායන්ට කෑම හානියෙන් දුර්භික්ෂය පැමිණෙති. ඉතින් මනුෂායන්ගේ සුභ සිද්ධිය පිණිස කලට වේලාවට වෂාව වසින්ට දෙවියෝ ධාතුන් යොද තිබෙනවානම් එය යථොක්ත කාරණය කිසි කලකවත් එසේ සිඩවන්ට බැරිය. ඒ කාරණාවලින් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවෙන්නේ දේව අදහසකින් ලෝකයට වුණීව වසිනවා නොව ලෝකස්වභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් එය සිඩවෙන බවය. තවද, වෂාව ගොඩට වඩා මුහුදට කදින් පවතියි. ඒ මූදට පවතින වෂාව නිසා බොහෝ මනුෂායන්ගේ ජීවිත විනාශයට පැමිණෙනි. නැව් හම්බන් කඩා පාඑවී යෑමෙන්ද මූදේ ගිලීයාමෙන්ද දහස්ගණන් මනුෂාන්ගේ පුණ හාණියට පැමි-ණෙති. ඉතින් මේ කාරණයෙන්ද මනුෂායින්ගේ සුහසිද්ධිය පිණිස කලට වේලාවට වරුෂාව වසින්ට දෙවියෝ ධාතූන් යොද නැති බවත්, ලෝකස්වභාව පරිද්දෙන් වණීව පවතින බවත් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? නැවිකාරයෝ තද කුණාටුවෙන් යුත් වණීකාලය, ඉතා හොඳින් දනගණ මූදේ යාතුා කරති. නමුත් අකාල මේසයන්ට අසුවීමෙන් යලෝක්ත විපත්තිවලට පැමිණෙනි. තවද ''අහසත් පොළවත් එහි තිබෙන සැමදේත් එකම යන්තුයක් බවත් එහි සැම කොට්ඨාශම එකිනෙකට සැහෙන ලෙස පිහිටා තිබෙන බවත් ඒ සියල්ල එකම සිතකින් අභිපුායකොට එකම කම්ාන්ත කාරයෙක් විසින් ඉෂ්ටකොට තිබෙන බවත් පෙනෙනවාය'' කියා අප මිතුයා කියයි. නමුත් මේ කීම ඉතා ලාමකවූ හිස් කියමනක්ය. එපමණක් නොව වාාකරණ කුමයට පවා අතිශයින්ම වැරදිය. ''එකම සිතකින් අභිපුායකොට එකම කමාන්තකාරයෙක් විසින් ඉෂ්ටකොට තිබෙනවාය'' කීමේ අදහස කුමක්ද? මෙසේ කීම අථ්ාපත්ති දෙසය නොවේද? නමුත් ඉතා අමාරුවෙන් එකම කම්ාන්තකාරයෙක් විසින් සාද තිබෙනවාය, කියා අදහගන්ට පුළුවන, ඒ අදහසේ අන්දමට කල්පනාකර බැලුවත් අහසත් පොළවත් එහි තිබෙන සෑම දේත් එකම කම්ාන්තකාරයෙක් විසින් සැදුවාය, නොහොත් මැව්වාය, කියා විශ්වාස කරන්ට පුළුවන් වැදගත් කිසිම සාක්ෂියක් නැත. අහසෙයි කියන්නේ සවගියටය, කියා අටුවා කරගත්තත් අවකාශධාතුවේ අවයවවීය වස්තුවක්වූ පෘථිවාාදී භකරූපයන් කිසිවෙක් විසින් නොමැව් බව සහ කිසිවෙකුට මවන්ට බැරි බවත් මීට පළමු ඉතා වැදගත් ශාස්තුානුකූල සාක්ෂි වලින් ඔප්පු කළා ඇත. එය මැව්වාය කියා ඔප්පු කරන්ට නම්, සියල්ලට පුධානවූ අවකාශ ධාතුව මැව් බවත් ඔප්පුකර සිටින්ට ඕනෑය. ඁලෝකයේ තිබෙන භූතරූප පහනේ එකක් ඉතුරුවෙද්දී අනිත්වා, මැව්වාය, කියා කී්වාට ඒ කීම පිළිගන්ට කොහෙත්ම බැරිය. මක්නිසාද, අවකාශ ධාතුව සදුකාලිකවාක් මෙන් අනිකුදු ධාතූන්ද අනිතා සවභාවෙන් යුත් පැවැත්ම සදකාලික නිසාය. සදකාලික පරම්පරාවකින්යුත් වස්තුවක් කිසිවෙකුට මවන්ට බැරි බව සියළුම ශාස්තුඥ පණ්ඩිතයන් ඉතා පුතායක්ෂව දන්නා ඇත්තක්ය. තවද අහසත් පොළවත් එහි තිබෙන සෑමදේත් එකම කමාන්තකාරයෙක් විසින් සෑදුවාවූ යන්තුයක් නම් ඒ යන්තුය ඒකාකාරයකට පවතින්ට ඕනෑය. එසේ ඒකාකාරයකට නොපවතින බව මීට පුථමයෙන් ගෙනුහැර දක්කුවාවූ විශිෂ්ට කරුණුවලින් ඔප්පුවූ හෙයින් මැවුම්කාරයෙක්, සිටියේවත් දනට සිටින්නේවත් නැති බව ඉර හඳ මෙන් ඔප්පුවුනා සත්තකය. මෙතැන් පටන් මගේ පැයේ ඉතුරුව තිබෙන කාලය අතරතුරේදී, කිුස්තියානි ආගමේ අසතානාවය පුකාශිත කරුණු ගෙනහැර දක්වන්නෙමි.

කිස්තියානි අාගම නමැති ගොඩනැගිල්ල ධරාතිබෙන්නේ බයිබලය නමැති අත්තිවාරම පිටය. එම බයිබලය වංචාවෙන් ලියාගත් බොරු පොතක් බව අපි ඔප්පු කළොත් කිස්තියානි ආගම නමැති සම්පූණි ගොඩනැගිල්ල ඇද වැටෙනවා ඇත. එම නිසා මෝසෙස් විසින් ලීවාය කියන බයිබලයේ මුල් පොත් පහ මෝසෙස් විසින් නොලිව් බවත් හිල්කියා ආදීන් විසින් රහසෙන් ලියාගත් බොරු පොතක් බවත් මෙතැන්සිට ඔප්පු කරන්නෙමි.

1. පළමුකොට උත්පත්ති පොත මෝසෙස් නොලිව් බව ඔප්පුකිරීම පිණිස එම පොතේ 36 වෙනි පරිවඡෙදයේ 31 වෙනි පදය කියවා තේරුමකර දෙන්නෙමි, එය මෙසේය. ඊශුායෙල්ගේ පුතුයින් කෙරෙහි යම රජෙක් රජකරන්ට පූව්යෙන් ඒදෙම **දේශයේහි රජ**කළ රජවරු නම් මොවුන්ය, ිකියා සඳහන්ව තිබේ. ඊශුාලිතයින් මුලදී රජුන් විසින් ආණ්ඩු කළේ නැත. මෝසෙස් ජීවත්ව සිටිය කාලයේදී ඊශුාලිතයින් කෙරෙහි යම රජෙක් රජකෙළේ නැත. ඉතින් ඊශුාලිතයින් කෙරෙහි යම රජෙක් රජ කරන්ට පූව්යෙන්, යන වචනය කියවෙන්ට ඕනෑ. එක රජෙක් විසින්වත් ඊශුාලිතයින් ආණ්ඩුකළායින්පසුය. හෙව<mark>ත් එක ර</mark>ජෙක්වත් ඔවුන් කෙරෙහි රජකමට පත්වුනායින් පසුය. රජුන් විසින් ඊශුාලිතයින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන් ගත්තේ කිස්තුට පුථම අවුරුදු 1076 පසු සාමුවෙල්ගේ කාලයේදීය. එකකොට ''රජෙක් විසින් ඊශුාලිකයින් ආණ්ඩු කිරීමට පුථමයෙන්'' යන වචනය ලියවී තිබෙන මෙම පොති කොයි ආකාරයකින්වත් සාමුවෙල්ගේ කාලයට පුථමයෙන් ලියවෙන්ටම බැරිය. මෝසෙස් මැරී ශතවර්ෂ ගණනකටත් පසු සාවුල් රජ්ජුරුවන්ගේ කාලයෙනුන් පසුව ලියවෙන්ට ඕනෑය. ිඉතින් මේ පොත මෝසෙස් විසින් ලීවාය කියා කවර පුාඥ යෙක් පිළිගණිද? ඊශාලිතයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පුව්යෙන් ඒදෙමරටේ සිටිය රජවරු කවදැයි කියා පුව්කාලය **මහවත් අතීතකාල**ය කල්පනා කොට ලියාපු ලියවිල්ලක් බව ඉතා පැහැදිලිව පෙනෙන්ට තිබේ. ඒ බව ඊශුාලිකයින් රජුන් වීසින් ආණ්ඩුකරන්ට පූව්යෙන්, කියා පූව්කාලය සඳහන් කිරීමෙන් ඔප්පුවේ. මෝසෙස් වීසින් එම වචන ලීවානම් ලෙසේ පුව්කාලය ගැන කල්පනාකොට ලියන්ට ඕනැකරන්නේ නැත. මික්නිසාද, මෝසෙස්ගේ කාලයේදී ඊශුාලිතයින් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකෙලේ නැති නිසාය. මෝසෙස් විසින් ඒ වචන **අවානම් මෙසේ** තිබෙන්නට ඕනෑය. ''ඊ්ශුාලිතයන් මගේ යටතේ සිටින මෙම කාලයේදී ඒදෙම රටේ සිටින රජවරු මොවුන්ය'' කියා සඳහන්ව තිබෙන්ට ඕනෑය. එය 31 වෙනි පදයේ එසේ සුදහන්ව නැති නිසාත් ඊශාලිතයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට

පූච්යෙන්, කියා පූච්කාලය සඳහන්කොට තිබෙන නිසාත් මෝසෙස් විසින් කවර කාලෙකවත් එම පොත නොලිව බව ඉතා පැහැදිලිව පෙනෙනවාය. මොසෙස්ගේ කාලයේදී ඊශුාලිතයන් එකම රජෙක් විසින් වත් ආණ්ඩුකෙළේ නැතිනිසා මෝසෙස් විසින් 31 වෙනි පදය ලීවානම ''රජුන් විසින්'' කියා රජකෙනෙක් ගැණ සඳහන් කරන්ට ඕනෑකරන්නේ නැත. ඊශුාලිතයන් කෙරෙහි යම රජෙක් රජකරන්ට පූච්යෙන්, යන මේ පදය ඊශුාලිතයන් එක රජෙක් විසින්වත් ආණ්ඩු කළායින් පසු කාලයකදීම ලියවෙන්ට ඕනෑය. ඉතින් මේ පදය ඇතුලත්ව තිබෙන එම උත්පත්ති පොත මෝසෙස් විසින් කිසි කලකවත් නොලිව බව ඔප්පුවෙනවා හා සමගම මුලු කිස්තියානි ආගම අසතා බොරුවක් බව ඔප්පුවී ඉවරය.

මේ කාරණය තව පැහැදිලිකර දෙන පිණිස උපමාවක් ගෙණ හැර දක්වමි–ඒ මෙසේය– ලඩ්කාවේ වැදිපත්තුවේ පුරාණ සිටිය වැද්දන් ඒ කාලයේදී කිසිම රජෙක් විසින් ආණ්ඩු කළේ නැත, ඉතින් ඒ වැද්දන් ගැණ යමක් ලියන්ට කල්පනා කළාවූ ඒ කාලයේ සිටිය යම කෙණෙක් විසින් ''ලඩකාවේ වැද්දන් ඉංගුීසීන් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට පූව්යෙන් උඩරට සිංහල රජකෙනෙක් සිටියාය'' කියා ඉංගීසීන් විසින් ඒ වැද්දන් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගන්ට මත්තෙන් ලියන්නේ නැතුවා සත්තකය. එපමණක් නොව ඉංගීසින් විසින් වැද්දන් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගන්ට මත්තෙන් සේරිචාරීව සිටි ඒ වැද්දන් ගැණ යමෙකුට එසේ සඳහන් කරන්ට නොහැකිය. වැද්දෝ ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගත්තේ මැතකාලේකදී නිසා එසේ ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගන්ටත් මත්තෙන් ඔවුන් ඉංගුීසීන් විසින් ආණ්ඩු කරණු ලබාවිද නැද්ද කියා ඊට පළමුවෙන් සිටියාවූ කෙණෙකුට ඒ කාරණය කොහෙත්ම දනගන්ට නුපුඑ-සටයාවූ කෙණෙකුට ඒ කාරණය කොහෙතම දිනගන්ට නුපුළුවන් නිසා එසේ සඳහන් කරන්ටත් නුපුළුවන්මය. එසේම, මෝසෙස්ගේ කාලයේදී ඊශාලිතයන් කිසිම රජෙක් විසින් ආණ්ඩු කළේ නැති නිසා ඒ 31 වෙනි පදය මෝසෙස් විසින් ලීවා නම් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට පූව්යෙන්, කියා ලියන්නේ නැතුවා සත්තකය. එසේම ''ඒ වැද්දන් ඉංගීසින් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගන්ට මත්තෙන් උඩරට සිංහල රජෙක් සිටියාය'' කිරන්ට පටන් ගන්ට මත්තෙන් උඩටට සංවේ ට්ටෙක් සටයාය කියා යමෙක් ලියනවා නම් ඒ ලියන්ට ඕනෑ ඔවුන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන් ගත්තායින් පසු කාලයකදීම වෙන්ට ඕනෑය. එසේම ''ඊශුලිතයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට පූච්යෙන් යන වචන ලියන්ට ඕනෑ ඔවුන් එක රජෙක් විසින්වත් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගත්තායින් පසුව වෙන්ට ඕනෑය. එකකොට ඒ වචනය සඳහන් වී තිබෙන උත්පත්ති පොත කවර

කාලේකවත් මෝසෙස්ට ලියන්ටම බැරිය, මක්නිසාද, ඊශුාලිත-යන් රජුන් වීසින් ආණ්ඩු කරන්ට පටන් ගත්තේ මෝසෙස් මැරි ශතවම් ගණනකටත් පස්සේදී නිසාය. මෙසේ ඒ උත්පත්ති පොත මෝසෙස් වීසින් නොලිව් බව ඔප්පුවෙනවා හා සමගම මුලු කිස්තියානි ආගම ඒකාන්ත අසතා පල්බොරුවක් බව ඔප්පු වී ඉවරය.

2 වෙනුව, ලෙවී කථාව නම් 3 වෙනි පොත මෝසෙස් විසින් නොලිව බව ඔප්පු කිරීම පිණිස ඒ පොතේ 18 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 27 වෙනි පද්ය කියවා තේරුම්කර දෙන්නෙමි. ඒ මෙසේය, ''තොපට පූව්යෙන් එහි සිටි ජාතීන් දේශය විසින් වමනයකර දුමුවාක් මෙන් තොප වමනයකර නොදමන පිණිස. මගේ පනත් සහ නියෝගවල් රකිව්'' කියා සඳහන් කර තිබේ. මෙහි තේරුම් නම් කානාන් රටේ ඊශුායෙල්වරුන්ට පුථමයෙන් සිටිය කනානිවරු යෙහෝවෑ විසින් පන්නා දමුවාක් මෙන් ඊශුාලිතයනුත් එම රටෙන් පන්නා නොදමන පිණිස යෙහෝ**-**වෑගේ අනාඥා සහ නියෝගවල් රක්ෂා කරන්ටය කියා ඊශුාලික-යන්ට කී බවයි. ඉතින් මේ වචනය කියන්ට ඕනෑ ඊශුාලිකයන් කාතාන් රටට ආවායින් පසුය. ඒ මීස මෝවබ් රටේදී මේ වචන ඔවුන්ට කියන්ට පුළුවන් කමක්වත් එබදු සිරිතක්වත් ඇත්තේ නැත. තොපට පළමුවෙන් මේ කානාන් රටේ සිටිය මනුෂායන් පන්නා දමූවාක් මෙන් තොපිත් පන්නා නොදමන පිණිස මාගේ අනාඥා සහ නියෝගවල් රක්ෂා කරව්, යන මේ වචන ඊශුාලිතයන් කානාන් රටට ආවායින් පසු යෙහෝවඃ ඔවුන්ට කී බව ඉතා පැහැදිලිව පුකාශවේ. තොපට පළමුවෙන් ලංකාවේ සිටිය ඕලන්දක්කාරයින් පන්නා දැමුවාක් මෙන් ලකාපිත් පත්තා නොදමන පිණිස මාගේ අනාඥාවල් රක්ෂා කරව කියා යම කෙනෙක් කියනවා නම, ඒ කියන්ට ඕනෑ ඉංගීසිකාරයන් ලංකාවට ආවායින් පසුවම වෙන්ට ඕනෑය. එය මිස ඉංගීසිකාරයන් ලංකාවට එන්ටත් මත්තෙන් යම්-කෙනෙකුට එසේ කියන්ට පුළුවන් කමක්වත් එසේ කියන කෙතෙකුට එසේ කියත්ට පුළුවන් කමක්වත් එසේ කියන සිරිතක්වත් ඇත්තේම නැත. එසේම තොපට පළමුවෙන් මේ කානාන් රටේ සිටිය කනානිවරු පන්නා දමූවාක් මෙන් තොපිත් පන්නා නොදමන පිණිස මගේ අනාඥාවල් රක්ෂා කරව් යන මේ වචන යෙහෝවඃ කීවාය කියා ලියන්ට ඕනෑ ඊශාලිතයන් කානාන් රටට ආවායින් පසුමය. එය මිස මෝවබ් රටේදී මේ වචන යෙහෝවඃ ඔවුන්ට කීවාය කියා ලියන්ට පුළුවන් කමක්වත් එබඳු සිරිතක්වත් ඇත්තේම නැත. ඉතින් මේ වචන සඳහන්ව තිබෙන ලෙවී කථාව නම් පොත කිසිකාලේක-වත් මෝසෙස්ට ලියන්ටම බැරිය. මක්නිසාද? මෝසෙස් කානාන් රටට ඊශුාලිතයන් එන්ට මත්තෙන් මෝවබ් රටේ පිස්ගා නම් කන්ද මුදුනේදී මැරුණු නිසාය. ඉතින් මේ පොත මෝසෙස් වීසින් නොලිව් බව ඔප්පු වෙනවා හා සමගම මුලු කිස්තියානි ආගම සම්පූණී බොරුවක් බව ඔප්පු වී ඉවරය. තවද තොපට පළමු වෙන් මේ කානාන් රටේ සිටිය කානාන්-වරුන් පන්නා දමූවාක් මෙන් යන වචන ඔවුන් පන්නා දමන්ට පළමුවෙන් කියන්ටම බැරිය. ඒ කෙසේද-ඕලන්දක්කාරයින් ලංකාවෙන් පන්නාදමන්ට මත්තෙන් ඔවුන් පන්නා දමූවාක් මෙන්ය. මේ වචනය ඔවුන් පන්නා දමුවාක් මෙන්ය. මේ වචනය ඔවුන් පන්නා දමන්ට මත්තෙන් වාවහාර කරන්ට බැරුවාක් මෙන්ය. මේ වචනය ඔවුන් පන්නා දමන්ට මක්තෙන් වාවහාර කරන්ට පුළුවන් අන්දම මෙසේය. ඔවුන් පන්නාදමනු ලබනවාක් මෙන්, යන අනාගත කියාවෙන්ය. ඉතින් කානාන් රටෙන් කානානිවරු යෙහෝවඃ විසින් පන්නා දමුවේ මෝසෙස් මැරී අවුරුදු ගණනකටත් පස්සේ නිසා පන්නාදමුවාක් මෙන්, යන අතීත කියා වචනය මෝසෙස්ට කොයි ආකාරයකින්වත් ලියන්ටම බැරිය. මෙන්, යන නිපාත පදය සමග යෙදුනාවූ අතීත කියාපදයේ එනම්, පන්නා දමුවාක් මෙන්, යන වචනයේ තේරුම නම්, පන්නා දමුවා වාගේය, යන අදහසයි. ඉතින් කානාන් රටෙන් කනානිවරුන් පන්නා දමුවා මත්තෙන්, පන්නා දමුවාය කියා ගෝ ඔවුන් පන්නා දමුවා අදහසය. ඉත්ත කාතාත රටෙන් කතාත්වරැන පන්තා දමන්ට මත්තෙන්, පන්නා දමුවාය කියා හෝ ඔවුන් පන්නා දමුවා වාගේ තොපිත් පන්නා නොදමන පිණිසය, කියා හෝ කොයි ආකාරයකටවත් ඔවුන් එම රටෙන් පන්නා දමන්ට අවුරුදු ගණනකට මත්තෙන් මැරුණු මෝසෙස්ට එසේ ලියා තබන්ට බැරුවාමය. එම නිසා මෝසෙස් විසින් එම පෙන නොලිව් බවත් කිස්තියානි ආගම සම්පූණි බොරුවක් බවත් ඔප්පු වී ඉවරය. තවද තොපට පූඵ්යෙන් එහි සිටි ජාතීන් යන මේ විචනවල සිටියා වූ, යන අතීත කිුයාපදය කනානිවරුන් එම රටෙන් පන්නා දමන්ට මත්තෙන් වාාවහාර කරන්ට පුළුවන් කමක් නැත. ඔවුන් පන්නා දමන්ට මත්තෙන් වාාවහාර කළා කමක් නැත. ඔවුන් පන්නා දමන්ට මත්තෙන් වාවභාර කළා නම-දනට එහි සිටින්නාවූ යන වර්තමාන කිුයාපදයෙන් විය යුතුය. එම 27 වෙනි පදයේ එසේ වර්තමාන කිුයාපදයක් නැති නිසාද අතීත කිුයාවෙන් ලියා තිබෙන නිසාද මෝසෙස් විසින් එම ලියවිල්ල කිසිසේත් නොලිව බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවේ. තොපට පූව්යෙන්, යන තැන ''පූව්යෙන්'' යන අතීතකාල වාචා ශබ්දය, එම 27 වෙනි පදය මෝසෙස් විසින් ලීවා නම් ලියන්නේම නැත. දන් දනට යන වර්තමාන කාල වාචා ශබ්දයකින්ම ලියනවා ඇත. මක්නිසාද, මෝසෙස් ජීවත්ව සිටිය කාලයේදී කනාන් රටේ කනානිවරු පදිංචිව සිටිය නිසාත් ඔවුන් අතක් කළේ මෝසෙස් මැරුණායින් පසුව නිසාත්ය. මෙසේ වාාකරණ ශාස්තු කුමයේ අන්දමටද ලෝක වාාවභාරයේ අන්දමටද පරීක්ෂාකර බලන කල්හි එම 27

වෙනි පදය කොයි ආකාරයකින්වත් මෝසෙස් විසින් ලියාපු බවක් ඔප්පුවෙන්නේම නැත. කදකර එකට බඳින ලද ඉනි මිටියකින් එකක් ඇද ගත්තාම සම්පූණී ඉනිමිටිය බුරුල් වී ඇදවැටෙන්නාක් මෙන්, බයිබලයේ එක පදයක් මෝසෙස් විසින් නොලිව් බව පුතාක්ෂයෙන් ඔප්පුවෙනවා හා සමගම මුඑ බයිබලය බොරු පොතක් බවත් කිස්තියානි ආගම සම්පූණීයෙන් පල්මපල් බොරු ආගමක් බවත් ඔප්පූ වී ඉවරය.

3 වෙනුව, ගණන් කථාව නම් 4 වෙනි පොත මෝසෙස් විසින් නොලිව් බව ඔප්පු කිරීම පිණිස එම පොතේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 32 වෙනි පදය කියවා තේරුම් කර දෙන්නෙමි. එය මෙසේය, ''ඊශුායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයෙහි සිටියදී සබත් දිනෙහි දර රැස්කරණ මනුෂායෙක් දක, ඔහු මෝසෙස්ද ආරොන්ද සියළු සභාවද ලහට ගෙණාවෝය'' කියා තිබේ. මෙහි අදහස නම් ඊශුාලිතයන් වනාන්තරයේ සිටිය කාලයේදී සබත් දිනයෙහි දරක්ඩන මිනිසෙක් දුක ඔහු මෝසෙස් ආදී සභාව ඉදිරියට අල්ලාගන ආවාය–යනුයි. ඉතින් මේ පදයේ වනාන්තරයෙහි සිටියදී හෙවත් වනාන්තරයේ සිටිය කාලයේදී කියා වනාන්තරයේ ඉන්දැද්දී නම් ලියන්නේම නැත. මක්නිසාද–එම පදයේ, සිටියදී යන අතීතකාලික පූව්කියා පදය මෝසෙස් ලියන්ට පුළුවන්කමක්වත් වර්තමාන කාලයේදී සිබ්වු කාරණයක් අතීත කි්යාවකින් ලියන සිරිතක්වත් ඇත්තේ නැත. අපි මහනුවර සිටිද්දී ඉරිදු දවසේ රක්ෂාව කර්ණ මිනිහෙක් දුටුවාය, කියා යමෙක් කියනවා නම්, එසේ කියන්නේ ඔහු නුවරින් වෙනින් පළාතකට ඇවිත් සිටින කාලේකදීම වෙන්ට ඕනෑය. එය මිස නුවර සිටිද්දීම, අපි නුවර සිටිද්දී ඉරිද රක්ෂාව කරණ මිනිහෙක් දුටුවාය කියා කියන සිරිතක් ඇත්තේ නැත. නුවර සිටියාවූ මිනිහෙක් කොළඹට ඇවිත් සිටින කාලෙකදී නම් එසේ වාාවහාර කරන්ට පුළුවන. ි නුවර සිටිද්දී යන වචන නුවර සිටගණ වාාවහාර නොකරණ බවත් එම වචන වාාවහාර කරන්නේ නුවරින් වෙන පලාතකට ගියායින් පසුව බවත් සියල්ලෝම දන්නා සතාායක්ය. එසේම, ඊශුාලිතයන් වනාන්-තරයේ සිටිය කාලයේ නම ''වනාන්තරයේ සිටිද්දී'' කියා වාවහාර කරන්නේ නැතුවා සත්තකය. වනාන්තරයේ සිටිද්දීය, යන වචන වාාවහාරයට එන්නේ වනාන්කරයෙන් අහක් වී චෙන පලාතකට ගියායින් පසුය. ඉතින් වනාන්තරයේ සිටිද්දී, යන වචන ඇතුළත්වූ යථොක්ත 32 වෙනි පදය කිසිසේත් මෝසෙස්ට ලියන්ටම බැරිය. මක්නිසාද, ඊශුාලිතයන් වනාන්-තරයෙන් අහක්වෙන්ට මත්තෙන් මෝසෙස් මැරුණු නිසාය. තවද, මෝසෙස් විසින් එම වගන්තිය ලීවා නම් එය මෙසේ වියයුතුය. ඊශුාලිතයන් වනාන්තරයේ වාසය කරන්නාවූ මේ කාලයේදී සබන් දවසේ දර රැස්කරන්නාවූ එක්තරා මිනිසෙක් දුටුයෙමුය, කියාය. මෝසෙස් වනාන්තරයේ වාසය කලාවූ හතලිස් අවුරුද්ද අතරතුරේදී එම වගන්තිය සඳහන්කළා නම් යටොක්තාකාරයෙන්ම මිස අතීත වාවහාරයකින් නොවිය යුතුය. නමුත් එම වගන්තියෙන් පෙනී යන අතීත කාලික කියා පදයෙන්ම එම වගන්තිය මෝසෙස් විසින් කවර කාලේක වත් නොලිව් බව ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවේ. මෙසේ මෝසෙස් විසින් නොලිව් බව ඔප්පුවෙනවා හා සමගම මුලු කිස්තියානි ආගම අසතා බව ඔප්පු වී ඉවරය. දනට මගේ පැය අවසාන හෙයින් මගේ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

## සී. සිල්වා මහත්මයා විසින් බුද්ධාගමට විරුද්ධව පවත්වන්නට යෙදුණු සතරවෙනි කථාව.

මිතුවරුණි,

අපමිතු උන්නාන්සේ විසින් මහෝත්තම වූ සදකාලික මැවුම කාරයෙක් ඉන්න බව ඔප්පුකිරීමට තිබෙන්නාවූ බොහෝ සාක්ෂි අතරෙන් මා විසින් ගෙණහැර දක්කුවාවූ කාරණා සවල්පයට විරුඬව උත්තර වසයෙන් කළාවූ කථාව කිසිතේරුමක් නැත්– තාවූ එකක්ය. මැවුම්කාරයෙක් නැත කියා ඔප්පුකරන්නට කළ කථාවෙන්ම මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බව ඔප්පුවීය. කට බොරු කියතත් දිව නොකියයි, යනු වාාවහාර කීමකි. අප මිතුයාගේ කථාවේ ඕනෑ නොකරණ කොටස හැරදමා ඕනෑකරණ කොටසට පමණක් උත්තර දෙමි ''කිසිත් නැතිකමින් පොළොව සෑදුනාය කීම බුඩාගම ගැණ කිසිත් නොදන්නකමින් කියන මෝඩ කීමක්ය'' (කියමින්) කිසිත් නැතිකමින් පොළොව සෑදුනාය කියා බුඩාගමේ කිසිම තැනක සඳහන්වී නැත. ශීතෝෂ්ණාදී සෘකගුණයන් කරණකොටගෙණ ලෝකයෙහි අවිනිර්භෝගව සෘතිගුණයන් කටණකොටගෙන ලොක්සෙන අදුනටහන්ගට සැමකල්හි පවත්නා පරමානු සංඛාන අතිසුබම පෘථිවිධාතුන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන් පෘථිවිය සැදෙනවා විනා කිසිත් නැතිකමින් පොළව සැදුන බවක් බුඩාගමේ සඳහන් නැතිකමින් පොළව සැදුන බවක් බුද්ධාගමේ සඳහන් නැත, කියා අපමිතු උන්නාන්සේ කියයි. මෙය කිසි තේරුමක් නැත්තාවූ කීමක්ය කම්ාන්තයක් එනම් ඔරලෝසුවක් දෙස බලා එම පුදුම යන්තුය කියා කරවන්ට සලස්වමින් අභිපාර්ථය ඉෂ්ට කරදෙන්නේ ඔතා එහි ඇතුලේ දමා තිබෙන්නාවූ දුන්න දිග ඇරෙන්නට උත්සාහ කිරීමෙන් විතා එම අභිපාර්ථය ඉෂ්ටවෙන ලෙස කල්පතාකොට ඒ ඒ දුවා පිළිවෙලට යෙදුවාවූ සමර්ථ කම්ාන්තකාරයෙක් සිටියේ නැත කියා යමකෙණෙක් කීවොත් ඒ තැනැත්තා පිස්සෙක්ය කියා නුඹලා කියනවාට අනුමාන නැත. යමක් සැදීමට ගත්තාවූ දුවා ඒ දේ පැවැත්මට පැමිණෙව හේතුවය

කියා කීම මෝඩකීමක්ය. අපමිතුයාගේ තර්කනයත් එසේය. පෘථිවි ධාතූත් දෙවියන්වහන්සේගේ මැවිලිය. ඒ ඒ අභිපාවත් ඉෂ්ටවෙන ලෙස ඒවා එක්රාසිවීම උන්වහන්සේගේ අදහසය. එසේ නැතුව අප මිතුයා කියනලෙස, ඒවා හිතත්ටවත් අභිපාරීයක් ඉෂ්ටවෙන ලෙස යම් යම් දේ යොදන්ටවත් පුලුවන් පුඥවන්ත සත්වයෝ නොවේය. ඒවා සද කාලික මහා බලසම්පන්න අතිපුඥාවන්ත ජීවමාන කෙණෙකුගේ මැවිලිය. මේක ඉතාපැහැදිලිය, ඒ නිසා ලෝකයත් එහි ඇත්තාවූ සියල්ලත් පැවැත්මට හේතුව මේ සදකාලික මැවුම්කාරයානන් වහන්සේවිනා අපමිතු උන්නාන්සේ කියන ලෙස උන්වහන්සේගේ මැවිලිවූ ධාතු නොවේය.

අප මිනුයාගේ තවත් පුදුම තර්කනයක් නම ''පොළොව සෑදුනායින් පසු වෘක්ෂාදීන්ගේ සෑදීම පිණිස බීජාදි හේතුවක් දක්වන්නට ඕනෑ කරන්නේ නැත, මක්නිසාද පෘථිවි ආපස් තෙජො වායු ආදී ධාතුන්ගේ සංයෝජිත භාවයෙන් අනේක වෘක්ෂලතාදින්ගේ හටගැණීම අපේ ඇස්වලට පේන්ට තිබෙන නිසායයි''කියයි. ඊට ආදෘශයක් වශයෙන් ''යම්කිසි භූමිපුදේශයක සියඑ ගස්කොලන් කපාකොටා සුඩ කොට බඹයක් පමණ යටට සාරා තිබූවත් ලොකස්වභාව ධම්යේ හැටියට එහි ගස් කොලන් සැදෙනවායයි'' කියායි. මේ කීම ඉතා ලාමකය. යම් භූමි පුදෙශයක් කපාකොටා ශුඩකළත් එහි ඉතා සියුම් බීජ තිබෙන්නට පුළුවන. එසේම මුල් තිබෙන්ට පුළුවන හුලහින් නොයෙක් ගස්කොලන්වල බීජ එහි ඇවිත් වැටෙන්නට පුළුවන. මෙසේ එහි වැවෙන්නේ ලෝකයේ තිබෙන ගස්කොලන්මය. ඒ වැවීමට ධාතුන් ගේ උපකාර ඕනෑමකරති. එනම් රස්නය හුලභ වතුර පෘථිවිය යනාදියයි. මේ ධාතුන්ගේ ඒකත්වය නැත්නම් වෘක්ෂලතාදිය මැරීයනවා සත්තකය. ඉතින් මෙයින් පැහැදිලි ලෙස ඔප්පුවෙන්නේ සදකාලීක මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බවත් ලෝකධාතුද මවිසින් පළමුකී ලෙස ඒ ඒ අභිපාර්ථයන් ඉෂ්ට වෙනලෙස උන්වහන්සේ යොද තිබෙන බවත්ය.

ඉෂ්ට වෙනලෙස උන්වහන්සේ යොද තිබෙන බවත්ය. තවද, අපමිතු උන්නාන්සේ ''සෘතුජය, යන වචනයෙන් තේරෙන්නේ කාලපරිචඡෙදයක්වා පමණකය'' කියා මම කීවාය කියමින් මේ සුළු වචනයක වත් හරි අර්ථය තේරුම් ගන්ට බැරි මොහු ආගමක සතාහසතානාවය ගැණ වාදකරන්ට ඉදිරියට ආ එක මහත්වූ පුදුමයක්ය, කියමින් මහත් සෝෂාවක් කළා මෙහි සිටින්නාවූ අයවළුන්ට මතක ඇත. කන්දක් විලිලා මී පැටියෙක් වැදුවාය කියන්නාක්මෙන් අප මිතුයා මහත් සෝෂා වක් කළ නුමුත් එහි කිසි තේරුමක් නැත. මම කීවේ සෘතුවය කියන්නේ කාලපරිචඡෙදයක්ය. ඉතින් බුද්ධාගමේ උගන්වන හැටියට සෘතුජය එනම් සෘතුව කරණකොට ගෙණ නොතිබුණාවූ ලෝකයක් පැවැත්මට ගෙණෙන්නේ කොහොමද කියයි අපියෙල් මැයි ජුනි ජුලිවල විමාව විහින නිසා ඊට විස්සාන සෘතුව යයි කියත්. ඉතින් අපියෙල් මැයි ජූනි ජූලි යන මාස වර්ෂාව ඉපදෙච්චා නොව ඒ කාලයේදී සිද්ධීවෙන්නාවූ වෙන කරුණු වලින් වර්ෂාව වසිනි. මෙමස් සෘතුවය කියින අතර කාල පරිච්ඡෙදයක්වා මිසක් වෙනයමක් නොවේය. එතකොට මේ කාලපරිච්ඡෙදය කරන**ෙකා**ටගෙණ මේ නොතිබුනාවූ ලෝකයක් සැදුනේ කොහොමද? අප මිතුයා මෙය විස්තර කරමින් කියන්නේ ''මේ ලෝකයෙහි ඉරසඳ තාරකා පෘථිවී පවිත සමුදාදී කිසිවක් නැතිව හිස්ව ගියකල්හි අන්ධකාරයෙන් පිරුණාවූ ආකාශ ලෝකය පමණක් ඉතුරුවෙයි. එකල සිසිර සෘතුව පැමිණෙයි. ඒ සිසිර සෘතුවගේ සීතලගුණය අන්ධකාරය කරනකොටගෙණ අධිකවෙයි. ඒ අධිකවීම නිසා හිම හෙවත් පිණි හටගණී. ඒ හිම බොහෝ කොට එකතැන්වීමෙන් වෂාව හටගණී. මෙසේ හටගත්තාවූ විමාව බොහෝ අවුරුදු දහස් ගණනක් මූලල්ලේ දුරානිපාතයෙන් නොකඩවා පවතී. මෙසේ බොහෝ කාලයක්හුගේ ඇවෑමෙන් අත්නොහැරෙණ ලද ලොකසුවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් ශරදදී සෘතුන්ගේ පහළවීමෙන් ඒ වර්ෂාව නවතී. යනාදි වශයෙන් ලෝකසුවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන් පෘථිවි පව්තාදිය හටගන්න බවයි. මේ කීමෙහි කිසි තේරුමක් නැත. ධම්ය දුන්නාවූ කෙනෙක් නැතුව ධුම්යක් පවතින්නට බැරිය. අප මිනුයාගේ විස්තරයෙන් පුකාශවෙන්නේ ලෝකය එක්තරා ස්ථිර ධිම්යකට එකහව පවිතින බවයි. ඒ නිසා ඒ ධම්ය පිහිටෙව්වාවූ කෙනෙක් එනම් මැවුම්කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. නුමුත් බුඩාගමේ එසේ ශැත කියති. ඒ නිසා ඒ ආගම අත්හැර දමිය යුතුය. නුමුත් අප මිතුයා කියන හැටියට ලෝකය පැවැත්මට හේතුව ලෝකසවහාව ධම්ය නම් බුදුන් නොවැඳ ලෝකසවභාව ධම්යට වදින්ට ඕනෑය. එහි සරණ පමණක් සොයන්ට ඕනෑය. මක්නීසාද එය සියල්ල-ටම වඩා උතුම්ය බලවත්ය. ඤණවත්ය. නුමුත් මෙය ඉතා මෝඩ කීමක්ය. මක්නිසාද, ධම්ය පණ ඇති සත්වයෙක් නොවේය.

තවද, ලෝකධාතුන් සදකාලිකය, ඒවා කිසිකෙනෙකුට මවන්න බැරිය. එයින් මැවුම්කාරයෙක් නැති බව ඔප්පුවෙනවා ශයි අප මිතුශා කී නුමුත් ඒ කීම මොනම සාක්ෂියකින් වත් ඔප්පු නොකළ නිසා ඊට උත්තර දෙන්ට මගේ කාලය නොගෙණ ''ඒ ධාතුන් යමෙකුගේ අභිපාවක් ඉෂ්ටවෙන පිණිස යොදන්ටත් නුපුඑවන'' කියමින් ඊට ආදෘශයක් වශයෙන් ජලය නුඹ ගංගා වක් සාදපන් කියා ජලයට දෙවියෙක් හෝ මාරයෙක් හෝ කොපමණ කීවත් ඒ කීමට ඇහුමකන් දෙන්ට ජලයට ශුොතයක් හෝ ඒ කීම පිළිගත්ට මනසක් හෝ ජලයට නැත්තේය කියා අප මිනුයා කීවා මෙහි සිටින අයට මතක ඇත. මේ කීම මිනු වරුණි, ඉතා ලාමකය. මේ ලෝකයෙහි අපට නොතේරෙණ දේවල් අපිවාගේම මනුෂායෝ කර තිබේ. වීදුලි බලයෙන් කරත්තය දුවන එක අප මිනුයාට වීස්තර කරන්ට බැරිය. නුමුත් ඒක දවස්පතා දන් කොළඹ වීදිවල දුවයි. ඒක මනුෂායෙක් වීසින් කලින් කල්පනාකොට අභිපාර්යක් ඉෂ්ටවෙන ලෙස ඒ ඒ දුවා එහි යොද තිබෙන බව අපට පෙණේ. මෙසේ අපට වඩා ඤාණවන්ත මනුෂායෙකුගේ කර්මාන්තය අපට තේරුම් ගන්ට බැරිනම් කාලිකවූ අප සදකාලිකවූ මැවුම්කාරයාණන් වහන්සේගේ මැවිල්ල සම්පුණියෙන්ම තේරුම්ගත්තෝ කොහොමද? ජලය මැව් තැනන් වහන්සේට ජලය ඕනෑ අතකට හරවන්ටත් ඇලදෙලවල් සහ ගංගාවල් එයින් සැදෙන්ට සලස් වන්ටත් සියළු බලය තිබෙයි. මේසයක් සැදු වඩුවෙකුට ඒක කඩන්ට හෝ දියුණුකරන්ට පුළුවන් බලය තිබෙනම් උන්වහන්සේට ඊට වඩා කොපමණ මහත් බලයක් තිබෙන්නට ඕනෑද?

ධෘතුන්ගේ භූතරූපයන් හටගැණීම දේව අනාඥාවකින් සිඩ වෙනවා නොව ඒ ඒ ධාතුන්ගේ සවභාව ධම්යවූ පරිද්දෙන්ම හටගන්නවා යයි අප මිතුයා කියයි. මිතුවරුණි, මේ ධාතුන්ගේ භූතරූපයන් හට ගැණීම පිණිස ඒ ඒ ධාතුන් කෙරෙහි සවභාව ධම්ය නොහොත් ඒවායේ අභිපුාර්යක් ඉෂ්ටවෙන ගුණාංගයක් පිහිටෙව්වේ කවුද? අභිපාකාරයෙක් නැතුව අභිපුාර්යක් ඉෂ්ට චෙන්ට කිසිකලෙකත් බැරිය. ලෝකධාතුන්ද අභිපුාර්යක් ඉෂ්ට කරයි. ඒ නිසා සදකාලිකවූ අතිපුඳෙවන්ත බලසම්පන්නවූ ජීවමාන මැවුම්කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. කවද, නාාය ශාස්තුයෙන් අප මිතුයා මීට විරුබව කී කාරණාවලටද මා විසින් පළමු ගෙණහැර දක්වූ කාරණාම පිළිතුරුවේය කියා කල්පනා චෙන සෙයින් මෙයින් නවත්වමි.

කවද අප මිතු උන්නාන්සේ ආපො ධාතුව ගැන මා විසින් කී කාරණවලට විරුඬව කියන්නේ ''මුහුදේ කරදිය සූයාීතාපයෙන් මිහිදුමාකාරයෙන් ඉහලට ගෙණ පොළොවට වහින කල්හි ඒ ජලය කරදිය නොවී මිරිදිය වීම දෙවියන් වහන්සේගේ අභිපුාවක් ලෙස සිඬවෙනවා නොව ආපො ධාතුව පෘථිවිධාතුව සමග හෝ වායො ධාතුව සමග හෝ සංයෝගවීමෙන් එහි මුලින් තිබුන ගුණය නැතිවී අනාාකාරයකට පෙරලීම සවභාව ධම්යක්ය'' කියයි. ඉතින් මිතුවරුණි, අපි අසන්නේ ජීවමාන සත්වයින්ගේ පුධානකොට ඔනුෂා සත්වයාගේ ඕනෑකම්වල හැටියට මේ ධාතු සංයෝගවීම සවභාව ධම්යක්වී තිබෙන්නේ කෙසේද කියයි. මිහිදුමාකාරයෙන් ඉහලට නගින්නාවූ මුහුදු වතුර මිරිදිය නොවී කරදියම නම් මම පළමු කීලෙස ජීවමාන

සත්වයින්ට කිය නොහැකි අමාරුකම් සිඩුවෙනවා සත්තකය. සත්වයන්ට කය නොහැක අමාරුකම සිවුවෙනවා සත්තකය. ගස්කොලන් මැරී යනවාට අඩමාන නැත. අපේ ලිං ලුණෙන් පිරී අපට නිතරම ලුණු වතුර බොන්ට වෙයි. මේ ආන්තරාව කලින් කල්පනාකරන්නට ආපො ධාතුව පුඳවන්ත සත්වයෙක් නොවේය. අනිත් ධාතුද අපි පළමු කී ලෙස හිතන්ටවත් යොදන්ටවත් අභිපාකරන්ටවත් පුලුවන් ජීවමාන සත්වයෝ නොවේය. මුහුදු වතුර මිහිදුමාකාරයෙන් ඉහලට නැගී වණිකාරයෙන් පොළුවට පිරිපිය මිරිදියට වැටෙන අතර මතුත් නොවෙය. මුහුදු වතුර මිහිදුමාකාරයෙන් ඉහලට නැගි වණ්කාරයෙන් පොළවට පිරිසිදු මිරිදියව වැටෙන අතර මහත් පුඥාවන්ත අභිපාථියක් ඉෂ්ටවෙන බව පැහැදිලිව පෙනෙයි. ඒ නිසා ඔය ධාතු කි්යාකරවන්නාවූ අති පුඥවන්ත මැවුම්-කාරයෙක් සිටින්ට ඕනැබව අපි ඒකාන්තකොටම කියමුව. ''තවද මුහුදේ දිය මනුෂායන්ගේ පුයෝජනය පිණිස පැමිණෙන කල්හි මිහිරි වෙන්ටයි කියා දෙවියන් වහන්සේගේ යමකිසි සැලැස්වීමක් තිබෙනවානම් අතට ගත්කල්හිම එසේ වෙන්ට ඕනෑය.'' ''එබන්දක් ඇති බවක් අපට පේන්ට නැති නිසා අපවැත. පබන්දක් ඇත බවක් අපට පෙන්ට නැති නිසා ආපො ධාතුව ගැණ දෙවියන් වහන්සේගේ සැලැස්වීමක් ඇත්තේ නැති බව ඒකාන්ත සතායක්ය,'' කියා අප මිනුයා කියයි. කරදිය සහ මිරිදිය යන දෙකම ලෝකේ තිබෙන්ට ඕනෑය. මක්නිසාද? දෙකෙන්ම ජීවමාන සත්වයින්ට පුයෝජනය. මේ කීම කුඩා ලමයෙකුට පවා තේරෙයි. මේ ගැණ බොහෝ දුරට කථාකරන්නට පුළුවන් නුමුත් එසේ ඕනෑකරන්නේ නැත. මක්නිසාද කරදිය අතට ගත්හැටියේ මිරිදිය නූනාට ඊට කර්තෘ කෙනෙක් නැත කියා ඔප්පුවෙන්නේ නැත. ඔර්ලෝසුවක් අතට ගත් හැටියේ එය නැවතුනාට ඒ කම්ාන්තය කළාවූ කම්ාන්තකාරයෙක් නැත කියා කවරකලකවත් කියන්ට බැරිය. ඔර්ලෝසුව තරකතම කම්ාන්ත කාරයා සමථියෙක් නොවන බව ඔප්පුවෙයි. එසේම අප මිතුයාගේ කරදිය උපමාවෙන් ඔප්පුවෙන්නේ මැවුන්කාරයාණන් වහන්සේගේ මැවිල්ලෙහි ලේපියුවෙන්නේ මැටුයාකාරයාණයා ප්‍රධාලයේ මැටල්ලෙය දෙෂයක් වීනා ඊට කර්තෘ කෙනෙක් නැත කියා නොවේය. මැවුම්කාරයානන් වහන්සේගේ මැවිල්ලෙහි දෙෂයක් අප මිනු උන්නාන්සේට පෙන්වන්ට පුළුවන් නම් ඊට උත්තර දෙන්ට අපි සෑම වෙලේම ලෑස්තිය. එසේ ඔප්පුකරන්ට පුළුවන් නම් වෙනින් පුසුථාවක එසේ කරණවා හොඳයි. නුමුත් අප මිනුයා මෙමස් පිට වරද්දගණ කථාකරණවා ඇයිම කණගාටුවට කාරණාවක්ය.

තවද, අප මිනු උන්නාන්සේ ''ජලය'' යෙහෝවඃ මැව්වාය කියා බයිබලයේ කිසි තැනකින් දනගන්නට නැත. ලෝකය මවන්ට මත්තෙන් ජලය තිබුන බව බයිබලයේ පැහැදිලි වෙනවාය. ඉන්නිසා අප මිනුයා ලබන පැයේදී ජලය යෙහෝවඃ මැව්බව බයිබලයෙන් ඔප්පු නොකළොත් ජලය ගැන මිනුයාගේ

කියමන් එකක්වත් කිස්තියානි ආගමට අඩංගු ඒවා වෙන්ට බැරිය කියා'' කියයි. මිතුවරුණි, අප මිතුයා මහත් ලොකු සෝෂාවක් කරගණ ගෙනහැර දැක්වූ කාරණාවද ඉතා සුළුය. මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බව සුවභාව ධම්යෙන් සහ දනට ලෝකේ පවතින්නාවූ දේවලින් ඔප්පුකරණවාය පළමුව කියා කී ලෙස ඒ සතාය එසේම මේ ලෝකයෙහි පවතින්නාවූ දේවලින් ඔප්පුකළා මෙහි සිටින සමූහයාට මතක ඇත. බයිබලයෙන් මම ඔප්පු කරන්ට යන්නේ නැත කී බවත් මෙහි සිටින අයට මතක ඇත. එසේ කීවේ බයිබලය නුඹලා විශ්වාස නොකරණ නිසයි. එසේම බුඩාගම තුන්පිටකයෙන් ඔප්පුකළාට අපි පිළිගන්නේ නැත කීවොත් මෙහි සිටින අයට මතක ඇත. නමුත් බයිබලයට විරුඬව අසන්ට යන්නාවූ සියල්ලටම උත්තර දෙන්ට මම ලෑස්තිය. නුමුත් එය දැනට අපේ පිළිවෙලට පිටය, ජලය දෙවියන් වහන්සේ මැවූ බව මීට පළමු අප විසින් ඔප්පුකළා මෙහි සිටින අයට මතක ඇත. අප මිතුයා බොහෝ දුරටම ඉල්ලන නිසා බයිබලයෙන්ද ඒබව ඔප්පු කරන්නෙමි. වැඩිදුර නොගොස් බයිබලයේ පළමුවෙනි පොතේ පළමුවෙනි පරිච්ඡෙදයෙහි පළමුවෙනි පැයෙන්ම මෙය ඔප්පු කරන්නෙමි. උත්පත්ති 1-1 ''පටන් ගැන්මේදී දෙවියන් වහන්සේ අහසත් ອපාළවත් මැව්සේක.'' මෙහි තේරුම නම අහසට අයිති සියල්ලත් පොළවට අයිති සියල්ලත් උන්වහන්සේ මැව බවයි. මෙය තෝරුම් ගන්ට බැරි ලමයා කවද? පොළවට අයිති සියල්ලය කිව් තැන ජලයද අයිතිය. භූගොලශාස්තුයේ හැටියටද පොළවෙහි හතරෙන් තුන්පන්ගුවක් ජලය බව දනගෙන තිබේ. තවද. මැවුම්කාරයෙක් ඉන්න බවට ඇදහිය යුතු වැදගත් සාක්ෂියක් පෙන්වන්ටෙයි කියා අප මිතුයා කියන නිසා පළමු ගෙනහැර නොදක්කුවාවූ කාරණාවක් කියන්නෙමි. ඇදහිලි වන්තයින්ගේ යාව්ඤාවලට උත්තර ලැබීම ජීවමාන දෙවි-කෙණෙක් සිටින බවට ඉතා වැදගත් සාක්ෂියක්ය. මෙහි සිටින්නාවූ සැබෑ කිස්තියානිකාරයින් මීට ජීවමාන සාක්ෂිකාර-යෝය. (ඇස්. ජී. ලී. මැක්ලේ ගෞ, ඊ. පී. පොන්සේකා යනාදි කිස්තියානි මහතුන් දෙසට හැරී ඔවුන්ට පෙන්වමින්) ජාති වශයෙන් කල්පනා කරන අතරද කිස්තියානි ජාතීන්ට දෙවියන් වහන්සේ විශෙෂ ලෙස ආශීව්ද කර තිබෙන බවද හස්තාමලකයක් මෙන් පෙනෙයි. ජාති වශයෙන් ඒරෝපා– කාරයින් කිස්තියානි කාරයෝය. මොවුන් ලෝකේ ජාති-වසයෙන් කිස්තියානිකාරයෝ නොවන්නාවූ පූව්දිගරටවාසීන්ට වඩා ඳෙණවන්තවූ, උගත්වූ, බලසම්පන්නවූ, පොහොසත්වූ මනුෂාා වගියක්ය. ලෝකේ සියඑම රාජාවලට වඩා බල ඇති රාජාවල් පහක් තිබේ. එනම් එංගලන්තය නොහොත්

මහා බුතානාය, පුංසය, ජර්මනිය, රුසියාව, ඕස්තියාව යන මේ රාජාා පහේම රජවරු කිස්තියානි රජවරුය. මේ ජීවමාන මැවුම්කාරයානන් වහන්සේට නමස්කාර කරමින් යාව්ඤා ඔප්පුකරන්නාවූ අයවල්ය. අනිත් මීථාාදෘෂ්ටි රාජ්ජවල් සියල්ලම ඉහතකී කිස්තියානි රජවරුන්ගේ බලයට යටත්ව සිටියි. මේ කිස්තියානි රාජාවල් පහට ලෝකේ බල පහයයි කියනි. මීථාාදෘෂ්ටි රාජාවල් සුනුවීසුනුකර දමන්ට මේ බලපහට පුළුවන්ව තිබෙයි. මෙසේ ලෝකබලය, ඓශ්චය්‍ය වස්තුවය, ඥනය, උගත්කමය යන සියලුම හොඳ දේ බොහෝ වාරයක් වැඩිවසයෙන් කිස්තියානි කාරයන්ට ලැබී තිබෙන එක කාටත් පෙනෙන්නාවූ සතායක්ය.

ලංකාවේ සියලුම බුඩාගම්කාරයින්ද කිස්තියානි ආණ්ඩුවක් යටතේ උතුම දෙවියන් වහන්සේට අගෞරව කරමින් සිටීයි. ඒ නිසා අද භයනැතුව වාදකරන්ට මෙහි පැමිණ සිටීමි. මක්නිසාද, නිදහස දීම කිස්තියානි ධම්යක්ය නැත්නම් මේ උතුම් දෙවියන් වහන්සේට අගෞරව කරමින් කථාකරන්නාවූ සියල්ලන්ම ගහදමන්නට ඉංගීසි ආණ්ඩුවට බලය තිබෙයි. නුමුත් දේවධම්යට එය එකහ නැති නිසා අප බුඩාගම්කාර මිතුයින්ට ලංකාවේ ඉංගීසි ආණ්ඩුව අනුකම්පා කරයි. තවද අප මිතුයා වයොධාතුව ගැණ කී සියල්ලම මා විසින් ආපොධාතුව ගැණ කී සියල්ලම පිළිතුරු නිසා ඒ ගැන එකිනෙකට කාරණාකියන්ට කාලය නොගෙන වාතය යේහෝවා වහන්සේ විසින් මිශුකළ බව ඔප්පුකරන්ටය. එසේ නැත්නම් මේ වාදයෙන් මිතුයා, පැරදුන බව ලෝකයා දනගන්නවා ඇත කියා අප මිතුයා කී නිසා සංක්ෂේපයෙන් එය නැවත මතක් කරමි.

මිතුවරුණි, වාකයද ජලය මෙන් මැවුම්කාරයානන් වහන්සේ ජීවමාන සත්වයින්ගේ ඕනෑකම් වල හැටියට යොද තිබෙන බව පෙණෙයි. එසේ නැතකියා ඔප්පු කිරීමට ගෙණහැර දක්වූ ''යුරෝපීය ශාස්තුඥයන්ගේ මතම'' ඊට ඉතා වැදගත් සාක්ෂීය. එනම් ඔක්සිජන්, හයිඩොජන් සහ කාර්බොනික් ඇසිඩනම් වායු සංයෝගවීමෙන් වායුව හටගැනීමය. සමර් වෛදහාචායාඎර්යෙක් ලෙඩේ සොයා දනගණ ඊට සැහෙන්නාවූ බෙහෙක කලවමකර දෙන්නාක්මෙන් මැවුම්කාරයානන් වහන්සේද ඉහතකී වායුවග් අපේ ශරීර සනීපයට ඔබිනා ලෙසට යොද තිබෙන බව ඉතා පැහැදිලිය. අපමිතුයාගේ අන්නාසි සහ පාසානන් උපමාවෙන්ද මේ සැබෑව ස්ථීරකරයි. එනම් එක් පුමාණයකට විෂජාතියක් නුමුත් ශරීරයට ආභාරකොට ගන්නවා නම් එයින් සමහර විට පුයෝජනයක් ශරීරයට ලැබෙන්ට පුලුවන. වෛදහාචායාඎම්යන්ද විෂජාති මෙසේ ඖෂධකොට පාවිච්චි කරයි. නුමුත් ගන්ට ඕනෑ පුමාණයට වඩා ගත්තොත්

පුාණය හානිවෙයි. එය දෙන තැනැත්තා නොහොත් එය වෙනින් ඖෂධ සමග කලවම් කරණ තැනැත්තාද ඒකේ පුමාණය දනගණ ඳානවත්තලෙස ඒවා යොදන්ට ඕනෑය. මෙසේ අප මිතු උන්නාන්සේගේ නිදර්ශනයෙන්ද ඔප්පුවුනේ මැවුම්කාර-යාණන් වහන්සේගේ විස්මපත් ඥානයය, එනම් කාර්බොනික් ඇසිඩ් නම් විෂ වායුවද ඉහතකී අනික් වායු සමග අපේ ශරීර සනීපයට ඔබිනා ලෙස එක් පුමාණයකට කලවම්කර තිබීමය. ඉතින් මේ සියල්ලට හේතුව සවභාව ධම්යයි අප මිතුයා හහවන්නට උත්සාහ කරයි. මේ කීමේ කිසි තේරුමක් නැත.

සත්වයින්ගේ ඕනෑකම් ඉෂ්ටවෙන ලෙසට මෙසේ මේවා යොදන්ට මහෝත්තමවූ ඥනවන්ත මැවුම්කාරයෙක් සිටින්ටම ඕනෑය. මේ සියල්ල එක්තරා වාාවසථාකුමයකට කෙරීගණ යන නිසා අපි ඊට සවභාව ධම්යයි කියනවාය, මේ ධම්ය සියල්ලට කර්තෘවූ මැවුම්කාරයානන් වහන්සේගේ ධම්යයි.

තවද අප මිතුයා තෙජො ධාතුව ගැණ කී දේවල්වලට වායො ධාතුව සහ අනිත් ධාතු සම්බන්ධව මම කී සියල්ලම පිළිතුරු නිසා එකිනෙකට ඊට උත්තර නොදී අප මිතුයා කිව් ගින්නෙන් වෙන්නාවූ විපත්තිවලට පමණක් උත්තර දෙමී. මිතුවරුනි, ගින්නෙන් දුෂ්ටයන්ට දෙවියන් වහන්සේ අව්වුකර තිබෙනබව අපට දැනගන්ට තිබේ. සවගියෙන් ගිණි එවා දුෂ්ටයන් උන්වහන්සේ විනාශකර තිබේ. මෙයින් ඔප්පු. වෙන්නේ දෙවියන් වහන්සේ පාපයට වෛර කරන බවයි.

අප මිනුයාගේ ඇස් මීථාාදෘෂ්ටිය නමැති පටලයෙන් වැසි තිබෙන නිසා මේ සතාය ජෙන්නේ නැත. නුමුත් ලෝකේ සිටි යාවූ සිටින්නාවූ ඥනවන්තයින්ද පණ්ඩිතයින්ද විස්ම පත්වූ මේ මැවිල්ල බලා සදකාලික මහෝත්තමවූ ජීවමාන මැවුම් කාරයෙක් සිටිය බව ස්ථීරලෙස විශ්වාස කරමින් ඒ මහෝත්තම-යාණන් වහන්සේට වැඳ වැටෙයි ලෝකයෙහි ඉතා බලවත් රජවරු අද දවසේ උන්වහන්සේගේ පාමුල දනින් වැටී උන්-වහන්සේගේ පිහිට සොයයි. අප මිනු උන්නාන්සේගේද ඇස් ඇරී ඉක්මනටම මේ සතාය දක උන්වහන්සේව වැළඳගන්ට ලැබේවා කියා පුථිනා කරමින් මට නියමවූ පැය ගතවී විනාඩි සවල්පයක් ගොස් තිබෙන හෙයින් මගේ කථාව දනට මෙයින් නවත්වමි. මේ ලහට අප මිනු ඇම්. ජනානන්ද උන්නාන්සේ විසින් කිස්තියානි ආගමට විරුද්ධව ගෙණහැර දක්කුවාවූ පුශ්න තුනකට ගරු කටයුතු ඊ. පී. පොන්සේකා පාදිලි උන්-නාන්සේ විසින් මා වෙනුවට උත්තර දෙනවා ඇත. උන් නැහේගේ එම කථාව සංසුංව අසාගෙණ සිටින මෙන් ලම සභාවෙන් ඉල්ලමි.

## ඊ. පී. පොන්සේකා පාදිලි උන්නාන්සේගේ කථාව.

මාගේ මිතුවරුණි,

සුමාන ගණනක වේලේ පටන් අපමිතු ජනානන්ද උන්නාන්සේ හා සිල්වා මහත්මයා අතරේ ආගම් සම්බන්ධ වාදයක් ඌරුගොඩ වත්තේ එක්තරා ඉඩමකදී කෙරීගෙන යනවායයි ආරංචි ලැබූ මමද එය කෙබඳු වාදයක් දයි බලන පිණිස අද දවසේ මෙහි පැමුනුනෙමි. කොයි අන්දමකින්වත් මේ වාදයට පංගුකාරයෙක් වෙන අදහසක් ඇතුව මම මෙහි නොපැමුනුන නුමුත් බයිබලය අසතාවූ පොතක් බව මේ මහත් පිරිසට පෙන්වන අදහසින් ශුඩවූ බයිබලයේ පළමුවෙනි පොත එනම් උත්පත්ති පොත මෝසෙස් විසින් ලියනලද පොතක් නොවේයයි ඔප්පු කිරීම පිණිස මුන්නාන්සේ දන් ගෙණහැර පෑවාවූ තර්කණවලට සිල්වා මහත්මයා වෙනුවෙන් උත්තරදීමට මට අවසර දුන් බැවින් මුන්නාන්සේට මුළු සිතින් ස්තුති කරමි.

මුන්නාන්සේගේ තර්කණය සම්බන්ධව මම ගෙණහැර දක්වන්නාවූ කාරනා අපක්ෂවාදි ලෙස කල්පනාකර බලනමෙන් මේ මහත් ිපිරිසගෙන් ඉතා ඕනෑකමින් ඉල්ලම්. **ශු**ද්ධවු බයිබලය බොරු කරමියි සිතා ගර්ජනාකරමින් මහාමේරු පව්තයසේ ගාම්භී්ර එකකැයි මේ පිරිසට අභවන පිණිස ගෙණහැර පැවාවූ මුන්නාන්සේගේ තර්කණය ඉතා සුළු එකක් බව මම පෙන්වන්නාවූ කාරණා වලින් නුඹලාට පැහැදිලි සේ පෙනී යනවාට අනුමානයක් නැත. මුන්නාන්සේගේ ඉතා ගාමභීර තර්කණය උත්පත්ති පොතේ තිස්හයවෙනි පරිචඡේදයේ තිස්එක්වෙනි පදයේ සඳහන් කාරණාවෙන් හැරගෙණ තිබේ. ඒ පදය මෙයාකාරය ''ඊ්ශුායෙල් පුතුයන් කෙරේ යම් රජෙක් රජකම කරන්ට පූව්යෙන් ඒ දේම දේශයේ රජවරු නම මොවුන්ය'' ඉතින් මේ පදයෙ කාරණාවෙන් මුන්නාන්සේ ඉගණහැර පාන්නාවූ තර්කණය මෙයාකාරය. ඊශුායෙල් පුතුයන්ට යම රජෙක් ආණ්ඩුකරන්ට මත්තෙන් ඒ දෙම්වරුන්ට රජවරු ඇතුව සිටියායයි කියන්ට පුඑවන් ඊශුාලයල් පුතුයින්ටත් රජුන් ලැබුනාට පසුව වෙන්ට ඕනෑය. ඊශුායෙල් පුනුයන්ට රජුන් ලැබුනේ මෝසෙස්ගේ කාලයට අවුරුදු දහස් ගණනකට පසු සිටියාවූ සාමුවෙල් අනාගත වක්තාගේ කාලේදීය. ඉන්නිසා උත්පත්ති පොතේ එම කියමන මෝසෙස් විසින් ලියන ලද්දක් නොව සාමුවෙල් අනාගත වක්තෘගේ කාලේ සිටි කෙනෙක් විසින් ලියන ලද ලියවිල්ලක් වෙන්ට ඕනෑය. ඒ නිසා එම පොත මෝසෙස් විසින් ලියනලද පොතක් වෙන්ට බැරිය. මෙන්න අපමිතු උන්නාන්සේගේ ගාම්භීර තර්කණය. එහෙම පිටින්ම මේ තර්කණය උන්නාන්සේටම බේරාගන්ට බැරි

හැටියට පටලවාගෙණ තිබෙන හැඩයි. හැබෑටම උන්නාන්සේ බයිබලය ගැණ නොදත්කමින් මෙයාකාර කාරණාවක් තර්කණයක් කොට ගෙන පෑවාද එසේ නැත්නම් මේ පිරිස මුලාකරණ අදහසින් මෙය ගෙණ පෑවාදයි නොදනිමි.

මිතුවරුණි, මුන්නාන්සේ මේ ගෙණහැර පැවාවූ කාරණාව කිසිසේත් ත්ර්කණයක් නොවේය. මුන්නාන්සේ බයිබලයේ කාරණා නොදත් කම නිසා තර්කණයකැයි සිතා ගෙණහැර පැවාවූ එකක්වා පමණක්ය. ඉන්නිසා මේ කාරණාව ගැන මම විස්තර කළාම මුන්නාන්සේගේ අසතාවූ ලාමකවූ තර්කණය එහෙම පිටින්ම බිඳීගොස් ඒ තිස්එක්වෙනි කාරණාව පැහැදිලි සතායක් බව නුඹලාට පෙනීයනවා ඇත. ඒදෙම්වරු කව්ද කියාවත් ඊශුායෙල් පුනුයෝ කව්ද කියාවත් මුන්නාන්සේ කොහෙත්ම නොදන්නා බව මට දුන් පෙනෙන්නා එය දූනගණ සිටියා නම් මුන්නාන්සේ මෙබ්දුවූ නිස්සාර තර්ක්ණයක් කිසිකලක ගෙණ පාන්නේ නැතුවා සත්තකයි. උත්පත්ති පොතේ 36 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ පළමුවෙනි පදයේ මෙසේ සඳහන්ව කිලබ්. එනම්, ''ඒදෙම් නම් වූ ඒසව්ගේ පරම්පරාව මේය'' යනුයි. එතකොට අපට පැහැදිලි ලෙස පෙනෙන්නේ ඒදෙම්වරු ඒසව්ගෙන් පැවත ආ අය බවයි. ඊලහට මේ ඊශුායෙල් පුතුයෝ කවද කියා අපි සොයා බලමු. ඊශුායෙල් පුතුයෝ නම යාකොබගේ ගෝතුයෙන් පැවත ආවාවූ මිසරයේ විහල්කමින් ගැලවී ආ සෙනහය. මෙයින් අපට පැහැදිලිව පෙනෙන්නේ ඒදෙම් වරු සහ ඊශුායෙල් පුතුයෝ ඒසව් සහ යාකොබ්ගෙන් පැවත ආ අය බවයි. මේ ඒසව යාකොබ සහෝදරයෝ දේදෙනාය්. ඔවුන්ගේ පියා ඊසාක් වූයේය. මේවා මුන්නාන්සේ කිසිසේත් දන්නා බවක් පෙනෙන්නේ නෑ. මේ කථාන්තරය නොදන තමුන්ටම නොතේරෙණ කාරණා බයිබලයේ තැන් තැන්වලින් අවුලාගණ ඒවා බයිබලය බොරු කිරීමට ගාම්භීර තර්කණයන්ය කියා ගර්ජනා කරන්නේ මුන්නාන්සේගේ නොදත්කම නිසා බව මේ පිරිසට දන් පෙනෙන්නේ නැද්ද? නැවතද මෝසෙස් මේ කථාන්තරය ලීවේ එකලට සිටි අයගේම දුන්ගැන්ම පිණිස පමණක් නොව, පසු කාලවල සිටි ඒ ඒ ප්රම්පරාවල අයට නිවැරදි ලෙස ඔවුන්ගේ පරම්පරා කථාන්තරය දුනගන්ට පුළුවන් වෙන පිණිසයි වැඩිමහල් සහෝදරවූ ඒසවීගේ ප්රම්පරාවේ අයට රජවරු ඇතුව සිටි කාලේ බාල සහෝදරවූ යාකොබ්ගේ ප්රම්පරාවේ අයට රජවරු නොසිටිය බව මෝසෙස් ලියා නොතිබුනානම් සමහරවිට අපටත් මුල පටන් රජවරු ඇතුව සිටියායයි පසු කාලවල සිටි ඊශුායෙල් පුතුයින්ට වැරදි ලෙස අහංකාර කල්පනා ඇතුව සිටින්ට පුළුවන්කුම තිබුනා ඇත. නුමුත් මෝසෙස් මෙය ලියා තිබුන නිසා ඒ වැරදිවූ

අහංකාර කල්පනාව ඇතුව සිටින්නට ඔවුන්ට කිසිසේත් පුළුවන් අහංකාර කල්පනාව ඇතුව සිටින්නට ඔවුන්ට කිස්සේත් පුළුවන් කමක් නැත. ඒ ඇර මෝසෙස් මෙය ලියා නොතිබුනා නම් ඊශුායෙල් පුතුයින් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කරන්ට මත්තෙන් ඒදෙම්වරුන් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කළායයි අපි දන ගත්තේ කොහොමද? මෝසෙස් කාලයට අවුරුදු දහස් ගණනකට පසු ඊශුායෙල් පුතුයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කරනු ලැබූ කාලේ සිට ඇස්රානම අය විසින් ලියන ලදැයි පිළිගෙණ තිබෙන ලේකම් පොතේ මේ පරම්පරා ගැණ සඳහන් කරණ අතර පළමුවෙනි ලේකම් පොතේ 1 පරිච්ඡේදයේ 43 වෙනි පදේ සඳහන් වචන උත්පත්ති පොතේ 36 වෙනි පරිච්ඡේදයේ 31 වෙනි පැයේ සඳහන්වූ වචනම බව තමුන්නාන්සේ මීට පෙර වෙනි පදයේ සඳහන්වූ වචනම බව තමුන්නාන්සේ මීට පෙර දුටුවාද? ලේකම් පොතේ ඇස්රා සඳහන්කර තිබෙන වචන මෙයාකාරය. ''එනම් ඊශුායෙල් පුතුයන් කෙරේ යම් රජෙක් රජකම් කරන්ට පළමුවෙන් ඒදෙම් රටේ රජකළ රජුන් මොවුන්ය'' යනුයි. ඉතින් මෝසෙස් උත්පත්ති පොතේ සඳහන් කළ එම වචනම කිසි අඩු වැඩිකමක් නැතුව ඊට අවුරුදු දහස් ගණනකට පසු කාලේ සිටි ඇස්රා සඳහන් කර තිබෙන බව දන් නුඹලාට පෙණෙනවා නොවේද? මේ වචන ඇස්රා මෝසෙස් විසින් ලියාතිබුන උත්පත්ති පොතෙන් ගත් බවට යම් සැකයක් ඇද්ද? සත්තකටම නැත. මෝසේස් ඒ කාලේදී මේ කාරණාව ලියා නොතිබුනා නම් ඇස්රා තමාගේ පොත ලියද්දී, එහි ලියා සටහන් කිරීම පිණිස මේ කාරණාව දන ගත්තේ කෙලෙසද ඉතින් මේ ගැණ අප මිතු උන්නාන්සේට තිබුන පටලය දන් පහවෙන්ට ඇතැයි මම සැක නොසිතමි. මිතුවරුණි,

ලෙවී කථාව නම් පොත මෝසෙස් විසින් ලියනලද පොතක් නොවේයයි ඔප්පුකිරීමට මුන්නාන්සේ හොඳ තර්කණයක් ගෙණ පාන්නා, ඌරුගොඩවත්තේ වාදයේ දී ම බයිබලය සහමුලින්ම බොරුකර දමන්ට මුන්නාන්සේ හිතාගණ ඉන්න හැඩයි. මුන්නාන්සේ තර්කණය උපුටා ගත්තාවූ කාරණාව ලෙවී කථාවේ 18 වෙනි පරිච්ඡේදයේ 27 වෙනි පදේ සඳහන්ව තිබේ. ඒ මෙසේය. ''තොපට පූච්යෙන් එහි සිටි ජාතීන් දේශය විසින් වමනය කර දමුවාක් මෙන් තොප වමනය කර නොදමන පිණිස මාගේ පනත් සහ නියෝගවල් රකිව්'' යනුය. මේ පදයෙන් මුන්නාන්සේ හැරගත්තාවූ තර්කණය නම් මේ වචන මෝසෙස් ලියද්දී, එම රටේ සෙනග දේසයෙන් විනාශකර වමනයකර දමුවාක් මෙන් කළේ නැත. එසේ ඔවුන්ව විනාශ කළේ මෝසෙස්ගේ කාලයට පසුවය. එම නිසා ලෙවී කථාව නම් පොත මෝසෙස් විසින් ලීවා වෙන්ට බැරිය කියාය. මේක තර්කණයක් නොවේය. ඊශුායෙල් පුතුයන්ට හිමීවෙන්ට තිබුන දේශයවූ කානං දේශයේ යොර්දනෙන් නැගෙණඉර පැත්ක මෝසෙස්ගේ කාලේදී සතුරු සෙනහ විනාශකර ජයගත් බව මුන්තාන්සේ බයිබලයෙන් කියෙව්වේ නැති එක පුදුමයි. ද්විතීය වාකා පොතේ 1 වෙනි පරිච්ඡේදයේ පළමුවෙනි පදේ පටන් 7 වෙනි පදය දක්වා කියනවානම එම රටේ බලවත් රජුන් දෙදෙනෙක් වූ අමොරිවරුන්ගේ සීහෝන් රජ හා බහින්ස ඔග් රජද මැරු බව පැහැදිලි ලෙස සදහන් කර තිබේ. එම පරිච්ඡේදයේ 28 වෙනි පදේ සදහන් යෝධයෝ වූ අනක්ගේ පුතුයන්ට කළදේද අනකිම්වරුන්ට කළදේද ද්විතීය වාකා 2 වෙනි පරිච්ඡේදයේ පෙනෙන හෝර් වරුන්ටද කප්නේර් වරුන්ටද ආවිම වරුන්ටද කළ දේ මුන්නාන්සේ කිසිකලක කියවා නැති හැඩයි. ඉන්නිසා, ද්විතීය වාකා පොතේ 1 වෙනි 2 වෙනි 3 වෙනි පරිච්ඡේද කියවා බලනවානම් මුන්නාන්සේගේ තර්කණයේ නිස්සාරකම පෙනීයනවා ඇත.

ඉතින් මිතුවරුණි,

මුන්නාන්සේගේ මේ තර්කණයේ නිස්සාරකම දුන් නුඹලාට භොදාකාර පෙනීයන්ට ඇතැයි මම විශ්වාස කරමි. දෙවියන් වහන්සේ යම්සේ මෝසේස් ලවා ඉහතකී වගියන් විනාශ්කරවා ඔවුන් දේශයෙන් වමනයකර දමුවාක් මෙන් නැති කළාද එසේම ඊශුායෙල් පුතුයෝ අපවිතු දේ කරණවා නම් ඔවුන්වත් නැතිකරණ බව, දෙවියන්වහන්සේ පුකාශකර කී බව අපට පෙනේ. කාරණාව මෙසේ පැහැදිලිව තිබෙද්දී මුන්නාන්සේ ලෙවී පොත මෝසෙස් විසින් ලියනලද පොතක් නොවේයයි කැගසන්නේ මොන කාරණාවක් නිසාද්යි මම දන්නේ නෑ. අද මගේ මෙහි පැමිණීම මට මහත් පීතියක්ය. අපමිතු උන්නාන්සේ කථාවෙහි අති දක්ෂයෙක් බව මම දැනගතිමි. උන්නාන්සේගේ තර්කණ නිස්සාරවූ නුමුත් කථාවේ දක්ෂයෙක්මයි. ඒ ගැණ මට මහත් සතුටක් තිබේ. ඒ ඇර මෙපමණ මහත් පිරිසක් ඉදිරියේ මම කථා කරද්දී මේ සේනාව කිසි සෝෂාවක්වත් චංචලයක්වත් නැතුව ඉතා නිශ්චල ලෙස මගේ කථාවට ඇහුම්කන්දීගන සිටි අන්දම පුදුමයකි. මේ දහස් ගණනක් සේනාව මෙසේ නිශ්චලව සිටීමට හසුරුවා ගත්තේ අප මිනු ජනානන්ද උන්නාන්සේගේම බලයෙන්යයි මම විශ්වාස කරණ බැවිත් ඒ ගැණ උත්තාන්සේට පුශංසා කරමි. මෙයාකාර තිශ්චල සවභාවයකින්ද මිතු ලීලාවකින්ද වාද කිරීම මහත් පීති ගෙණදෙන කාරණාවක්මයි. එමනිසා මේ පුශ්නයට ම'විසින් දුන් මේ උත්තර සැහෙන නිසා මෙතැන් පටන් මුන්නාන්සේගේ තුන්වෙනි පුශ්නයට උත්තර දෙන්නට පටන් ගින්නෙමී.

මිතුවරුණි,

මුන්නාන්සේගේ තුන්වෙනි කර්කණය උපුටාගත්තාවූ පදය, ගණන් කථාවේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ පදයය. ඒ මෙයාකාරයි. ''ඊශුංගෙල් පුතුයො වනාන්තරයේ සිටිද්දී සබත් දවසෙහි දර රැස්කරණ මනුෂාගෙකු දක ඔහු ආරොන්ද මෝසෙස්ද සියලු සභාවද ලහට ගෙණායේය.'' අප මිතු උන්නාන්සේ මේ වචනවලින් හැරගන්නාවූ තර්කණය නම් වනාන්තරයේ සිටිද්දී සිදුවූ දෙයක් වනාන්තරයේ සිටිද්දීය කියා වනාන්තරයේ ඉඳගන ලියන්නේ නැත. එසේ කීම වාවිහාරයට වැරදිය. ඊශුායෙල්-වරු වනාන්තරයෙන් පිටත්ව යන්ට පුථම මෝසෙස් මළේය. ඒ නිසා මේ පොත මෝසෙස් වීසින් ලියනලද එකක් වෙන්ට බැරිය යනුය. මෝසෙස් වනාන්තරයේ ඉඳ මෙය ලීවායයි මුන්නාන්සේ දනගත්තේ කෙසේදයි මම නොදනිමි. අරූප-ලෝකෙන් කෙනෙක් වත් කීවාදෝ! හොඳයි, එසේ කීවාය කියා තිකමු. මෝසෙස් වනාන්තරයේ ඉදගණ එසේ ලීවාට ඇති වරද මොකද? හොරෙක් පන්සල තුලටවිත් අප මිතු උන්-නාන්සේගේ ඇබිත්තයාට ගසා ඔළුව පැළුවොත් ඒ බව මුන්නාන්සේ පන්සල තුල ඉදගණ ''මගේ ඇබිත්කයාව පන්සල තුලේදී හොරුගසා ඔළුව පැලුවේයයි'' පොලිසියට ලියා ඇරියාම පන්සලේදී සිදුවූ දේ පන්සලේ ඉද ලිවීම වාාවභාරයට නුසුදුසු බැවින් මෙය උන්නාන්සේගේ ලියුමක් නොවේයයි ඉන්ස්-පැක්ටර් කියාවිද? එසේ කීවොත් එය කොතරම් මෝඩකමක්ද? එලෙස වනාන්තරයේදී සිදුවූ දේ පසු කාලවල සිටින අයගේ දනගැන්ම පිණිස ලියා කැබූ බැවින් වනාන්තරයේ ඉදගණ ලීවාම එය වාවහාරයට විරුඬය. ඒ නිසා මෝසෙස් විසින් ලීවා වෙන්ට බැරිය කියන කෙනෙක් ලෝකේ ඇද්ද? එසේ විනාන් තරයේදී ලියූ නුමුත් එය නිවරදි බව නුඹලාට පෙනෙන්නේ නැද්ද? එසේ නුමුත් එය වනාන්තරයේ ඉඳගණ ලියාගණ ලියාපු බවක් බයිබලියේ කොහෙත්ම සදහන්ව නැත. බයිබලයේ සඳහන්ව නැති දෙයක් ඇතිසේ පෙන්වීම් මුසාවාද්යක් නොවේද?

ඊශායෙල් පුතුයෝ වතාත්තරයෙන් පිටත්ව යන්ට පුථම මෝසෙස් මැරුණායයි තවත් මුසාවාදයක් මුන්තාත්සේ කියත්තා, මෝසෙස් වතාත්තරයේදී මැරුණායයි මුන්තාත්සේ කොහොම දනගත්තාද? ද්වීතීය වාකා පොතේ 34 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 5 වෙනි පදේ මෙසේ කියා තිබේ. එනම් ''යෙහෝවඃ වහත්සේගේ මෙහෙකරුවූ මෝසෙස් උන්වහත්සේ කි ලෙස මෝවබ් දේශයේදී තැසුතේය යනුය. මෙතත තැසුතේය කීවේ'' මැරුණාටයි. මේ වචන දෙකේ තේරුම මුත්තාත්සේ නොදන්තා වගෙයි. මෝසෙස් මැරුණේ මෝවබ

දේශයේදී බව මෙතන පැහැදිලි ලෙස ලියා තිබෙද්දී වනාන්තර-යේදී මැරුණායයි මුන්නාන්සේ කිසි චකිතයක් නැතුව මේ පිරිස ඉදිරියේ කියන්නේ කොහොමද? මෝවබ් දේසය කියන්නේ වනාන්තරයයි මුන්නාන්සේ සිතාගණ ඉන්නවා වත්ද? මෝවබ් රට තිබෙන්නේ ඊශුායෙල් පුතුයන්ට හිමි වෙන්ට තිබුන කානාන් දේශයේ යෝර්දනෙන් නැගෙනඉර මායිම ඇතුළතය. මේ මෝවබ් රටේ මෝසෙස් බොහෝ කල් වාසය කොට එහිදී මළේය.

රතුමුහුදෙන් එතරවූ තැන් පටන් මෝවබ් දේශයට පැමිණෙන තුරු ඒනම්වනය, පාරම්වනය, සිනයයිවනය සහ සීන්වනය යනාදි නොයෙක් වනාන්තර පසුකර ආබව බයිබලයේ පැහැදිලිසේ සදහන්කර තිබේ. ඉතින් අර මිනිහා සබත් කඩකළේ කොයි වනයේදී දයි තමුන්නාන්සේ දන්නවාද? කොයි වනයේදී වුනත් මෝවබ් දේශයේ සිට මෙය ලීවාම ඇති වරද මොකද? මෝසෙස් වනාන්තරය පසුකර මෝවබ් රටට විත් අවුරුදු බොහෝ ගණනක් එහි සිටියාය. ගණන් පොතේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ සදහන් කරුණු මෝසෙස් ලීවේ ඊශුයෙල් සීකයි වනයෙන් පිටත්ව කානාන් දේශයේ මායිම්වලට ගොස් ආපසු හැරීවිත් නැවත ඒ මායිම්වලට ගියපසුය. මෙහි කාලාන්තරය අවුරුදු 37 ක් පමණ ඇත. මෝසෙස් මේ කරුණු පොතක සටහන්කර ලීවේ පසුකරගණ ආ වනාන්තර එකකදීවත් නොව මෝවබ් දේශයේදීවාට අනුමාන නැත. සමහරවිට ඒ ඒ වනාන්තරවලදී දිනපතා සිදුවූ කරුණු දින පොතක සදහන් කරන්ට ඇත. පසුව ඒවා මෝවබ් දේශයේදී පොතක ලීවාට අනුමාන නැත. බයිබලය පුවේසමින් කියවන කවරෙකුට නුමුත් මේ කාරණා පැහැදිලි සේ තේරුම් ගන්ට පුළුවන. එම නිසා මීට උත්තර දීමට තවත් කාලය ගැණීමෙන් පලක් නැත.

පුරාණ අභිතව අදේවදෘෂ්ටික පණ්ඩිකයෝ බයිබලය බොරු කර විතාසකරම යන අදහසින් බලවත් තර්කණ බයිබලයට විරුඬව ගෙණා නුමුත් ඒ සියල්ලේදී බයිබලයේ සතානාවයත් තේජසත් වර්ධනයවී ගියේය.

ඉතින් ගණන් පොත නම හතරවෙනි පොත මෝසෙස් නොලීබව ඔප්පු කිරීමට ගෙණපැ මුන්නාන්සේගේ කර්කණ-යෙන් එය මෝසෙස් ලිව් බවම දැන් නුඹලාට ඔප්පුවුනාට කිසි සැකයක් නැති නිසා මගේ කථාව මෙයින් නවත්වමි.

## ඊට මොහොට්ටීවත්තේ ජනානන්ද උන්නාන්සේ විසින් දුන්නාවූ උත්තරය මෙසේය.

## ''සතාමෙව ජයතෙ''

අප මිතු සී. සිල්වා මහත්මයාට මගේ කථා හරියාකාර තේරුම ගත්ට බැරිවුනු බව ඔහුගේ වචනවලින්ම පැහැදිලි වුනා ඇත. ඔහු මගේ කථාව නිසිලෙස තේරුම් ගත්තා නම් ''මෙය කිසි තේරුමක් නැත්තාවූ කීමක්ය'' කියා කියන්නේම නැත. ආර්ය ශාස්තුයන් නූගත්තාවූ අයවලුන්ට කිසි තේරුමක් නැතත් ශාස්තුාගමධාරී පණ්ඩිත ජනයන්ට එහි හරි තේරුම වැටහෙනවා ඇත. එබඳු උත්තම ශාස්තුාදීයක් නුගත් නිසා අප මිතුයාට ඒ කථාව තේරුම් නොගියාට අපට කරන්ට දෙයක් නැත. එපමණක් නොව ''අවිජ්ජාය නිවුතො ලොකෙ'' යනාදි සවී දෙ දේශතාවේ අත්දමට සියලුම කෙලෙස් සහිත සත්වයන් අවිදාා-වෙන් හෙවත් මෝඩකමෙන් වැසී සිටින බව ඒකාන්ත සතායක් නිසා මේ ලෝක ධාතුවේ විශාල කමත් විචිතුතාවයත් ගැණ කල්පතාකරන මෝඩයන්ට මෙපමණ විසිතුරු විශාල ලෝකයක් ඉබේ හටගන්ට බැරිය. මෙය මවා ආරක්ෂාකරන්නාඩු මහෝත්තම දෙවිකෙනෙක් සිටින්ටම ඕනෑය යන අඥාන කල්පනාව ලෝකධාතුව නිසාම හටගන්නා මීථාා කල්පනා-වක්ය. මේ මීථාා කල්පනාවෙන් සම්පුණියෙන් අහක්ව සිටියේ මාගීඵල පුතිලාභයෙන් නුවණ මෝරාසිටි දිවා මනුෂාාදීහුය. එසේද වුවත් ශාස්තුාගම ධාරි ශුෂ්ඨ පණ්ඩිතයෝද ශාස්තුඥාන බලයෙන් බොහෝදුරට ඒ මීථාා කල්පනාවෙන් අහක්ව සිටිති. එබඳු පණ්ඩිතයින්ගේ වචනානුසාරයෙන් නුවණ මෙහෙයා කල්පනා කරන්නාවූ ඤාණවන්ත ලෝකයාටද ඒ මීථාා කල්පනාවෙන් බොහෝදුරට වලකින්ට පුළුවන. ඉන්නිසා මෙතැන් පටන් ලොකොත්පත්තිය ගැණ සව්**ඥ දේශනා**වේ සඳහන්ව තිබෙන පරිදි සැකෙවීන් ගෙණහැර ද<mark>ක්</mark>වමි. ඒ මෙසේය:– ''සබ්බසංබාර් පරික්ඛයාපන සප්පිමතලක්ධාපනග්ගි සිබාවිය ජාරිකම්පී අනවසෙ සෙත්වා නිඛ්බයති, හෙට්ඨා ආකාසෙනසහ උපරි ආකාසො එකො හොති, මහන්ධකාරො අථ දීසස්ස අඩුනො අච්චයෙන මහාමෙසො උට්ඨහිත්වා පඨමං සුකුමසුබමංවස්සති, අනුපුබ්බෙන කුමුදනාලයයී මුසලකාලක්ඛන් ධාදී පමානහි ධාරාහි වස්සන්තො කොටි සතසහස්ස චක්ක වාලෙසු සබ්බං දඩිඪට්ඨානං පුරෙත්වා අන්තරධායනි-පෙ-අනුක්ක මෙන ව මාසඩ උතු සංචච්ඡරා චන්දිමසූරියානං පන පාතුභූත දිවසෙයෙව සිනෙරුවක්කවාල හිමවන්ත පබ්බතා පාතුභවන්තී තෙව බො අපුබ්බං අවරිමං එග්ගුණිපුණ්ණම දිවසෙයෙව පාතු

හවන්ති, කථං යථානාම කතුහත්තෙ පච්චමානෙ එකප්පහා-රෙතෙව බුබ්බුලකා උට්ඨහන්ති එකෙපදෙසාථුපථුපා හොන්ති එකෙනින්න නින්නා එකෙ සමසමා එවමෙව් ථූපථුපට්ඨානෙ පබ්බතා හොන්ති නින්නනින්නාට්ඨානෙ සමුද්ද සමසමට්ඨා නෙදීපාති'' මෙහි භාවය (අනන්ත දීර්ඝකාලයක් මුලුල්ලෙහි **නෙ**මජා සංවර්තියෙන් ලෝකය නැසීයන කල්හි) සියළු සංස්-කාරයන්ගේ ක්ෂයවීම වනාහි ගිතෙල් දගිය ගිණිසුලක්මෙන් අළු පමණවත් නැතිව (ඒ වහ්නි ජ්වාලාව) නිවීයන්නේය. එකල යට අජටාකාශයෙහි පටන් මත්තෙන් පරිත්තාහ නම් බුහ්ම ලෝක්ය දක්වා ඒකකුහරව ඝනාන්ධකාර දක්වා සිටින්නේය. නැවත දීර්ඝකාලයක්හුගේ ඇවැමෙන් මහා ිමේඝය පැනනැගී පළමුකොට සියුම් සියුම් වෂාව වැස කුමකුමයෙන් මහත්ව කුමුදුනල හී හඩුමුසල පුවක්තුරු කල්රුක් පමණ ධාරාවන්ගෙන් යුත් වර්ෂාව වසිමින් කෙළලක්ෂයක් සක්වලවල්හි දගිය සියඵ තැන් පිරි මේඝය අන්තර්ධාන වන්නේය. ඒ ජලයෙහි යටද සරසද වාතය නැගී ඝනකොට වියලී මෙසේ අනන්ත දීර්ඝ කාලයක්හුගේ ඇවෑමෙන් ජලය වියලී ක්ෂයවෙමින් කුමයෙන් පාකබැස පළමු ශකුභවනය පිහිටි තැනට ලන්වේ. එකල පළමු බඹලොව පිහිටි තැන් බඹලොව පහලවේ. දෙව්-ලොව පිහිටිතැන් දෙව්ලොව පහලවේ. එකල ආභස්සරාදී මතු බඹතලවල වසන `බුහ්මරාජයන් අතුරෙන් ඇතැම් කෙණෙක්` ආයුක්ෂයවීමෙන් හෝ පුණාක්ෂයවීමෙන් හෝ එයින් චුතව මහාබුහ්මය, බුහ්මපුරොහිිතය, බුහ්මපාරිසදාාය යන පුථමඬාාන තුන්තලයෙහි උපදිත්. ඇතැම් කෙනෙක් පරනෙර්මින වසවර්-තිය, නෙමානරතීය, තුසිතය, යාමය යන සතර දෙව්ලොව උපදිත්. ජලය කුමයෙන් අඩුවෙමින් පළමු පෘථිවිසථානයට බටකල්හි මහාචාතය අතිශයින් බලවත් වෙමින් ඩබරාවක තිබු ජලය සෙයින් නැගී දිය වටකෙරෙමින් කරදමින් මිරිකයි. එකල නිරුදක ක්ෂීරපායාසයාගේ උපරිපටලය මෙන් (අනාාත්ත සුබුමපරමානු රූපයන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන්) අමාරස් පෘථිවි පටලය නගයි.

ඒ පෘථිවිතලය කිනිහිරිමලක්මෙන් සවණීවණීයෙන් ශොහමාන චෙයි. නිතාසුරහි සුගන්ධ පැතිරෙයි. දිවාරසඕජස්ගෙණ බහාඑෑ කලක් මෙන් අමාරසචෙයි. එකල සත්වොත්පත්තිය පිණිස ආහස්සර නම් බඹලොවීන් බුහ්මරාජයෝ ආයුක්ෂවීමෙන් චුතවී අවුත් මේ මිනිස්ලොව ඕපපාතිකව උපදිත්. ඔව්හු සවකීය ශරීර පුහාවයෙන් අදුරුබිඳ දීලියෙන්නාහ. අහසින් යන ගමන් ඇත්තාහ. ප්ුති සැපම ආහරකොට ඇත්තාහ. ස්තී පුරුෂයයි යන වාවහාරයක් නැතිව අසංඛාායුෂ්කව අනන්ත දීර්ඝකාලයක් වසන්නාවූ මධුරතර සුරහිසුගත්ධ සමාකීණීවූ

පෘථිවියෙන් මදක් ඇඟිල්ලෙන් ගෙණ දිවගා ලේහකොට ඉතා මධුරයයි පෘථිවි රසය අනුභව කරන්නාහු සිත ලෝහ වඩුත් වඩුත් පෘථිවිරසය අන්තර්ධානව අභිනැකුල් වැනි අමාරස ඇකි සතුවගීයෙක් පහලවිය. හෙද ලොහ වැඩුත් වැඩුත් අන්තර්ධා-නව මධුර රසඇති හදු ලතාලිය පහලවිය. හෙද අන්තර්ධානව ඔවුන්ගේ කුසල බලයෙන් කුඩු හා දහිය නැති මුතුසේ පිරිසිදු මිහිරි සුවද ඇති සවයංජාතික හැල් පහලවිය. ඒ සයන්ජාතික සහල්ගෙණ පහළවූ මැණික් බදුන්හී ලා මැණික් උදුන නගා පිළියෙළවූ දිවබොජුන් වැනි සුවද බත් අනුභව කෙරෙමින් ජලමල උපන. ඒ ජලමල නික්මීමට කලට භටගන්නා පළමු කුඑසෙයින් ජලමල මාගී බිදී ඒ ඒ ස්ත්රී පු**ම** ලක්ෂණ**ද්**වය හටගත්තේය. එතැන්පටන් ස්තියහ පුෂීයහයි වාාවහාරයක්විය. අහසින් යන සෘද්ධිය නැති විය. සඳ මෙන් බැබළු ශරී්රපුභා නැතිවිය. මුළුලෝ සණාන්ධකාර විය. එකල ඒ සණාන්ධ-කාරයට පැමිණි පුථම කල්පික මහාබුහ්මයෝ අහෝ අපි අනන්තාසංඛාායූ වලදමින් ශරීරපුභාවයෙන් මුලුලොව අඳුරු බිඳ අහස සැරිසරාලූම්හ. දුන් අපි කළ කම් ඉතා බලවත් නිසායයි කියා හඩන්නාහ. එකල ඔවුන්ගේ පුණාානුභාවයෙන් ඒ ඝණාත්ධකාරය විද්වංසනය කෙරෙමිත් දෙසාලිස් දහසක් යොදුන් මත්තෙහි අහස පනස් යොදුන් හිරුවිමනෙක් පහලවීය. ඒ දක මහත්වූ සූරභාවය දක්වමින් සණාන්ධකාරය දුරුකෙළේය. එහෙයින් මොහු සූය\$යයි නම් තැබූහ. ඒ හිරුවීමන ඉතා දුරුව ගිය කල්හි පෙර සෙයින් අදුරට පැමිණ හිරු සෙයින් තවත් ආලෝකයක් පහළවීනම් යහපතැයි සිතුහ. ඔවුන්ගේ සිත හා සමග සඳවීමන පහළවිය. ඒ දැක අපගේ ඡන්දය ලෙසට පහළ වූයේ සඳහුයයි නම් තුබූහ. ිමෙසේ හිර සඳ පහළවූ දවස්තිම ඉදිරිපසු නොවී එකවිටම මහාමේරු චකුවාට හිමවත් පවිත දිවයින් කොදෙව සමුදු දෙදෙව්ලොව යන සියල්ලම මැදින් දින පසළොස්වක් පොහෝ දවස්තිම එකවීටම පහළවිය. කෙසේ පහළවීදයත් ? යම්සේ තණ බත් ඉදෙන කල්හි එකවරම බුබුලු නැගීමෙන් එක් පියසෙක්හි ථූප ථූප වෙයි. එක් පියසෙක් මිටි මිටි වෙයි. එක් පියසෙක්හි සම සම වෙයි. සථාන නොයෙක් පවිත කඳු වෙයි. නින්න නින්න සථාන නොයෙක් සරසරින් සාගර වෙයි. සම සම සථාන දිවයින් දඹදිව දෙදහසක් කොදෙව වෙයි. මෙසේ සම්පත්කර මහා මේස යෙහි පටන් ලෝකයෙහි හටගැණීමත් විපත්තිකර මහා

මේසය දක්වා අවිතාසව පැවතීමෙන් සිඩවෙන්නේ කුසලාකුසල කම්යන් කළාවූ සියලු සත්වයන්ගේ ඒ කමානුභාවයෙන් හා සීතොෂ්ණාදී සෘතුගුණයෙන්ද, හේතුබලයෙන්ද යන නිවිධ කාරණයන් නිසාමය. ඊට සාක්ෂි වශයෙන් මේ මතු දක්වන

කරුණු නුවණින් විමසා බැලිය යුතුයි. ඒ මෙසේය. මේ ලෝකයෙහි වාසයකරණ මනුෂායන් අතු-රෙන් සමහරු ශරීරාවයව විකලවද, උසට සමාන මහත මහතට සමාන උස නැතිවද, ඡවිබල නැතිවද, දුව්ණීවද, මෘදු මොලොක් අතුල් පතුල් නැතිවද්, සියලු ලෝකයාට අපුියවද, පිරිවර ජනයන් නැතිවද, බොහෝ ලෙඩ දුක් ඇතිවද සිටිති. එසේම පිය මනාප අයගෙන් වෙන්වී සිටින්නාවූද, අඩු ආයුසෙන් මරණයට පැමි-ඉණන්නාවූද, අනුන්ගේ පුයෝගවලින් මරණයට පැමිණෙන්නා වූද, ධන ධානාාාදී සම්පත් අඩුව ඉතා දිලිදුවූද, නූපන් වස්තුව නූපදින්නාවූද, උපන් වස්තුව ස්ථිර නොවන්නාවූද, පතන ලද පස්කම් ගුණයෝ වහා නොලැබෙන්නාවූද, රජුන් සොරුන් සතුරන් දියෙන් ගින්නෙන් තමාගේ වස්තුව විනාසවුනාවූද, සාධාරණ වස්තුවක් නොලැබෙන්නාවූද, සියලු ලෝකයාට නීව වූද, ඇතැයි යන වචනයකුදු මුඛයෙන් නොකියවෙන්නාවූද, සියලුකල්හි බලවත් දුකින් වාසයකරන්නාවූද, බොහෝ මනුෂායෝ සිටිකි. එසේම ශරීරාවයව අවිකලාවූද, උසට සමාන 👌 මහත මහතට සමාන උස ඇත්තාවූද, ජවිබල ඇත්තාවූද, රූප සෞන්දයශීයෙන් යුක්තවූද, මෘදු මොලොක් අතුල් පතුල් ඇත්තා වූද, සියලු ලෝකයාහට පිය මනාපවූද, පිරිවර ජනයන් ඇත්තා වූද, ලෙඩදුක් බොහෝ අඩුවූද, පිය මනාප අයවලුන් සමග නිතර වාසයකරන්නාවූද, අඩු ආයුසයෙන් මරණයට නොපැමි-ණෙන්නාවූද, අනුන්ගේ පුයෝගවලින් මරණයට නොපැමි-ණෙන්නාවූද, බොහෝ ධන්ධානාාාදී සම්පත් ඇත්තාවූද, නූපන් වස්තුව උපදින්නාවූද, උපන් වස්තුව ස්ථිර වන්නාවූද, පතන ලද පස්කම් ගුණයෝ වහා ලැබෙන්නාවූද, රජුන් සොරුන් සතුරන් දීයෙන් ගින්නෙන් තමාගේ වස්තුව විනාශ නුවාවූද, සාධාරණ වස්තුව ලැබෙන්නාවූද, නැතැයි යන වචනයක්දු නොකියන්නා වූද, සියලු කල්හි සැපතින් වාසය කරන්නාවූද, බොහෝ මුතුෂායෝ සිටිති. මෙහි දක්වූ දෙපක්ෂය අතුරෙන් දුක් විඳින්නාවූ පක්ෂය පූව් ජන්මවලදී පුාණසාතාදී අකුසල කම්යන් රස්කරගක්තාවූද, සැප විදින්තාවූ පක්ෂය දුන ශීලාදී කුශල කම්යන් රැස්කර් ගත්තාවූද සත්වයෝ වෙති. මෙමස් පූවී ජන්මවලදී කුසලාකුසල කම්යන් රැස්කර ගත්තාවූ අනන්ත සත්ව සමූහයාට ඒ ඒ කම්වල හැටි හැටියට සැපදුක් ලැබීමට සුදුසු පරිද්දෙන් මේ මනුෂාලෝකය පිහිටා තිබෙන හෙයින්, ඒ සියලු සත්වයන්ගේ කමානුභාවයෙන් සහ සෘතු හේතු යන

තිවිධ කාරණයෙන් මේ මනුෂාලෝකය හටගෙණ තිබෙන බව ඤාණ නමැති ඇසට ඉතා පැහැදිලිව පෙනෙන්ට තිබේ. සියඑදෙනාමට එකාකාර සැප ලබන්ට හෝ ඒකාකාර දුක ලබන්ට හෝ පුළුවන් ආකාරයකට මේ ලෝකය පිහිටා නැත. කොටසකට සැප ලැබීමටද, කොටසකට දුක් ලැබීමටද යොගාා-කාරයෙන් මේ ලෝකය පිහිටා තිබෙන බව සියලු දෙනාටම පෙනෙන්ට තිබෙන සතායක්ය. මේ ඒකාන්ත සතායෙන් ඔප්පුවෙන්නේ මේ ලෝකය කුසලාකුසල කම්යන් රැස්කර ගත්තාවූ ඒ සියළු සත්වයන්ගේම කමානුහාවයෙන් සහ සෘකු හේතු යන තිවිධ කාරණයෙන් හටගත් බවමය, ඒමීස එකම දෙවි පියෙක් විසින් මවාගත් බවක් ඔප්පුවෙන්නේ නැත. ඒ මෙසේය.

මේ ලෝකයෙහි කිසිම කරුණාවන්ත ධර්මිෂ්ට **පියෙක්** කමාගේ දරුවන්ගෙන් සමහරෙකුට මෙහි ඉහත දක්වු අන්දමේ අනෙකවිධ දුක් අනුභව කිරීමට සහ ජීවිතාන්තය දක්වා අසරණ තිහන්නෙක්ව ඉල්වන්නෙක්ව දුගියෙක්ව බිදීගිය කබල්ගක් අත් ඇතිව හිස මුඩුව බොහෝ ජනයා විසින් කියන නින්ද වචනයෙන් කර්ජනය ලැබීමෙන් කඩමඑ ගොතෘකළ අඳනා පිළි ඇතිව උකුණන් පිරුණු හිස ඇතිව දලි පිරුණු සිරුරු ඇතිව ලය පිරුණු සොක ඇතිව ඇස් පිරුණු කඳුළු ඇතිව මුව පිරුණ වීලාප ඇතිව කැඳ බත් පමණවත් නොලැබ හිඳින ගෙයක් දේරක්ද නොලැබ හැමකල්හි සතුරන්ගේ ගෙයි සිහමින මනුෂා ජේතව වෙව්ලමින් ඇවිදින්ටද, සමහරෙකුට ධන ධාන**ාාදී සම්ප**ක් අයිතිකරදී අපුමාණ සැප විදින්ටද සලස්වන්නේම නැත. මක්නිසාද, එසේ කිරීම අකාරුණික අධම කිුිිියාවක් නිසාය. මෙසේ අකරුණාවන්ත අධම කිුයාකරණ මනුෂාපියෙක් වත් මේ ලෝකයේ කිසිම තැනක ඇත්තේ නැතුවාක් මෙන් එබඳු දෙවිපියෙකුත් ඇත්තේ නැති බව ඉර හඳමෙන් පැහැදිලිව ලපතී යනවා ඇත මේ ලෝකය මවා ආරක්ෂා කරන්නාවු යම්කිසි ලදවීපියෙක් සිටිනවානම් ඔහු යලථාක්ත අකාරුණික අධම පියෙකුට සමානවා මිස කරුණාවන්ත ධර්මිෂ්ට පියෙකුට කිසිසේත් සමාන නැත. මක්නිසාද මේ ලෝකය යම්කිසි දෙවී කෙනෙක් විසින් මවාගත්තා සැබෑනම් මේ ලෝකවාසී සියඑ මනුෂායෝම ඒ දෙවියන්ගේ දරුවන් හා සමානය. ඒ දරුවන්ගෙන් සමහරෙක් මෙහි ඉහත දක්වූ අන්දමට අපුමාණ සැපතටද, සමහරෙක් අපුමාණ දුකටද පත්කර තිබෙන නිසාය, මෙසේ මනුෂා පියෙක් වත් නොකරණ තරමේ අකාරුණික අධම කුියා කරණ දෙමව්පියෙක් සිටිනවාය කියා විශ්වාස කිරීම **ංකාපමණ අනුවන කමක්ද? කොපමණ අවාසනාවන්න ගතියක්** දශි කියා කල්පතා කටයුතුයි. එබදු අධම කියා කරණ ලැවී කෙතෙක් සිටිනවාය කියා යමකිසි පාදිලි කෙතෙක් කියුනවාන ඔහු අනන්ත දෙවී දෙවතාවුන් වහන්සේලාට අපහාස කරණ දෙව අපහාසකාරයෙක් වෙනවා මිස එබඳු අධර්මිෂ්ට දෙවී කෙතෙක් සිටින බවට ඔහුගේ ඒ අඳෙන කීම සාක්ෂියක් වෙන්නේ නැත.

මේ කාරණය නූගත් ලොකයා මුළාකරවන අදහසින් පාදිලි තැනලා දෙන උත්තර කෙසේද කීවොත්, දනට අවුරුදු හය දහකට පමණ පූව්යේදී, සියළු මනුෂා වගියාමග් මුල් දෙමිව්පිය ලදලදනාවන ආදම සහ ඒව විසින් තහනම ගමන් ගෙඩි කාපු වරදට මෙසේ සමහරු අපුමාණ සැපතටද සමහරු අපුමාණි දුකටද පත්කර තිබෙනවාය කියාය. මේ අවවුව දෙන්නේ කොපමණ සමූහයකටද කීවොත්, එවකට ජීවත්ව සිටියාවූ සීයලු මනුෂා විගීයාටද එතැන් පටන් මේ දක්වා උපන්නාවූ කෙලිවරක් නැති මනුෂා සමූහයාටද තවම නූපන්නාවූ ලොකාන් තිමය දක්වා උපදිනු ලබන්නාවූ සංඛ්යාපර අතිකාන්ත සක්ව සමූහයාටදයි මෙසේ මුලු ලෝකයේම වාසය කළාවූද, වාසය කරින්නාවූද, මතු වාසය කරණු ලබන්නාවූද, සකල සත්ව සමුහයාටමය. මේ කීමේ තිබෙන අඥුනකමේ මහත යන්තම මොලේ ඇති අයෙකුට පවා ඉතා කඩීනමට වැටතීයනවාට අනුමානයක් නැත. යමකිසි පියෙකුගේ දරුවන්ගෙන් වැඩි ම්හල් දරුවා විසින් කළාවූ යමකිසි වැරැද්දකට ඔහුගේ සියලුම දරුමුනුබුරු පරම්පරාවටද්, තවම නුපන්නාවූ ලෝකාන්තිමිය දික්විා උපදිනු ලබන්නාවූ සියළුම දරු මුනුබුරු පරම්පරාවටද, අවවු කරන සිරිතක් මේ ලෝකයේ කොත්තක තිබේද? වැරැද්ද් කළාවු තැතැත්තාට මිස නිවැරදි කාරයින්ට අච්චු කරන නීති මාගීයක් මේ ලෝකයේ කොයිම මනුෂා වගීයක් අතරේ වත් තිබෙන්ට පුළුවන්ද? මෙබඳු අධර්ම නීතියක් මේ සාධාරණවූ ඉංගීසි ආණ්ඩුවේවත් තිබෙනවාද? දෙව නීතියට ඒක හරිය කියා කියනවානම ඒ නීතිය මනුෂා නීතියටත් වඩා අතිශයින්ම අධම්වූ නීතියක් විය යුතුය. මිනුෂා නීතියටත් වඩා නින්දිතවූ නීතියක් මොන අන්දමකින්වත් දෙවනීතියක් වෙන්ට නුපුළුවන. ඉන්නිසාද එබඳු නින්දිත නීතියක් ඇත්තේ වත් එබඳු අනවී අනඩු පමුණුවන අධම මැවුමකාර දෙවියෙක් ඇත්තේවත් නැති බව නිසැකව දැනගත යුතුය. ඉන්නිසා අසතාවූ කිස්තියානි ආගම දුරින්ම දුර්ැ කටයුතුය. ඒකාන්ත සතාවූ බුඩාගම වැලද ගැනීමෙන් දෙලොවින්ම වැඩ සාද ගත යුතුය.

තවද, පෘථිවි ධාතුව හටගන්නා අන්දම ගැණ මේ වෘදයේදී තර්ක වාාකරණ නාාය මීමාංශාදී ශාස්තුයන්ගෙන් යම් යම් හේතු උදහරණාදියක් දක්වනු ලැබුවා නම් ඒ සියල්ල මෙහි ඉහත දක්වූ සඵ් ඥ දේශනාවටම සාක්ෂි පිණිස වේ. අප මිතුයා මගේ කථාව ආදිමඩා පරියෝසාන වශයෙන් සම්පූර්ණයෙන් තේරුම් නොගෙණ එහි මුලින් වචන සවල්පයක් පමණක් ගෙණ එය සභාවට කියමින් මේ කථාවේ කිසි තේරුමක් නැත, කියා කියයි. මොහුගේ මේ කීම කෙසේද කීවොත් පුරාණ සිටිය එක්තරා අඥනයෙක් ජාතක පොත කියවන්ට ගොස් යටගිය දවස බරණැස් නුවර, යනාදී වාසගම යටගියද–වසබ–රය්නුවර–යනාදී වශයෙන් තමාටම නොතේරෙන තරම් වරද්දගණ කියවන්ට පටන්ගෙණ මේ පොත කිසි තේරුමක් නැති පොතක්ය කියා කීවාට වඩා වෙනසක් නැත. ශීතෝෂ්ණාදී සෘතු ගුණයන් කරණ කොටගෙණ ලොකයෙහි අවිතිර්භොගව සෑම කල්හි පවත්නා පරමාන සංඛාත අති සබුම පෘථිවි ධාතන්ගේ ඒකරාසි පවත්තා පරමානු සංඛාාත අති සුබුම පෘථිවි ධාතූන්ගේ ඒකරාසි වීමෙන් පෘථිවිය සැදෙනවාය යතාදි මගේ කථාවේ මුලින් වචන සවල්පයක් පමණක් ගෙණ කියමින් මේ කථාව කිසි තේරුමක් නැත කීම කොපමණ ලාමක කමක්ද? යම් කථාවක ආදි මඩාා පරියොසාන යන සථානතුන හොඳින් හිතට ගෙන ඒ කථාවට පිළිතුරු දීම පණ්ඩිත කමය. මගේ කථාවේ පුථම භාගයෙන් මේ මනුෂා ලෝකය මෙයාකාරයෙන් සැදී භාගයෙන් මේ මනුෂා ලෝකය මෙයාකාරයෙන් සෑදී තිබෙන්නේ, කම සෘතු හේතු, යන ත්වීධ කාරණයෙන් බව ඉතා පැහැදිලිව දක්වා ඇත. ඒ කාරණයන්ගෙන් එකකුදු බිඳහෙලිය නොහැකිව සිටගන ඔර්ලෝසුවකින් මෝස තර්කයක් ගෙන පාමින් මූඪ ලෝකයා රවටන්ට තැත් කරන බව පෙණේ. ඔර්ලෝසුව ක්‍රියාකරවන්ට සලස්වන්නේ එහි දුන්න දීග ඇරී-මෙන්ය, කියන්නාක්මෙන් මේ මනුෂා ලෝකය පැවැත්මට පැමිනෙව හේතුව පෘථිවි ධාතුවය, කියා මවිසින් කීවායයි මොහු කියයි. මේ මනුෂාලෝකය මෙලෙසින් පැවැත්මට, හේතු තුනක් ඇති බව (එනම් කර්ම සෘතු හේතු) යන හේතු කාරණා තුනක් ඇති බව මගේ ඒ කථාවේදී ඉතා පැහැදිලිව පුකාශ කළා ඇත. එසේ පැහැදිලි වශයෙන් ගෙණහැර දක්වූ ඒ කාරණා තුනෙන් එකක් ගැණවත් මොහට කිසිම විරුඩ වචනයක් තුනෙන් එකක් ගැණවත් මොහුට කිසිම වීරුඩ වචනයක් දක්වන්ට නොහැකි සෙයින් ඒ ගැණ කිසිවක් නොකියා මගේ ඒ කථාවේ මුලින් වචන සවල්පයක් පමණක් උපුටා ගෙණ ''යමක් සැදීමට ගත්තාවූ දුවා ඒ දේ පැවැත්මට පැමිනෙවි හේතුවය'' කියා මම ක්වායයි මේ සභාවට අභවන්ට උත්සාහ ක්රීම තදබල අයුත්තක්ය. මෙසේ පුයෝග වශයෙන් කථා නොකොට බුඩාගමේ උගන්වා තිබෙන ධර්ම බොරු කරන්ට අපට බැරිය කියා කියනවානම් මීට වඩා කොපමණ නම්බුද? තවද, මාගේ මිතුයා විසින් මීට පළමු කීපවිටක්ම, මැවුම් කාරයෙක් සිටින බව ඔප්පු කරගන්ට ඉදිරියට ගෙණා ඔර්ලෝ-සුවේ උපමාව සව්පුකාරයෙන්ම වැරදි බවත් තර්කාදී ශාස්තුානු කූල නොවන බවත් අනේක කාරණයන්ගෙන් ගෙණහැර

දක්වූයේ නමුත් මොහුට වෙන කියා ගන්ටම දෙයක් නැති නිසා මේ කබල් උපමාවම නැවත නැවතත් ගෙනපාන බව පෙනෙන්ට තිබේ. දෙළහ වදින්ට ඕනෑ තැනට හය වදින්ටද හය වදින්ට කතෙ. දෙළහ වදනට ඔනෑ තැනට හය වදනටද හය වදනට ඕනෑ තැනට දහය වදින්ටද ඔර්ලෝසුවක් සාදන කෙනෙක් මේ ලෝකයේ කිසිම තැනක ඇත්තේම නැත. එලෙසින්ම, මහළු වයසට පැමිනෙන්ට මත්තෙන් ජරාවට පැමිණෙන්නාවූද, සම්පූණී වයස ගතවෙන්ට මත්තෙන් ළදරු කාලේදීම මිය-යන්නාවූද මේ මනුෂා ලෝකයා යටොක්ත විප්‍රිකාසය ඔර්ලෝසුව-කට සමානවා මිස හරිවෙලාව යන නියම ඔර්ලෝසුවකට කොයි පුකාරයකින්වත් සමාන කරන්ට බැරිය. ඉන්නිසා යථොක්ත විපයණිස ඔර්ලෝසුවක් සාදන කෙනෙක් මේ ලෝකත් නැතුවාක් මෙන් මේ විපයණීස ලෝකයා මවන්ටද, මැවුම් කාරයෙක් ඇත්තේ නැති බව ඤාණ නමැති ඇසට ඉතා පැහැදිල්ලෙන් පෙනෙන්ට තිබේ. ඉන්නිසා මීතුයාගේ ඒ කබල් උපමාවෙන් කිසිම පලක් නැති බව මෙහි සිටින ඤාණ-උපමාවෙන් කිසිම පලක් නැති බව මෙහි සිටින ඤාණ-වන්තයින්ට පෙනී යනවා ඇත. තවද ''ඒ ඒ අභිපාවන් ඉෂ්ට වෙත ලෙස ඒවා (එනම් පරමානු සංඛාාත ඉතා සියුම් පෘථිවි ධාතු) එක්රාසිවීම උන්වහන්සේගේ අදහසය'' කියා අප මිතුයා කියන්නේ වී නමුත් මේ කීම බයිබලයට සම්පූර්ණයෙන්ම වීරුඛය. යෙහෝවඃ පටන් ගැන්මේදී ම ගැඹුරු වූ ජලයක් යට කිසි පිළිවෙළකට නැති පෘථිවියක් එක දවසකින්ම මවා ගත් බව බයිබලයේ සඳහන්ව තිබෙනවා මිස තර්කාදී බාහිර ශාස්තුයන්ගෙන් ජුකාශ වන ලෙස බොහෝ අවුරුද දහස් ගණනක් මුලුල්ලෙහි පරමානු රූපයන්ගේ ඒකරාසිවීමෙන් පෘථිවිය හටගන්න බවක් බයිබලයේ කිසි තැනක සඳහන්ව නැත. මෙසේ අප මිතුයා දන් දන් බයිබලයෙන් විරුඛව කථා කරන්ට පටන් ගෙන තිබෙන්නේ බයිබලයෙන් කිස්තියානි සාගම මෙන අන්දමකින්වත් ඔජ්ප කරගන්ට බැරුවායින්වාට ආගම මොන අන්දමකින්වත් ඔප්පු කරගන්ට බැරුවායින්වාට කිසිම අනුමානයක් නැත. කට බොරු කියතත් දිව බොරු කියන්නේ නැත කියන්නේ මෙබඳු කාරණාවලට නොවේද? කයනතෙ නැත කයනතෙ මෙබඳු කාරණාවලට නොවේද? මේ කාරණයෙන්ම කිස්තියානි අාගම බොරුය කියා අප මීතුයාගේ කටින්ම කියවුනා නොවේද? පෘථිවාාදී සචෙතනික සත්ව කොට්ඨාසයක් නුවූයේ නමුදු සවේතනික සියලු සත්වයින්ගේම කුසලා කුසල කමානුභාවයෙන් ඒ ඒ සත්වයන් විසින් කළා වූ ඒ ඒ කම්වල හැටි හැටියට සුදුසු ඵල විපාක බැලීමට යෝගාාකාරයෙන් මේ ලෝකය හටගණ තිබෙන්නේ කම් සෘතු හේතු යන තිවිධ කාරණයෙන්ය. ඒ බව මීට පළමු ඉතා පැහැදිලිව පුකාශ කළා ඇත.

පෘථිවි, ආපස්, තෙජො, වායු ආදී ධාතූන්ගේ සංයෝජිත භාවයෙන් අනෙක වෘක්ෂලතාදීන්ගේ හටගැණීම අපේ ඇස්වලට පොටයෙන් අනෝක වෘක්ෂලතාදන්ගේ තටගැණීම අපේ ඇසිවලට පේන්ට තිබෙන සතායක් බව කිසිවෙකුට බිදහෙලිය නොහැක. උදහරණ සහිතව මවිසින් දක්වූ කල්හි, ඊට අප මිතුයා කියන්නේ යමකිසි භූමි පුදේශයක් කොපමණ කපා කොටා සුඩ කළත් එහි ඉතා සියුම් බීජ තිබෙන්ට පුළුවන මුල් තිබෙන්ට පුළුවන යනාදියයි. මේ කීමද අනුමානය. බීජ තිබෙන්ට පුළුවන යනාදයය. මෙ කාමද අනුමාන සහතය. බප තබෙනට පුළුවන යන අනුමාන කීම මිස එහි බීජ තිබෙනවාමය, යන ස්ථිර කීමක් අප මිතුයාට කියන්ට බැරි වී තිබෙන බව පැහැදිලිය. ඉන් නිසා අප මිතුරාගේ උක්තර අනිස්ථිර බව මෙයින් පැහැදිලි විය. මෙන්න එහෙනම් ධාතූන්ගේ සංයෝජිත භාවයෙන් හෙවත් යෙදීම් බලය කරණකොට ගෙන විශක්ෂලතාදීන්ගේ හටගැණීම සිඩවෙන බව නිසැකව දනගැණීමට ඉතා වැදගත් සාක්ෂියක්, ගෙන්දගම් අභුරු වෙඩිලුණු යනාදී දවායන්ගේ යෙදීම බලය කරණකොට ගෙණ පුදුමවූ ගිණිකෙළි එනම් ගස් වැනිවූද, කොල මල් වැනිවූද, සර්පයන් සිව්පාවුන් සමානවූද, අපූරු පුදුම දේවල් ධාතු ශක්තියෙන්ම හටගැණීමද, ''පොටැෂ්'' යනාදී බෙහෙත් බෝතලයක දමා වතුර වත්කොට ඇබ ගසා තැබීමෙන් රිදීමල් ගස් සැදීමද යනාදිය ධාතුශක්තියෙන්ම හටගන්නාක් මෙන් පොළවෙහිද ධාතූන්ගේ යෙදීම් ශක්තියෙන් අනෙක වෘක්ෂ ලතාදිය අද දක්වාම සැදෙන බව මතු දක්වන කරුණු වලින් දන ගත යුතුයි. සරකුන්ගේ සහ එඑවන්ගේ ලොම එක්කොට පෘථිවියෙහි දමා තිබීමෙන් බීජුවට නොවපුරාම කාලාන්තරයකින් ඊතණ නම් තෘණ වගීය සැදෙන බවද, එසේම ගෙරි අංකුඩු දමා තිබීමෙන් සිහින් බටගස් වගීය සැදෙන බවද එලෙසම දීකිරි සහ කලමුරුවට එක්කොට දමා තිබීමෙන් භුස්තෘණ (හෙවත් පැතිරිමාන්) නම් තෘණ වගිය සැදෙන බවද දත යුතුයි.

තවිද අප මිතුයා සෘතූජ යන වචනයේවත් හරි අථ්ය නොදත් මෝඩයෙක් බව මේ සභාවට මවිසින් පෙන්නා දුන්නාට පසු මොහු නැවතත් ඒ පාඩුව පරිමසාගන්ට හිතාගන ''මම කීවේ සෘතූවය කියන්නේ කාලපරිච්ඡෙදයක්ය කියාය'' කියා නොපිට හරවාගන්ට හදන බව පෙනේ. නුමුත් මිතුයාට ඒක කිසි කලකවත් කරන්ට දෙන්නේම නැත. මක්නිසාද මිතුයා පළමු වෙන් කථාකළේ ''සෘතූව'' යන වචනය ගැණ නොව ''සෘතූජ'' යන වචනය ගැණය. සෘතූජ යන වචනයෙන් කොයි පුකාරය කින්වත් කාලපරිච්ඡෙදයක් පුකාශ වෙන්නේ නැත. සෘතූව කරණ කොටගෙණ හටගත් දෙය හෙවත් සැදුනාවූ දෙය යන අථ්ය ඒ වචනයෙන් පුකාශවේ. මෙසේ සෘතු කරණකොටගෙණ සැදෙන්නාවූ හෙවත් වැඩිවර්ධනය වෙන්නාවූ ඒ පෘථිවි පවිත- දීන්ගේ පළමු හටගැණීමද කල්පාන්තය දක්වා අවිනාශව පැවතීමද සිබ වෙන්නේ කමානුභාවයෙන්මය. ඊට සාක්ෂිය නම අනේකාකාර කුසලාකුසල කමයක් රැස්කර ගත්තාවූ සත්වයන්ගේ ඒ ඒ කමානුරූප පරිද්දෙන් සැප දුක් ලැබීමට සුදුසු ලෙස මේ විශාලවූ ලොක ධාතුව හටගෙන තිබීමය. මෙසේ කුසලාකුසල කම්විපාකයන් ලැබීමට යොගානාකාරයෙන් මේ ලෝකය හට ගැණීම ලොකසඩභාව ධම්යයි. ඒ ධම්ය දුන්නාවූ දෙවිකෙනෙක් නැත. යම දෙවිකෙනෙක් විසින් ඒ ධම්ය දුන්නා නම සියල්ලට ඒකාකාර සැප ලබාගන්ට පුළුවන් ආකාරයකය ඒ ධම්ම පිහිටවන්ට ඕනැය. අනේක පුකාර අඩුවැඩි වශයෙන් කුසලාකුසල කම්යන් රැස්කර ගත්තාවූ ඒ ඒ සත්වයන්ගේ ඒ ඒ කුසලාකුසල කම්වල පුමාණයේ අන්දමට සැපදුක් ලැබීමට සුදුසුවූ පරිද්දෙන් මේ මනුෂා ලෝකය පවත්නා සවභාවධම්ය පිහිටා තිබෙනවා මිස සියල්ලට ඒකාකාර සැප ලබාගන්ට පුලුවන් අන්දමකට ධම්යක් පිහිටා නැත. ඉන්නිසා ඒ ධම්ය දුන්නාවූ දෙවිකෙනෙකුත් නැත. සතාවූ දේවාගමකුත් නැත. සියලු සත්වයන්ගේ කුසලාකුසල කමානු භාවයෙන් හටගත්තාවූ ලොකසවභාවධම්ය මිස දෙවිකෙනෙක් විසින් දුන්නාවූ සවභාවධම්යක් නැත. ඉන්නිසා කිස්තියානි ආගම සම්පූණියෙන්ම බොරුවක්ය. එබැවින් ඒ ආගම සියලු දෙනා විසින්ම අත්හැර දැමිය යුතුය.

තවද ලෝකධාතුන් සදකාලික බවත් ඒවා කිසිකෙනෙකුට මවත්ට බැරි බවත් තර්කශාස්තාන්තර්ගත සංස්කෘත පාඨවලින් සාක්ෂී සහිතව මවිසින් ඔප්පුකළේ නමුදු ඊට අප මිතුයා කියන්නේ ඒ ගැණ මම කිසිම සාක්ෂියක් දක්කුවේ නැත, කියාය. මෙබදු හිරිඔතප් රහිත සමපජාන මුසාවාද මේසා මහත් සභාවක් ඉදිරිපිට සිටගන කියන්නේ කිස්තියානි ආගමේ බොරු කීම සම්පූණියෙන්ම තහනම් කරලා නැති නිසායින්වාට අනුමාන යක් නැත. තාගේ අසල් වැසියාට විරුඬව බොරු සාක්ෂි නොකියව කියා පමණක් බයිබලයෙන් උගන්වයි. මේ ඉගැන්වී-මෙන් සම්පූණියෙන්ම බොරු නොකියන්ට තහනමක් නැත. ඉන්නිසා අප මිතුයා මෙයාකාර බොරු කියන බව පැහැදිලිව පෙනෙන්ට තිබේ. ජලය නුඹ ගංගාවක් සාදපන් කියා ජලයට දෙවියෙක් හෝ මාරයෙක් හෝ කොපමණ කීවත් ඒ කීමට ඇහුමකම් දෙන්ට ශුොතයක් හෝ ඒ කීම පිළිගන්ට මනසක් හෝ ජලයට නැත්තේය යන මගේ මේ කීමට පිළිතුරු වශයෙන් අප මිතුයා කියන්නේ අපට නෙතේරෙන දේවල් අපි වාගේම මතුෂායෙන් කරලා තිබෙන බවත්, විදුලි බලයෙන් කරත්තය දුවන එක විස්තර කරන්ට බැරි බවත් යනාදී ලටපට රාසියක්ය. මේ ඕනෑ නැති කියමන් මගේ කීමට උත්තර වෙන්නේ නැත. ජලයට ශුාතයක් හෝ මනසක් හෝ ඇත්තේ නැත යන මගේ මේ කීමට උත්තර දෙනවා නම් ජලයට ශුාතයක් හෝ මනසක් හෝ තිබෙන බව ඔප්පුකරන්ට ඕනෑය. එසේ ඇති බවක් ඔප්පුකරන්ට මොනම විධියකින්වත් නුපුලුවන්ව සිටගත මේ ඕනෑ නැති අනම මනම් දෙඩවන එක ලාමක කමය. අපට දුටුපාරටම තේරුම් ගන්ට බැරි දේවල් සමහර මනුෂායන් විසින් කරලා තිබෙන්නේ වී නමුත්, ඒ කොයිම දෙයක් නමුත් තේරුම්ගන්ට ඕනෑය කියා යමෙක් උත්සාහ කළොත් එසේ කේරුම්ගන්ට නොහැකිවූ දෙයක් ලෝකයේම ඇත්තේ නැත. ඉන්නිසා කාලිකවූ අපට සදකාලිකවූ ආකාශ ධාතුව පවා තේරුම්ගන්ට පුලුවන්කම තිබෙන නිසා ජලයට එබඳු ශුාතාදි-යක් නැති බවත්, ඒ ජලය යෙහෝවාගේ අභිපාව ඉෂ්ට කරගන්නා පිණිස යොද නැති බවත් හස්තාමලකයක් මෙන් පෙනී යනවා ඇත.

අැත.

තවද ධාතුන්ගේ භූතරුපයන් හටගැණීම සවභාවධම්යවූ පරිද්දෙන් හෙවත් කම් ඍතු හේතු යන තුන් කාරණයෙන්ම සිබවෙන බව නාායශාස්තුයෙන් මවිසින් ඔප්පුකළ කල්හි ඒ ගැණ අප මිතුයා අසන්නේ, ඒ ඒ ධාතුන් කෙරෙහි සවභාවධම්ය නොහොත් ඒවායේ අභිපාටීයක් ඉෂ්ටවෙන ගුණාංගයක් පිහිටෙව්වේ කවුද? කියාය. මේ ඇහීමට අපි දෙන උත්තර මෙසේය. ඒ ඒ ධාතුන්ගේ අභිපාටීයක් ඉෂ්ටවෙන ගුණාංගයක් කවරෙක් විසින්වත් පිහිටුවා ඇත්තේ නැත. ඊට කාරණයක් නම්, යෙහෝවා රූප අදහනවාට සම්පූණියෙන්ම වීරුඛය. නමුත් රූප අදහන්නෝ ඒ රූප සාදගන්නේ පෘථිවි ධාතුවට අයත් යම් කිසි දවාාාදියකින්ය. එසේ රූප සාදන කල්හි යෙහෝවාගේ අභිපාටීය ඉෂ්ටවෙන පිණිස එම දවා රීට කිසිම වීරුඛතාවයක් දක්වන්නේ නැත. මේ කාරණයෙන් පෘථිවි ධාතුව යෙහෝවාගේ අභිපාටීය ඉෂ්ටවෙන පිණිස එම දවා රීට කිසිම වීරුඛතාවයක් දක්වන්නේ නැත. මේ කාරණයෙන් පෘථිවි ධාතුව යෙහෝවාගේ අභිපාටීය ඉෂ්ට කරන්නේ නැති බව ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? යෙහෝවාගේ අභිපාටීය ඉෂ්ටවෙන ධාතුව යෙහෝවාගේ අභිපාට්ය ඉෂ්ට කරන්නේ නැති බව ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? යෙහෝවාගේ අභිපාට්ය ඉෂ්ටවෙන ගුණාංගයක් පෘථිවි ධාතුව කෙරෙහි පිහිටුවා තිබෙනවා නම ඔහු අතීශයින්ම විරුඬවූ ඒ ක්‍රියාව කරණ කල්හි ඊට ඇතුලත් නොවෙනාකාරයක් පෘථිවි ධාතුව කෙරෙන් පහළ විය යුතුය. එබළු පුෘදුර්භූතවීමක් අදෘශාාමාන හෙයින් එබළු ගුණාංගයක් ඒ ඒ ධාතුන් කෙරෙහි පිහිටවා ඇත්තේ නැති බවත්, අභිපාට්යක් කිසිම ධාතුවකින් ඉෂ්ට නොවෙන බවත් ඉර හඳ මෙන් ඔප්පු වූයේය. තවද ආපොධාතුව වායෝ ධාතුව ආදී ධාතුන් සමග සංයෝගවීමෙන්, එහි මූලින් තිබුනු ගුණය නැතිවී අනාාකාරය-කට පෙරලීම සවභාවධම්යක් බව මවිසින් කී කල්හි ඒ ගැණ

අප මිතුයා අසන්නෝ, ජීවමාන සත්වයින්ගේ ඕනෑකම්වල හැටියට එම ධාතු සංයෝගවීම සවහාව ධම්යක්වී තිබෙන්නේ

මකසේද කියාය. එය ගැණ අපි දෙන උත්<mark>තරය මෙසේය</mark>. අාපොධාතුව (එනම මුහුදේ තිබෙන කරදිය සූයාඕතාපයෙන් මිහිදුමාකාරයෙන් අහසට නැග වණිකාරයෙන් පොළවට වැටෙන කල්හි එහි තිබුනු ලවණ ගතිය දුරුවී මිහිරි සවභාවකට පැමිණීම සිඩ්වෙන්නේ වායෝධාතුව ආදී අවශේෂ ධාතූන් සමග සංයෝග-වීමෙන්ය. එසේ අනාාකට පෙරලීම සවභාවධමීයක්ය.) මනුෂායන්ගේ සැප ජීවිකාව පිණිස කලට වේලාවට වරුෂාව පවතින්නේ සෘතුගුණය සහ කුසල තේජානු භාවය කරණකොට ගෙණය. අප මිතුයා කියන හැටියට මුහුදේ තිබෙන කරදිය මනුෂායන්ගේ පුයෝජනයට පැමිණෙන කල්හි එහි තිබෙන ලවණ ගතියත් සමගම පැමුනුනොත් එයින්, මතු සිඩවෙන්ට තිබෙන අන්තරාව යෙහෝවඃ කලින්ම කල්පනා කරලා එම ජලය මනුෂාායින්ගේ පුයෝජනයට පැමිණෙන කල්හි ලවණ ගතිය දුරුවී මිහිරි ආකාරයකට පැමිණෙන්ට සලස්වා තිබෙනවා සැබෑනම්, යම්කිසි මනුෂායෙක් හදිස්සියකින් මුහුදේ වැටී බොහෝ විඩාවට පැමිණ ඒ වෙහෙස සංසිදවා ගන්නා පිණිස නොහොත් කුසගින්න නිවාගන්නා පිණිස වෙන ආහාර පානාදි-යක් නැති නිසා ඒ මුහුදේ කරදිය බොනකල්හි එහි ලවණගතිය දුරුවී මිහිරි වෙන්ටම ඕනෑය. මක්නිසාද, ඒ ජලය මනුෂායාගේ පුයෝජනයට පැමිණෙන කල්හි එහි ලවණ ගතිය අත්හැරී මිහිරි සවභාවට පැමිනෙන්ට යෙහෝවඃ විසින් සලස්වා තිබෙන මහර සමභාවට පැමතෙන්ට මෙහෝවෑ වසන් සලසවා ත්බෙන වාය කියා අප මිනුයා කියන නිසාය, ඒ මුහුදේ වැටුනු මනුෂායා යම්කිසි උපායකින් එයින් ගොඩ ආවත් ඒ කරදිය බීමෙන් මතු ඔහුට පැමිණෙන්ට තිබෙන අන්තරාව වලකින පිණිස, යෙහෝවෑ විසින් මුහුදු දියගැණ එබදු සැලස්වීමක් කරලා තිබෙනවානම ඔහුට ඒ බොන කරදිය මිහිරි සමභාවට පැමි-ණෙන්ට ඕනෑය. නමුත් එබදු සමභාවක් ලෝකයේ ඇත්තේම නැතිනිසා මුහුදු දිය ගැණ යෙහෝවඃගේ කිසිම සැලැස්වීමක් ඇත්තේ නැතිබව පැහැදිලිව පෙනීයනවාය.

තවද මුහුදු කරදිය මනුෂායන්ගේ පුයෝජනය පිණිස පැමිණෙන කල්හි (නොහොත් මනුෂායන්ට මිහිරි දියෙන් පුයෝජන ඇති කල්හි) ඒ කරදිය මිහිරිවේවා කියා හෝ නැතහොත් එසේ මිහිරිවීමට සුදුසුවූ යම්කිසි අන්දමකට සැලැස්වීමක් හෝ යෙහෝවඃ විසින් සිඬකරලා තිබෙනවා නම, යම්කිසිවෙක් මුහුදු දිය පානය පිණිස අතට ගත් කෙණෙහිම මිහිරිවීය යුතුයයි මවිසින් ගෙන හැර දක්වූ කල්හි ඊට පිළිතුරු වශයෙන් අප මිතුයා කියන්නේ කරදිය සහ මිරිදිය යන දෙකම ලෝකේ තිබෙන්ට ඕනෑය. ඒ දෙකෙන්ම සත්වයන්ට පුයෝජනය යනාදියයි. මේ කීම මගේ කීමට කිසිසේත් පිළිතුරු වෙන්නේ නැත. කරදිය සහ මිහිරිදිය යන දෙකම ලෝකයේ තිබෙන්ට

ඕනෑවා සැබෑය. නුමුත් මුහුදේ කරදිය මනුෂායන්ගේ පුයෝ-ජනය පිණිස පැමිණෙන කල්හි (හෙවත් ඔවුන්ට මිහිරි දියෙන් පුයෝජනය ඇතිකල්හි) ඒ කරදිය මිහිරි වෙන්ටෙයි කියා යෙහෝවඃගේ යමකිසි සැලැස්වීමක් තිබෙනවානම පානය පිණිස අතටගත් කෙණෙහිම මිහිරි විය යුතුමය. නුමුත් එබඳු මිහිරි සවභාවයකට පැමිණීමක් ලෝකයේ කිසිම තැනක ඇත්තේ නැති නිසා මුහුදු දිය ගැණ කර්තෘ කෙනෙක් ඇති බවක් ඔප්පු-වෙන්නේම නැත.

තවද මගේ කරදිය උපමාවෙන් ඔප්පු වෙන්නේ මැවුම්කාර යාගේ මැවිල්ලෙහි දෙෂයක් මිස ඊට කර්තෘකෙනෙක් නැති බවක් නොවේය කියා අප මිතුයා කියයි. මොහුගේ මේ කීමෙන් පැහැදිලිවෙන්නේ මැවුම්කාරයාගේ මැවිල්ලෙහි දෝස තිබෙන බවයි. එතකොට දෙෂ සහිත මැවිල්ලක් මැව්වාවූ ඒ මැවුම්කාරයාට සියළු බලය නැතිබව එයින්ම ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? සියලු බලය නැත්තාවූ කෙනෙකුට මෙබඳු මැවිල්ලක් මවන්ට බැරිබව නොතේරෙණ අහේතුව මොකද? මෝහ නමැති පටලයෙන් අප මිතුයා වැසි සිටින නිසා මේ සකාය කේරුම් නොයනවායයි හහිමි. තවද යෙහෝවා ජලය මැව බවක් බයිබලයේ සඳහන්ව නැතිබව මවිසින් ගෙණහැර දක්ව කල්හි ඊට පිළිතුරු වශයෙන් අප මිතුයා කියන්නේ පටන් ගැන්මෙහිදී දෙවියන් වහන්සේ අහසත් පොළවත් මැවූසේක යනු බයිබල් පදයෙන් ජලය මැවිබව ඔප්පුවෙනවාය කියාය. පොළව මැව්වාය, යනු වචනයෙන් පොළවට අයිති සියල්ලය කිව් තැන ජලයත් අයිතිවෙනවාය කියා පුදුම තේරවිල්ලක් විස්තර කළ බව මෙහි සිටින්නන්ට මතක ඇත. මොහුගේ මේ තේරීම කොයි ආකාරද කීවොත් පුරාණ සිටිය එක්තරා මිනිහෙක් භීනෙන් අභුරු කෑල්ලක් දකලා ඒක තෝරා දෙන්ටය කියා ලිදමුලගේ හන්නැද්දෙකුට කීවාම ඔහුගේ ඒ භීන තේරීමට වඩා වෙනසක් පෙනෙන්නේ නැත. ඉන්නිසා ඒ හන්නැද්දගේ තේරුම සැකෙවින් ගෙණහැර දක්වමි. ඒ මෙසේය. අභුරානම, කළුවාය, කළුවානම්, මගුරාය, මගුරානම්, රැවලාය, රැවුලානම්, බළලාය, කියා තේරුවාට වඩා වෙනසක් පෙනෙන්නේ නැත. මෙයාකාර බොරු තේරවිලි තමුසේලාගේ වල්ලෙ හාදයෝම පිළිගත්තවා මිස යමතම මොලේ ඇති කිසිවෙක් බාර ගත්තේ තැත. පොළව මැව්වාය කීවාම ජලය මැව්වාය කියා තෝරතවා තම ජලය මැව්වාය කියා කීවොත් පොළව මැව්වාය කියා නෝරන්ඩ ඕනෑය. මුබය පුළුස්සන්ටෙයි කීවාම අධො මුබය පිලිස්සුවාට වඩා වෙනසක් මේ තේරීමේ තිබෙදයි කියා කල්පනා කටයුතුයි. පොළව යෙහෝවඃ මැව්වාය කියා අප මිනුයා කී නමුත් එය කිසිවෙක් විසින් නොමැව් බවත් ඇතිව නැතිවන සදකාලික පරම්පරාවකින් යුක්ත බවත් බයිබලයේම සදහන්ව තිබේ. ඒ මෙසේය දේශතාකාරයාගේ පොතේ 1 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 4 වෙනි පදයේ ''පරම්පරාවක් පසුවීගොස් තවත් පරම්පරාවක් එන්නේය. නුමුත් පොළොව සදකල් පවතියි'' කියාද, එසේම එම පොතේ එම පරිච්ඡෙදයේ 9, වෙනි 10 වෙනි පදවලින් ''තිබුනු දේ වන්නේය. කළදේ දෙවනු කරණු ලබන්නේය. ඉරයට අළුත් දෙයක් නැත. මෙන්න මේක අළුතැයි කියන්ට දෙයක් ඇද්ද? ඒක අපට පළමුවෙන් ඉස්සර කාලේම තිබුනේය'' කියාද සඳහන්ව තිබෙන නිසා පොළව යෙහෝව: නොමැව්බව බයිබලයෙන්ම ඔප්පු වෙනවාය.

තවද මැවුම කාරයෙක් ඉන්න බවට ඇදහිය යුතු වැදගත් සාක්ෂියක් පෙන්වන්ටෙයි කියා මවිසින් කී කල්හි, යාවඤාවලට සාක්ෂයක් පෙන්වන්ටෙයි කියා මවසින් කි කල් හි, යාව්ඤාවලට උත්තර ලැබීම ජීවමාන දෙවිකෙනෙක් සිටින බවට ඉතා වැදගත් සාක්ෂියක්ය කියමින් ඊට සාක්ෂිකාරයෝ වශයෙන් ඇස්. ජී. ලී මැක්ලේ ගෞ. ඊ. පී. පොන්සේකා යන තුන්දෙනා පෙන්වයි. මේ තුන්දෙනාගේ සාක්ෂිය කොයි ආකාරද කීවොත් දීකිරට බළලුන්ගේ සාක්ෂියට වඩා වෙනසක් පෙනෙන්ට නැත. කිස්තියානි ආගම වෙනුවට පඩිලබන සමහරු ඒ ගැණ කෙසේ සාක්ෂි නොකියාවිද? මෙබඳු ලාමක කියමන් අප මිතුයා මේ සභාවේ සිටගණ කියන එකෙන් තේරුම් ගන්ට තිබෙන්නේ සභාවෙ සටගණ කයන චකෙන තෙරුළ ගන්ට තිබෙන්නේ ඒකාන්තයෙන්ම මැවුම් කාරයෙක් සිටින බවට වෛදානර්කාදී උත්තම ශාස්තුයකින් කිසිම සාක්ෂියක් පෙන්වන්ටම බැරිවමය. එසේ නොවෙනම එබඳු ආර්ය ශාස්තුයකින් සවල්ප මානුවූ සාක්ෂියක්වත් පෙන්වන්ට ඕනෑය. මැවුම් කාරයෙක් ඉන්න-වාය කියන මූඪ වචනය මිස ඒ ගැන කිසිම වැදගත් සාක්ෂියක් ලෝකේ ඇත්තේම නැතිබව මේ කාරණයෙන්ම ඔප්පු වූයේය. තවද අප මිතුයා, ජාතිවශයෙන් කල්පනා කරණ අතර කිස්තියානි තවද අප මිතුයා, ජාතිවශයෙන් කල්පනා කරණ අතර කිස්තියානි ජාතීන්ට දෙවියන් වහන්සේ විශෙෂ ලෙස ආශීවාද කර තිබෙන බව හස්තාමලකයක් මෙන් පෙනෙනවාය කියමින්, සියලුම රජවරු කිස්තියානි රජුන්ගේ බලයට යටත්ව සිටිනවාය කියෘකීබව මෙහි සිටින්නන්ට මතක ඇත. නමුත් මෙබඳු අහංකාර වචනයක් ඇසූ පළමුවෙනි වතාව මේකය. මේ නොබෝද මිතුයාලාගේ ඔය බල පහෙන් ජපන් ආණ්ඩුවට චීන යුද්ධය නවත්වන්ටෙයි කියා ආඥාකල කල්හි නුඹලා පස්කොටස පමණක් නො මුළු ලෝකේම ඉන්න රජවරු ආවත් යුද්ධ කරමහයි නිර්භීතව ජපන් ආණ්ඩුව කී බව ඉංගීසි පතු මාගියෙන් අපට දනගන්ට ලැබුනාය. ඉන්නිසා කිස්තියානි ජාතීන්ට දෙවියන් වහන්සේ විශෙෂ ලෙස ආශීවාදකර තිබෙනවාය, යන කීම බරපතල අඥාන කීමක්ය. මෙබඳු මූඪ වචනවලින් නුගත් ලෝකයා මුළාකරවන එක තදබල අයුත්තක්ය. ඉන්නිසා මින්මතු කවදවත් ජීවිතාන්තය දක්වාම මෙ බඳු අඥාන වචන නොකියන්ට හිතට ගත යුතුයි.

තවද අප මිනුයා, ලංකාවේ සියලුම බුඩාගමකාරයෝ කිස්තියානි ආණ්ඩුවක් යටතේ සිටිනවාය කියමින් දෙවියන් වහන්සේට අගෞරව කරමින් කථාකරණ සියල්ලෝම ගහ දමන්ට ඉංගීසි ආණ්ඩුවට බලය තිබෙනවාය. නුමුත් දේව ධම්යේ අන්දමට බුඩාගමකාරයින්ට ඉංගීසි ආණ්ඩුව අනුකම්පා කරණවාය කියා මහත්වූ අහංකාර මුසාවාදයක් දෙසාබෑ බව මෙහි සිටින කාටත් ඇහුනාට අනුමාන නැත. ඉංගීසි ආණ්ඩුව එනම මහා බිතානා ආණ්ඩුව කිස්තියානි ආණ්ඩුවක්ය කියා අහන්ඩ ලැබුනු පළමුවෙනි වතාව මේකය. මොහුගේ මේ කීම ඉංගීසි ආණ්ඩුව දනගත්තොත් ඒ ගැණ මොහුට සුදුසු දඩුවමක් නොකරාවිය කියා මට කල්පනාවෙන්නේ නැත. මක්නිසාද සව්සාධාරණවූ ඉංගීසි ආණ්ඩුව කිස්තියානි ආණ්ඩුවක්ය කියා පක්ෂහජනය කරණ අයුතු ආණ්ඩුවක් හැටියට ඇහවීම නිසාය. මෙයින් තේරුම් ගන්ට තිබෙන්නේ මොහු ඉංගීසි ආණ්ඩුව ගැණවත් හරියාකාර දනගැම්මක් නැති ලාමක මනුෂායෙක් බවය. මොහු මේ ගැණ කියාපු අනිත් වචනත් එලෙසින්ම තුවඡවූ නින්දිතවූ අඥාන කියමන්ය.

තවද අප ආදීන් විසින් ආශ්වාස කරනු ලබන වාතය යෙහෝවඃ විසින් කාර්බෝනික් ඇසිඩ නම විස වාතය සමග මිශුකළාය කියා අප මිතුයා කී හෙයින් එසේ මිශු කරපු බව ඔප්පුකරන්ටය කියා මවිසින් කී කල්හි එම කාරණය බයිබලයෙන් හෝ වෙනයම් ශාස්තුාදියකින් හෝ ඔප්පුකරගත නොහැකිව මුලින් කී එකඳ නැවත නැවතත් කියමින් සම්ථි වෛදාාාචාර්යයෙක් බෙහෙතක් කලවන් කරන්නාක් මෙන් වීෂ වාතය සමග ආශ්වාස වාතය යෙහෝවඃ විසින් මිශුකර තිබෙන බව ඔප්පු වෙනවාය කියා කියන්ට යෙදුන බව මෙහි සිටින කාටත් ඇහුනාට අනුමාන නැත. නුමුත් මොහුගේ මේ කිසි අර්ථයක් නැති බොල්කීම මිස එසේ යෙහෝවඃ වාතය මිශුකළ බව බයිබලයෙන්වත් වෙනයම් පොතකින්වත් ඔප්පුකළේ නැති නිසා එම කීම කිසිම ඤාණවන්තයෙකුට පිළිගන්ට බැරිය. මෙසේ ශබ්ද ශාස්තුාදියකින් ඔප්පුකරන්ට බැරිවූ කටට එන පල්විහිඑ කියමත් මෙබදු සභාවලදී වාාවහාරකරණ එක ඉතාම ලාමකකමක්ය. එපමණක් නොව යමකිසි ශබ්දශාස්තුාදියකින් හෝ බයිබලයෙන් හෝ එම කාරණය අප මිතුයාට ඔප්පු කරන්ඩ නොහැකිවූ හෙයින් මේ

වාදයෙන් මිතුයා සම්පූණියෙන්ම පැරදුන බව සියලු ලෝකයාම දැනගන්නවා ඇත. ඉන්නිසා අප ආදීන් විසින් ආස්වාස පුාස්වාස කරණ වාතය හයිඩුොජන් ආදී වායු වගී සමග සංයෝගවී සම්පූණි සුවය ගෙනදෙන වාතය හටගෙන තිබෙන්නේ යෙහෝවාගේ අනුභාවයකින් නොව ලොක ස්වභාවධම්ය එනම් සියලු සත්වයන්ගේම කුසලකම්ානුභාවය කරණකොටගෙණය.

ත්වද අප මිතුයා තෙල් ආදියෙහි තේජෝධාතුව අන්තගීතව තිබෙන නිසා එයින් මැවුම්කාරයෙක් සිටින බව ඔප්පු කරමැයි වියරු බස් රාසියක් කීකල්හි ඊට පිළිතුරු වශයෙන් ඒ අවශෙෂ දුවාවල තේජො ධාතුව ඇතුලත්ව තිබීමෙන් මැවුම්කාරයෙක් නැති බවත් එයින් ලොකයාට පැමිණෙන මහත්වූ විපත්ති ආදියත් දුක්වූ කල්හි, සවගියෙන් ගිණි එවා දුෂ්ටයන් යෙහෝවඃ විනාශකළ බවත්, එයින් ඔප්පුවෙන්නේ යෙහෝවඃ පාපයට මෛරකරණ බවත්ය, කියා අප මිතුයා කියන්ට යෙදුනු බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහුනාට අනුමානයක් නැත. මොහුගේ මෙ කථාවෙන් පැහැදිලි වෙන්නේ යෙහෝවඃ ලෝකයා විනාශකළාවූ වෛරක්කාරයෙක් බවයි. මේ ලෝකයේ තිබෙන ගින්දර් මදිවෙලා සවගීයෙනුත් ගින්දර ගෙණැත් ලොකයා විනාශකළා නම් ඔහුට වඩා වෛරක්කාරයෙක් තවත් මේ ලෝකයේ ඇතිවෙන්ට පුළුවන්ද? මෙබඳු වෛරකරණ විනාශකාරයෙක් සුඩවන්තයෙක් වත් මහෝත්තම කරුණාවන්තයෙක්වත් වෙන්ට පුළුවන්දයි කියා කල්පනා කටයුතුයි. එබඳු අකරුණාවන්ත අසුඩ වෛරක්කාරයෙක් මැවුම්කාර දෙවිකෙනෙක් නොවන බවත් ආරක්ෂාකාරයෙක් නොවන බවත් කල්පනා නො-වෙන්නේ මොන අහේතුවකින්ද? ''කෝපය (එනම් වෛරය) අඥාණයන්ගේ ලැපැත්තේ වසන්නේය'' කියා දේශනාකාර-යාගේ පොතේ 7 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 8 වෙනි පැයේ සඳහන්ව තිබේ.

මේ බයිබල් පදයේ අන්දමට යෙහෝවාගේ ලපැත්තේ එනම් හෘදයෙහි කෝපය හෙවත් වෛරය පවතින නිසා ඔහු අ දොන-යෙක් බව ඔප්පුවෙන්නේ නැද්ද? මෙබදු අදොනයෙක් මැවුම්කාර දෙවිකෙනෙක් කියා අදහනවාට වඩා මහත්වූ අදානකමක් තවත් මේ ලොකයේ තිබෙන්ට පුළුවන්ද? ඉන්නිසා මෙබදු වෛරකරණ විනාසකාර අදහන මැවුම්කාරයෙක් ලෝකයේ කිසිම තැනක ඇත්තේ නැති බව නුවනින් විමසා බලා ඒ මීථාහ ලබයිය සිතෙන් දුරුකර දමා ලොහ ද්වේෂ මොහාදි සියලු ක්ලෙශයන් මූලොච්ඡින්න කිරීමෙන් අතිපරිශුද්ධභාවයට පැමුනුනාවූ දෙවාතිදෙවවූ සමාක්සම්බුඩ සව්ඥ රාජොත්තමයානන් වහන්සේ අදහාගැණීමෙන් දෙලොවින්ම උතුම්වූ සැපකට පැමිනෙන්ට උත්සාහ කටයුතුයි. මෙතෙකින්

අපමිතු සී. සිල්වා මහත්මයාගේ කථාවට උත්තරදී නිමවා මෙතැන් පටන් මාගේ මිතුවූ ඊ. පී. පොන්සේකා පාදිලි උන්-නාන්සේගේ කථාවට උත්තර දෙන්ට පටන් ගන්නෙමි. මිතුවරුණි,

මගේ පළමුවෙනි පුශ්නය බයිබලය ගැණ කාරණා නොදත් කමින් කීවාවූ එකක්ය කියා මේ පාදිලි උන්නාන්සේ කී බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහුනාට අනුමාන නැත. මුන්නැහේ මෙසේ ගර්ජනා කරන්නේ ඒ පුශ්නය මවිසින් උපදවාපු එකක්ය කියා තිතාගණයි. නුමුත් ඒ පුශ්නය උපදවාපු තැනැත්තා කවද කියා දැන් මේ සභාවට කියාදුන්නාම බයිබලය ගැණ නොදත් කමින් ගර්ජනාකරන්නේ මුන්නැහේද උන්නැහේද කියා කමින් ගර්ජනාකරන්නේ මුන්නැහේද උන්නැහේද කියා ලෝකයාට තේරුමගන්ට පුළුවන්වේය. ඒ පුශ්නය පණ්ඩිතවූ බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේ විසින් උපදවාපු එකක්ය. ඉතින් බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේත් මේ පාදිලි උන්නාන්සේත් යන දෙදෙනාගෙන් බයිබලයේ කාරණා වඩා හොදට දනගණ සිටියේ කවරෙක්ද කියා විනිශ්චය කිරීම ලෝකයාට භාරකරමි. බිෂොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේට වඩා මේ පාදිලි උන්නාන්සේ බයිබලයේ කාරණා දනගණ සිටිනවානම මුන්නැහේට ලෝඩ බිසොප් තනතුර නොදෙන කරුමය මොකද? කටින් කොපමණ අනුවණ අහංකාරකම දෙඩුවත් තමබිගේ තරම තොප්පියෙන් දනෙයි කීවාක් මෙන් ඔය කොපමණ උඩහකම දෙඩුවත් බිසොප් කොලැන්සෝගේ පය තමබිගේ තරම තොප්පියෙන් දනෙයි කීවාක් මෙන් ඔය කොපමණ උඩභුකම් දෙඩුවත් බිසොප් කොලැන්සෝගේ පය වැකුණු ධූලි ඇටයකට සමාන කරන්ට පුළුවන් පෘදිලි කෙනෙක් අද මිහිපිට ඇත්තේ නැත. ඉන්නිසා මේ පෘදිලි උත්නාන්සේගේ කථාවේදී යම්පමණ අපමණ වචන වාවහාර කළා නම් එම සියල්ල දන් මොහුගේම හිසපිට වැටුණු බව මෙහි සිටින කාටත් වැටහුනාට අනුමාන නැත. බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේ-ටත් වඩා හපනෙක් බව අභවන්ට හිතාගණ මෙසේ ගාරෝඩි වචන කීවේවී නුමුත් එම පුශ්නය කුමක්ද කියාවත් මොහුට තේරුම් නොගිය බව මොහුගේ එම පලාප කථාවෙන්ම පැහැදිලි වෙයි. ඒ බව මේ මතු දක්වන කරුණුවලින් ඔප්පුවේ. මෙම ලංකාවේ වැදිපත්තුවේ සිටින වැද්දන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගන්ට මත්තෙන් උඩරට සිංහල රජ-කෙනෙක් සිටියාය, කියා යමෙක් කියනවානම එය කියන්ට ඔනා ඔවුන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගත්තායින් කෙතෙක් සටයාය, කයා යමෙක් කියන්වානම එය කියන්ට ඕනෑ ඔවුන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගත්තායින් පසුව බව යම්තම් සිහිමොලේ ඇති ලමයෙකුට පවා තේරුම් යනවා සත්තකය. ඔවුන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගන්ට මත්තෙන් නම් එසේ වාවහාර කරන්ට පුළුවන් කමක් නැත. මක්නිසාද එම වැද්දන් ඉංගීසීන් විසින් ආණ්ඩු කරණු ලබාවිද නැද්ද කියා ඊට පළමුවෙන් සිටියාවූ කෙනෙකුට

දුනගන්ට බැරුවා පමණක් නොව වාවහාරයටද හාත්පසින්ම වැරදි නිසාය. එසේම උත්පත්ති පොතේ 36 වෙනි පරිචඡෙදයේ 31 වෙනි පැයෙන් පෙනෙන ''ඊශුායෙල්ගේ පුුුුුයන් කෙරෙහි යම් රජෙක් රජකරන්ට පූව්යෙන් ඒදෙම් දේශයෙහි රජකළ රජවරු නම් මොවුන්ය'' යනු වගන්තිය කොයි පුකාරයකින්වත් මෝසෙස්ට ලියන්ටම බැරිය. මක්නිසාද එම කාලයේදී ඊශුායෙල් පුතුයන් යම්කිසි රජෙක් විසින් ආණ්ඩු නොකළ නිසාද ඔවුන් වැද්දෝ මෙන් සේරිචාරීව වනාන්තරවල වාසයකළ නිසාද කිසිම රජෙක් විසින් ආණ්ඩු නොකර සිටින්නාවූ පිරිසක් ගැණ එසේ වාවහාර කරණ සිරිතක් ලොකයෙහි නැති නිසාද මෝසෙස්ට එම වගන්තිය ලියන්ට බැරුවා සත්තකය. නිදර්ශනයක් නම්, මම හිරගෙයි වැටෙන්ට මත්තෙන් කොළඹ සිටියාය කියා යමෙක් කියනවා නම් එසේ කියන්නේ ඔහු තිරගෙයි වැටුනාට පසු කාලයකදීමය. එය මිස ඔහු තිරගෙයි වැටෙන්ට මත්තෙන් එසේ වාාවහාර කරන්ට පුළුවන් කමක්වත් එසේ වාාවහාර කරණ සිරිතක්වත් ඇත්තේම නැත. එසේම ''ඊශුායෙල් පුතුයන් රජුන් වීසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගන්ට මත්තෙන්'' යන වචන වාාවහාරයට එන්නේ ඔවුන් එක රජෙක් වීසින්වත් ආණ්ඩුකරන්ට පටන් ගත්තායින් පසුව බව ලෝක-යෙහි වචන වාචිහාරය දත් ළමයෙකුට පවා තේරුම යන කාරණයක්ය, මේ කාරණය මගේ පළමු වෙනි පැයේදී ඕනැවටත් වඩා පැහැදිල්ලෙන් විස්තර කර දුන්නා ඇත. එම විස්තරය ගැණවත් ඒ ගැණ දැක්වූ නිදර්ශනය ගැණවත් මේ පාදිලි උන්-නාන්සේ කිසිම උත්තරයක් නොදී නිකමම මෝසෙස්ට එසේ වාාවහාර කරන්ට පුළුවන් කියා කියයි. නුමුත් එසේ වාාවහාර කරන්ට පුළුවන් බවට කිසිම හේතු උදහරණාදීයක් දක්කුවේ නැත. ඉන්නිසා මොහුගේ එම කීම කොහෙත්ම පිළිගන්ට බැරිය. ඒසව සහ යාකොබ් සහෝදරයෝ දෙන්නෙක් බවත් ඔවුන්ගේ පියා ඊසාක් බවත් මොහු කියයි. මේ නැදැකම පෙන්නාදීම එම පුශ්නයට පිළිතුරු නොවේ. ඊට පිළිතුරු නම් එසේ වාාවහාර කරන්ට පුළුවන් බවට ඇදගිය යුතු වැදගත් හේතු උදහරණාදීය දක්වීම සහ එසේ වාාවහාර කරණ බව විදාහමාන කරුණුවලින් පෙන්වාදීමය. ඒ කිසිත් නැතුව නිකම්ම එසේ වාාවහාර කරන්ට පුලුවන කියා කියන එක ඉතා මහත් ලාමක කමක්ය. තවද මෝසෙස්ගේ කාලේදී යාකොබ්ගේ පරම්පරාවේ අයට රජවරු නොසිටිය බව මෝසෙස් ලියා නොතිබුනා නම් සමහරවිට අපටත් මුල පටන් රජවරු ඇතුව සිටියායයි පසු කාලවල සිටි ඊශුායෙල් පුතුයින්ට වැරදි ලෙස අහංකාර කල්පනා ඇතුව සිටින්ට පුලුවන්කම තිබුනා ඇත, කියා මේ පාදිලි උන්නාන්සේ කියයි. මොහුගේ මේ කීමේ

තිබෙත පුයෝගකාරකමේ මහත මෙහි සිටින්නාවූ සිහි නුවණ ඇති කාටත් තේරුම් යනවාට අනුමාන නැත. උත්පත්ති පොතේ 36 වෙනි පරිව්ඡෙදයේ 31 වෙනි පදය ලියා තිබෙන්නේ යාකොබගේ පරම්පරාවේ අයට මෝසෙස්ගේ කාලයේදී රජවරු නොසිටිය බව ඇහවීමටය කියා ලෝකයා මුලාකරවන්ට උත්සාහ කරණ බව පෙනේ. එම 31 වෙනි පදයේ ''ඊශුායෙල් පුතුයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගන්ට මත්තෙන්'' කියා කිසිසේත් වාවහාරයට යෝගානුවූ එම වචන නොලීවාට මෝසෙස් රජෙක් නොවන බව සියලුදෙනාම දන්නා නිසා ඔහුගේ කාලයේදී ඊශුායෙල් වරුන්ට රජෙක් නොසිටිය බව දනගැණීම එපමණ අමාරු වැඩක් නොවෙය.

එසේම මෝසෙස්ගේ කාලයේදී ඔහුට මොන අන්දමකින්වත් වාාවහාර කරන්ට නුපුලුවන්වූ ''ර්ශායෙල පුනුයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගන්ට මත්තෙන්'' යන වචන නොලීවාට ඒදෙම්වරුන්ට එම කාලේදී රජවරු ඇතුව සිටිය බව ලියා තබන්ට බැරිකමක් නැත. කොටින්ම එම 31 වෙනි පදය මෝසෙස් විසින් ලීවා නම් එය මෙසේ විය යුතුය. ''ඊශුාලිතයන් මගේ යටතේ සිටින මෙම කාලයේදී ඒදෙම් රටේ සිටින රජවරු මොවුන්ය'' කියාය. මෙසේ වාාවහාරාණුකූලව ලියා තිබෙනවා නම් එම 31 වෙනි පදය ගැණ අපට කිසිම වාද්යක් නැත. නුමුත් එම පදයේ ''ඊශුායෙලිතයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන් ගන්ට පූච්යෙන්'' කියා පූච්කාලය ගැණ කල්පනා කොට ලියා තිබෙන හෙයින් එය මෝසෙස් විසින් නොලී බවත් ඔහු මැරී අවුරුදු දහස් ගණනකටත් පසු සාමුවෙල්ගේ කාලයේදී නොහොත් (ඇස්රාගේ කාලයේදීම) ලියවෙන්ට ඕනෑය, යන බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේගේ කීම ඒකාන්ත සතායක්ය. මේ පාදිලි උන්නාන්සේගේ කථාවෙන්ද උන්නැහේගේ එම කීම වඩ වඩා ස්ථිර වුනාය. ඒ මෙසේය– මෝසෙස්ගේ කාලයට අවුරුදු දහස් ගණනකට පසු ඊශාමයල් පුනුයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩු කරනු ලැබූ කාලේ සිටි ඇස්රා නම් අය විසින් ලියනලදයි පිළිගෙණ තිබෙන ලේකම් පොතේ මේ පරම්පරා ගැණ සඳහන් කරණ අතර පළමුවෙනි ලේකම් පොතේ 1 වෙනි පරිචඡෙදයේ 43 වෙනි පදේ සඳහන්වූ වචනම උක්පත්කි පොතේ 36 වෙනි පරිචඡෙදයේ 31 වෙනි පදයේ සඳහන්ව තිබෙන බව මේ පාදිලි උන්නාන්සේ බයිබලයෙන් පෙන්නා දුන් බව මෙහි සිටින කාටත් මතක ඇත. මෙයින් පැහැදිලි වෙන්නේ ලේකම් පොතේ තිබෙන වගන්තිය උත්පත්ති **ලපාතේ ලියාගණ තිබෙන බවය. එවිට ලේකම් පොත** ලීවාටත් පසු උත්පත්ති පොත ලියාපුබව ඔප්පුවේ. එතකොට පණ්ඩිතවූ බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේගේ කීම එනම උත්පත්ති

පොක මෝසෙස් විසින් නොලිව් බව මේ පෘදිලි උන්නාන්සේගේ කථාවෙන් වඩ වඩා ඔප්පුවුනා නොවේද? ලේකම් පොතේ ඒ වගන්තිය එලෙස සදහන් කිරීම වාවහාරයට අනුකූලය, මක්නිසාද ලේකම් පොත ලියන කාලේදී ඊශාලිතයන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන්ගෙණ තිබුනු නිසාය. නුමුත් මෝසෙස්ගේ කාලයේදී ඔවුන් රජුන් විසින් ආණ්ඩුකරන්ට පටන් ගෙණ නොතිබුනු නිසා මෝසෙස්ට එසේ සදහන් කරන්ට පුළුවන් කමකුත් නැත. වචන වාවහාරයේ පුකාරයට එසේ යෙදෙන්නේත් නැත, ඉන්නිසා මේ පෘදිලි උන්නාන්සේගේ කථාවෙන් බිසොප් කොලැන්සෝ උන්නැහේගේ කීම වඩ වඩා ස්ථීරවුනා සත්තකය. මෙසේ මවිසින් ගෙණහැර දක්වූ පුශ්නය බයිබලයෙන්ම ස්ථීරකර දුන්නිසා මේ පෘදිලි උන්නාන්සේට අනේක වාරයක් පුශංසා කරමි. නුමුත් අප මිනු සී. සිල්වා උන්නැහේට මේ පුශ්නවලට උත්තර දෙන්ට නොහැකි නිසා මේ පෘදිලි උන්නාන්සේ ඊට උත්තර දෙන්ට ඇමිත් මේ කාරණය ගැණ මෙතනදී මට හොඳ කවියක් කියන්ට මතක් වුනාය ඒ කවිය මෙන්න.

වැ ට ක් බැඳුමට රිටක් කැපුකල කැත්ත කඩතොඑවී ගියා මොකක් වත් සකි කපාගන්නට ඒ නිසා බැරිවී ගියා එ ක ක් කඩතොඑ මකාගන්නට ගොසින් මට උනු කා රියා දෙ ක ක් කඩතොඑ සද දුන්නයි ඉඳුරුවේ ආචා රියා

මේ පෞරාණික උපදේශ කාවාය අප මිතු සී. සිල්වා මහත් මයාට මේ වේලාවේදී කල්පතාකරන්ට වටීවිය. ඉන්නිසා මගේ පළමුවෙනි පුශ්නය මේ පාදිලි උන්නාන්සේ විසින් දුනනාවූ උත්තරවලට මේ පුකුහුත්තර සැහේය කියා කල්පතා-වෙන නිසා මේ ගැණ මීට වඩා කාලය මීඩංගුකරන්නේ නැතුව දෙවෙනි පුශ්නයට දුන්නාවූ උත්තර වලට පුකුහුත්තර දෙන්ට පටන් ගන්නෙමි.

## මිතුවරුණි,

මේ පාදිලි උන්නාන්සේ මගේ දෙවෙනි පුශ්නයට උත්කර වශයෙන් කළ කථාව පුයෝග සහිත මුසාවාදයක්ය. ඒ බව මීන් මතු දක්වන කරුණුවලින් මේ සභාවට හොදාකාර තේරුම් ගත්ට පුළුවන් වෙනවා ඇත. මේ පාදිලි උන්නාන්සේ මගේ දෙවෙනි පුශ්නයට දුන්නු උත්කර මෙසේය. ''මෝසෙස් අමෝරිවරුන්ගේ සීහොන් රජ සහ බසන් තීඔග් රජද මරා ඔවුන්ගේ රටවල් අයිතිකරගත් බව කියමින් දෙවියන් වහන්සේ යම්සේ මෝසෙස් ලවා ඉහතකී වගියන් විනාශ කරවා ඔවුන් දේශයෙන් වමනයකර දමූවාක් මෙන් නැතිකළාද, එසේම ඊශුායෙල් පුනුයෝ අපවිතුදේ කරණවානම් ඔවුන්වත් නැතිකරණ බව දෙවියන් වහන්සේ පුකාශකර කීබව අපට පෙනෙන්ට තිබෙනවාය'' කියාය. මේ පුයෝග උත්තරය මොහු කියන්නේ ලෙවී කථාව නම් පොතේ 18 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 27 වෙනි පදය ගැණය, ඒ පදය මෙසේය ''තොපට පූව්යෙන් එහි (එනම් කානාන් දේශයෙහි) සිටියාවූ ජාතීන් දේශය විසින් වමනයකර දමූවාක්මෙන් තොප වමනය කර නොදමන පිණිස මාගේ පනත් සහ නියෝගවල් රකිව්'' යනුය. මේ වගන්තිය මොසේස් සීහොන් රජ සහ ඔග්රජ ආදී රජදරුවන් මරා අල්ලාගත් මෝවබ් දේශය සහ අගේාබ්දේශය ආදී දේශාන්තරවල් ගැණ යෙහෝවා විසින් කියන්ට යෙදුනු වගන්තියක් නොවෙය. කානාන්දේශය ගැණම පමණක් කියන්ට යෙදුන වගන්තියක්ය. ඒ බව අපට බයිබලයෙන්ම ඔප්පුකරන්ට පුළුවන.

එය මෙසේය ලෙවී කථාව නම් පොතේ 14 වෙනි පරිචඡෙදයේ 33 වෙනි පදය දක්වා පුවේසමෙන් කියවාගණ යන කල එය පැහැදිලිව දනගන්ට තිබේ. එහි (එනම් 33 වෙනි පදයෙහි) මුලටම ''තොපගේ බුත්තිවිදීමට මා විසින් දුන්නාවූ කානාන් දේශයට තොපි එන කල්හි තොපට හිමි දේශයෙහි (එනම් කානාන්දේශයයෙහි) ගෙයක කුෂ්ටරෝගය තබන්නෙම නම් ගෙය ඇත්තා අවුත් ගෙයි රෝගයක් තිබෙන බව මට පෙන්වන්නේයයි පූජකයාට කියයුතුය'' යනාදී වශයෙන් කුෂ්ට පනත පුමේහ පනත ආදී අණපනත් දක්වාගණ අවුත් 18 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 27 වෙනි පදයෙන් දක්වන්නේ ''තොපට පූවියෙන් එහි (එනම් කානාන් දේශයෙහි සිටියාවූ ජාතීන් දේශය විසින් වමනයකර දමුවාක් මෙන් (හෙවත් දේශයන් විනාශකර දමූවාක්මෙන්) තොප වමනයකර නොදමන පිණිස මාගේ පනත් සහ නියෝගවල් රකිව්, තොපට පූවියෙන් දේශයෙහි විසූ මනුෂායෙන් මේ සියලු පිළිකුල් දේවල් කොට දේශය කිළටු කළෝය'' කියාය.

ඉතින් මෙහි ඉහත දක්වූ බයිබල් පදවලින් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු වෙන්නේ ඒ 27 වෙනි පදය යෙහෝවඃ විසින් කියා තිබෙන්නේ ඊශායෙල් පුතුයන් කානාන් දේශයට ගියායින් පසු එම දේශය ගැනම බවය. මෝසෙස් ඊශායෙල් පුතුයන් කානාන් දේශයට යන්ට මත්තෙන් මෝවබ් දේශයේදී එනම් එම දේශයට අයත් වනාන්තරයේදී මැරුණු නිසා ඔහුට එම වගන්තිය මොන අන්දමකින්වත් ලියා තබන්ට නොහැකි බව මවිසින් කිසිවෙකුට බිඳහෙළිය නොහැකි විශිෂ්ට කරුණුවලින් ගෙණහැර දක්වූ කල්හි මේ පාදිලිඋන්නාන්සේ ඒ ගැණ කියන්නේ මෝසෙස් අල්ලාගත් පද්සාන්තරවල සිටිය මිනිසුන් විනාසකළාවාගේ ඊශායෙල් පුතුයෝත් විනාසකරණවායි කියා යෙහෝවඃ කීවාය

කියාය. මොහුගේ මේ කීමේ තිබෙන පුයෝගකාරකමේ මහත මෙහි සිටින සියලුදෙනාටම දන් වැටහී ගියාට අනුමාන නැත. එම 27 වෙනි පදයේ යෙහොව: විසින් කියාතිබෙන්නේ මෝසෙස් විසින් අල්ලාගත් එම රටවල් ගැණවත් ඔහු විසින් විනාසකළ එම සේනාවල් ගැණවත් නොවන බව මෙහි ඉහත දැක්වූ බයිබල් පදවලින් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුඋනා ඇත. තොපට පූව්යෙන් මේ කානාන් රටේ සිටිය මනුෂායන් විනාසකළා වාගේ තොපිත් විනාසකර නොදමන්ට නම් මාගේ ආඥවන් රක්ෂාකරපල්ලාය, කියා යෙහෝවඃ විසින් ඊශුායෙල් පුතුයන්ට කීවා සැබෑනම්, එම වචන කියවෙන්ට ඕනෑ ඔවුන් කානාන්දේසයට ගියායින් පසුව බව නොතේරෙණ අඥණයෙක් මේ ලෝකයේ ඇති වෙන්ට පුළුවන්ද? මෙසේ ඔවුන් කානාන්දේසයට ගියායින් පසු යෙහෝවඃ විසින් කියන්ට යෙදුනු වචන මෝසෙස්ට ලියා තබන්ට පුළුවන් කමක් නැත. මක්නිසාද මෝසෙස් එම කානාන්දේසයට නොගිය නිසාද ඔහු එහි යන්නේ නැත කියා ද්විතීය වාකා නම් පොතේ 1 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 37 – 38 වෙනි පදවලින් යෙහෝවඃ දිවුරුම්පිට කියා තිබෙන නිසාද ඊශුායෙල් පුතුයන් එම කානාන්දේසයට යන්ට මත්තෙන් ඔහු පිස්ගානම් කන්ද මුදුනේදී කාලකියා කළ නිසාද එම 27 වෙනි පදය මෝසෙස්ට කවර කාලේකවත් ඔහුගේ පොතේ ලියා තබන්ට බැරුවා සත්තකය. මෙසේ එක පදයක් ඔහු ලයා තබනට බැරුවා සතතකය. මෙසේ එක් පදයක් ඔහු විසින් තොලිව්බව ඔප්පුවෙනවා හා සමගම එම ලෙවී කථාව නම පොත වංචාවෙන් ලියාගත් බොරු පොතක් බවත් කිස්තියානි ආගම සම්පූණී බොරුවක් බවත් ඔප්පුවී ඉවරය. ඉන්නිසා මාගේ දෙවෙනි පුශ්නයට මේ පෘදිලි උන්නාන්සේ විසින් දුන්නාවූ උත්තර වලට මේ පුතුහුත්තර සැහේය කියා කල්පතා වෙන හෙයින් මෙපමණකින් නවත්වා මෙතැන්සිට මගේ තුන්වෙනි පුශ්නයට දුන්නාවූ උත්තර වලට පුතාුුත්තර දෙන්ට පටන් ගන්නෙමි.

## මිතුවරුණි,

මේ පාදිලිඋන්නාන්සේ මගේ 3 වෙනි පුශ්නයට දෙයාකාර යකින් උත්තර දෙකක් දුන් බව මෙහි සිටින්නන්ට මතක ඇත. ඉන්නිසා එම උත්තර දෙකටම ඉතා කඩිනමින් පුතුපුත්තර දෙන්නෙමි. එබැවින් පළමුකොට මගේ 3 වෙනි පුශ්නය නැවතත් සංක්ෂේපයෙන් කියාදෙමි. ගණන් කථාව නම් පොතේ 15 වෙනි -පරිච්ඡෙදයේ 32 වෙනි පදයෙහි ''ඊශායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයේ සිටිද්දී සබත් දවසෙහි දර රැස්කරණ මනුෂායෙකු දක ඔහු ආරොන්ද මෝසෙස්ද සියලු සභාවද ලහට ගෙණායේය'' කියා දක්වා තිබේ. ඉතින් මේ 32 වෙනි පදය මෝසෙස් විසින්

ලීවා නම් ''වතාන්තරයේ සිටිද්දී'' යන අතීත කාලික පූව්කියා පදය ලියන්නේ නැතුවා සත්තකය. මක්නිසාද වර්තමාන කාලයේදී සිඩවූ කාරණයක් අතීත කියාවකින් ලියන සිරිතක්වත් වනාන්තරයේ ඉදගතම වනාන්තරයේ සිටිද්දීය, කියා වාංචහාර කරණ සිරිතක්වත් ඇත්තේ නැති නිසාය. අපි කොළඹ සිටිද්දී ඉරිද දව<del>ංස්</del> රක්ෂාව කරණ මිනිහෙක් දුටුවාය කියා යමෙක් කියනවානම් එසේ කියන්නේ ඔහු කොළඹින් වෙන පළාතකට ගියායින් පසුව බව නොදන්නාවූ මෝඩයෙක් මේ ලෝකයේ ඇතිවෙන්ට නුපුළුවන. එසේම ඊශායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයේ සිටිද්දී සබත් දවසෙහි දර රැස්කරණ මනුෂායෙක් දුටුවාය, කියා වාාවහාර ුකරන්නේ ඔවුන් වනාන්තරයෙන් වෙනින් පලාතකට ගියායින් පසුව බව නොතේරෙන අඳෙනයා කව්ද? මෙසේ එම 32 වෙනි පද්යෙන් ඔප්පුවෙන්නේ එම පද්ය ඊශුායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයෙන් අහක්ව වෙනින් පලාතකට ගියායින් පසුව ලියන්ට යෙදුනු බවය. ් නුමුත් ඊශායෙල් පුනුයෝ වනාන් -තරයෙන් අහක්ව යන්ට මත්තෙන් මෝසෙස් මැරුණු නිසා ඔහුට එම 23 වෙනි පදය නොහොත් ගණන් කථාව නම් පොත කිසිසේත් ලියන්ටම බැරිබව කිසිවෙකුට බිඳහෙලිය නොහැකි විශිෂ්ට කරුණුවලින් දක්වූ කල්හි ඊට උත්තර වශයෙන් මේ පාදිලි උන්නාන්සේ කියන්නේ ''මෝසෙස් වනාන්තරයේ ඉදගෙණ එසේ ලීවාට ඇති වරද මොකදැයි කියා අපෙන් අසමින් හොරෙක් පන්සල තුලට විත් අප ීමිතු උන්නාන්සේගේ ඇබිත්තයාට ගසා ඔළුව පැළුවොත්, ඒ බව මුන්නාන්සේ පන්සල තුල ඉඳගණ මගේ ඇබිත්තයාට පන්සල තුළේදී නොරු ගසා ඔළුව පැළුවායයි පොලීසියට ලියා ඇරියාම, පන්සලේදී සිදුවූදේ පන්සලේ ඉඳ ලිවීම වාාවහාරයට නුසුදුසු බැවින් මෙය උන්නාන්සේගේ ලියුමක් නොවේයයි ඉන්ස්පැක්ටර් කියාවිද ?'' කියාය. මුන්නැහේගේ මේ ගුාමොාපමාවේ තිබෙන වැරැද්ද මුන්නැහේටම් නොතේරී කියනවාද, නැතහොත් මේ මහත්වූ පිරිස මුලාකරවන අදහසින් මෙසේ කියනවාදශී නොදනිමි. ඒ කෙසේ වෙතත් මේ උපමාවේ තිබෙන වැරැද්ද පෙන්වාදීම මගේ යුතුකමක්ය. පන්සල තුලේදී හොරු ගසා ඔළුව පැළුවාය කීම විාවහාරයට යෝගා නුමුත්, එබඳු වියවුලකදී අපි කොළඹ සිටිද්දී මගේ ඇබිත්තයාට ගසා ඔළුව පැළුවාය, කියා පොලීසියට ලියා ඇරියොත්, පලයන් පිස්සා පසුගිය කාලේදී සිඬවුනු කාරණ දන් ලියා එවන්නේ කුමටදැයි කියා ඉන්ස්පැක්ටර් මනාකියාවිද්? එසේම, ඊශුායෙල් "පුතුයෝ වනාන්තරයේ සිටිද්දී ඉරිදු දවසේ දර රැස් කරණ මනුෂායෙක් දුටුවාය, කියා වාාවහාර කරන්නේ ඔවුන් වනාන්තරයෙන් ෘපුල්වය. වෙනින් පලාතකට ගියායින් පසුව බවත් ''සිට්ද්දී'' යන අතීත

කාලික පූව්කියා පදයෙන් පුකාශකරන්නේ පසුගිය කාලයේදී සිඩවූ කාරණයක් බවත් නොතේරෙණ බත් කන පිස්සා කවද? ''ඒ 32 වෙනි පදයේ ඊශුායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයේ සිටිද්දී'' යන වගන්තිය ''කොළඹ සිටිද්දී'' යන උපමාවට කාලදේශාදී සව්පුකාරයෙන්ම සමානවා මිස ''පන්සල තුලේදී'' යන මුන්නැඟේගේ ගුාමෙහාපමාවට කොයි පුකාරයකින්වත් සමාන කරන්ට පුළුවන් කමක් නැත. මක්නිසාද, යම්කිසි පුදේශයක් ගැණ කරණ වාාවහාරයට සම්පුණියෙන්ම විරුඩ නිසාය.

නුමුත් මේ පාදිලි උන්තාන්සේ යම්කිසි රටක් ගමක් ගැණ කරණලද වාවහාරය ගෙයක් දෙරක් ආරාමයක් ගැණ කරණ ලද වාවහාරයට සමාන කරන්ට හිතාගණ කරණ මේ කථාවේ තිබෙන පුයෝගකාරකමක මහත මේ පිරිසට තේරුම් ගියාට අනුමාන නැත. ඒ 32 වෙනි පදයෙන් පෙනීයන හිමවත් පුදේශය සම්බන්ධ අතීත වාවහාරය පන්සලක් ගැණ පවත්වන කථා මාතුයකට සමාන කරන්ට උත්සාහ කරණ මුන්නැහේගේ මේ පුයත්නය සම්පූණි කෛරාටික කමක්ය. මෙසේ ලෝකයාට එකහෙලා අසුවෙන පුයෝග උත්තර නොදීමට ඔය පුශ්නයට උත්තර දෙන්ට බැරිය කීවා නම් මීට වඩා කොපමණ නම්බුද? ඉන්නිසා මුන්නැහේගේ උත්තරයේ පළමුවෙනි කොට්ඨාශයට මේ පුතුනුත්තර සෑහේය කියා කල්පණාවෙන හෙයින් මෙතැන් සිට දෙවෙනි කොටසට උත්තර දෙන්ට පටත්ගන්නෙමි.

ඒ මෙසේය-අප මිනු පාදිලි උන්නාන්සේගේ දෙවෙනි උත්තරයේ පටන්ගැන්ම මෙසේය. ''එය වනාන්තරයේ ඉදගණ ලියාපු බවක් බයිිබලයේ කොහෙත්ම සඳහන්ව නැති දෙයක් ඇතිසේ පෙන්වීම මුසාවාදයක් නොවේද? කියාය. මුන්නැහේ මෙබඳු විපරීත වචන කියන්නේ සාතන් නම් යක්ෂයා ඔලුවට වැහිලාය කියා මට දැන් කල්පනා වෙනවාය. එසේ නොවේ නම් අපි නොකීවාවූ දෙයක් කීවාය කියා කියන්ට කිසිම හේතුවක් නැත. එය එනම් ඒ 32 වෙනි පදය මෝසෙස් වනාන්තරයේ ඉදගණ ලිවාය කියා අපි කීවේ නැත. අප කීවෙත් කියන්නෙත් එම 32 වෙනි පදය වනාන්තරයේ ඉඳගණ ලිවාය කියා අපි කීවේ නැත. අප කීවෙත් කියන්නෙත් එම 32 වෙනි පදය වනාන්තරයේ ඉඳගණ ලියාපු ලියවිල්ලක් නොවේය. වනාන්තරයෙන් අහක්ව ගියායින් පසු ලියාපු ලියවිල්ලක්ය කියාය. ඉතින් ඊශායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයෙන් අහක්ව ගියායින් පසු ලියාපු එම 32 වෙනි පදය නොහොත් ගණන් කථාව නම් පොත කොයි පුකාරයකින්වත් ලියන්ට නුපුළුවන් බවය. තවද ''ඊශායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයෙන් පිටත්ව යන්ට පුථම මෝසෙස් මැරුණය කීම මුසාවාදයක්ය කියාද, මෝසෙස් මෝවබ් රටේ බොහෝ කල් වාසයකොට එහිදී මැරුණාය කියාද, ගණන්

කථාව නම් පොතේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ සඳහන්ව තිබෙන කරුණු මෝසෙස් පොතක සටහන්කර ලීවේ පසුකර ගණ ආ වනාන්තර එකකදීවත් නොව මෝවබ් දේශයේදීවාට අනුමාන නැත'' කියාද මේ පෘදිලි උන්නාන්සේ මෙහිදී කියන්ට යෙදුනු බව මෙහි සිටින්නන්ට ඇහුනාට අනුමාන නැත. ඉන්නිසා මුන්නැහේ ගේ මේ කියමන්වලට පිළිවෙලින් පුකුහුත්තර දෙන්නෙමි. ඊශුයෙල් පුකුයෝ වනාන්තරයෙන් පිටත්ව යන්ට පුථම මෝසෙස් මැරුණාය කියා කීම මුසාවාදයක්ය කියා, මේ පෘදිලි උන්නාන්සේ කියන්නේවී නුමුක් අපට ඒ කාරණය බයිබලයෙන්ම ඔප්පු කරන්ට පුළුවන. එසේ අපි බයිබලයෙන්ම ඔප්පු කළොත් මුසාවාදකාරයා මේ පෘදිලි උන්නාන්සේම බව පණ්ඩිත ලෝකයා දැන ගන්නවා ඇත.

මෝසෙස් මිසර දේශයෙන් පිටත්ව වනාන්තරයට එනකල්හි ඔහුගේ වයස අවුරුදු අසූවක් බව නික්මයාම නම් පොතේ 7 වෙනි පරිචඡෙදයේ 7 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය. ඔවුන් ජාරාවෝහට කථාකරණ කාලයෙහි මෝසෙස්ට අවුරුදු අසූවක්ද ආරෙන්ට අවුරුදු අසූතුනක්ද වයස් විය'' යන මේ බයිිබල් පැයෙන් පැහැදිලි වෙන්නේ මෝසෙස් මීසර දේශයෙන් පිටත්ව වනාන්තරයට එන කාලයේදී ඔහුගේ වයස අවුරුදු අසුවක් බවය. මෙසේ අසූඅවුරුදු වයස් පිරුණාවූ මෝසෙස් ර්ශුායෙල් පුනුයොත් සමග වනාන්තරයට අවුත් එහි හතළිස් අවුරුද්දක් වාසය කළ බව යෝසුවාගේ පොතේ 5 වෙනි පරිව-මේදයේ 6 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය. ''ඊශුායෙල් දරුවෝ (එනම්) මිසරයෙන් ආ සියලු යුඩකාර ජනයෝ යෙහෝවඃ වහන්සේගේ හඩට කීකරු නූන නිසා ඔවුන් විනාස වෙනතුරු සකළිස් අවුරුද්දක් වනයෙහි හැසුරුනෝය'' කියාය. මේ බයිබල් පදයෙන් පුකාශවෙන අන්දීමට වනාන්තරයේ සිටිය හතළිස් අවුරුද්දක් සමග මෝසෙස්ගේ වයස එකසිය විස්සක් බව පෙනේ. ්රීශායෙල් පුතුයොත් සමග මෝසෙස් මීසර දේශයෙන් පිටත්ව වනාන්තරයට එන කාලයේදී ඔහුට අසු අවුරුද්ද සම්පූණීව තිබුනු නිසාද වනාන්තරයට අවුත් එහි ත්තුළිස් අවුරුද්දක් වාසය කළ නිසාද ඔහුගේ වයස එකසිය විස්සක් බව පැහැදිලිව පෙනෙන්ට තිබේ. මේ අවුරුදු එකසිය-විස්ස ගතවූ කල මෝසෙස් මැරුණු බව ද්විතීය වාකා නම් පොතේ 34 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 7 වෙනි පදයෙන් ඔප්පුවේ, ඒ මෙසේය. ''මෝසෙස් නැසෙන කල එකසියවිසි අවුරුදු වයස් විය'' කියාය. මෙසේ මෝසෙස්ගේ සම්පූණි වියස අවුරුදු එකසියවිස්ස බවත් මිසරයෙන් එනකොටි අවුරුදු අසුවක් වයස සම්පූණී බවත් වනාන්තරයේ සතලිස් අවුරුද්දක් වාසය කොට එකසියවිස්ස පිරුණු කල්හි එහිදී කාලකියා කළ බවත්, දත් බයිබලයෙන්ම යසරුවට ඔප්පුඋතා නොවේද? මිසරදේශයේ සිට වනාත්තරයට ආ ඊශුායෙල් පුතුයො වූ යුඩකාර ජනයන්ගේ පුධානියා මෝසෙස්ය. මෝසෙස් මැරෙණ තුරු එම පිරිසෙන් අහක්ව සිටියේ නැත. මරණය දක්වා එම පිරිස සමගම හැසුරුණාය. ඉතින් මිසරයෙන් ආ මෝසෙස් ඇතුළුවූ සියලු යුඩාකාර ජනයෝ විනාස වෙනතුරු හතළිස් අවුරුද්දක් වනයෙහි හැසුරුණාය, යන යෝසුවාගේ පොතේ කියමනේ පුකාරයට ඊශුායෙල් පුතුයෝ වනාත්තරයෙන් අහක්ව යන්ට මත්තෙන් මෝසෙස් වනාන්තරයේදීම කාලකියා කළ බව බයිබලයෙන්ම ඔප්පුවුනේ නැද්ද? මේ කාරණය යෝසුවාගේ පොතේ පමණක් නොව ගණන් කථාව නම් පොතේ 14 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 32 වෙනි පදයේ පටන් 35 වෙනි පදය දක්වා සඳහන්ව තිබෙන කරුණුවලින් ඉතා පැහැදිලිව දනගන්ට තිබේ.

ඒ මෙසේය. ''නොපගේ මලකදන් මේ වනාන්තරයෙහි වැටැන්නෝය. නොපගේ පුනුයෝද සතලිස් අවුරුද්දක් වනාන්තර යෙහි ඇවිදිමින් නොපගේ මළකදන් වනාන්තරයෙහි දීරණතුරු නොපගේ වෛශාකම ධරණවා ඇත. නොපි දේසය සතළිස් දවසක් සෙව්වාහුද දවසකට එක් අවුරුද්ද ගණනක් හැටියට හතළිස් අවුරුද්දක් නොපගේ අයුතු කම ධරා මාගේ අහිපුාව වෙනස් කළ බව දනගන්නවා ඇත. මට විරුබව රැස්ව සිටින්නාවූ මේ දුෂ්ට සමුදුවට සැබවින් මම ඒක කරන්නෙම්, මේ වනාන්තරයෙහි ඔවුන් නාස්තිවෙති. මෙහි ඔවුන් නහිනවා ඇතැයි යේහෝවාවූ මම කියම්'' කියාය. මෝසෙස් ඇතුඑවූ මිසරයෙන් ආ ඒ සියලුම යුඛකාර ජනයෝ ඔවුන්ගේ මලකදන් වනාන්තරයෙහි වැටෙනතුරු සතලිස් අවුරුද්දක් මුලුල්ලේ වනයෙහි ඇවිදිනවා ඇතැයි කියා යෙහෝවාගේ කටින්ම කියා තිබෙද්දී මෝසෙස් වනාන්තරයේදී මැරුණයෙ කීම මුසාවාදයක්ය කියා කිසි චකිතයක් නැතුව මේ පාදිලි උන්නාන්සේ කියන්නේ කොහොමද? දන් ඉතින් මෝසෙස් පමණක් නොව ඔහු සමග ආ සියලුම පිරිස වනාන්තරයේදීම කාලකියා කළ බව අපි බයිබලයෙන්ම ඔප්පු කළාය. ඉන්නිසා මේ පාදිලි උන්නාන්සේගේ දෙවෙනි කියමනට එනම මෝසෙස් මෝවබර රටේ බොහෝ කල් වාසය කොට එහිදී මැරුණය , යන කියමනට උත්තර දෙන්නෙමී.

මේ කාරණය ගැණ අප මිනු පාදිලි උන්නාන්සේ තමාගේ වාසියට ජය කඩුවක් මෙන් සිතාගන එක්තරා බයිබල් පදයක් (එනම් ද්විතීය වාකා නම් පොතේ 34 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 5 වෙනි පදය) ඉදිරියට ගෙන පානබව පෙනේ ඒ පදය මෙසේය. ''යෙහෝවා වහන්සේ මෙහෙකරුවූ මෝසෙස් උන්වහන්සේ

කී ලෙස මෝවබ්දේසයේදී නැසුනේය'' යනුය. මේ බයිබල් පදයෙන් මෝසෙස් කවර සථානයකදී මැරුණාද කියා කොහෙත්ම දනගන්ට පුළුවන්කමක් නැත. යම් කිසි මනුෂා-යෙක් කොළඹදී මැරුණාය කියා යමෙක් කී පමණකින් ඔහු කොළඹ කවර වීථියක කෙබදු ගේකදී කළුරිය කළාද කියා ඒ වචනයෙන් කොහෙත්ම දනගන්ට පුළුවන්කමක් නැත. සමහරවිට ඔහු කොළඹ අවුත් යම් කිසි අපුසිඩ සථානයකදී මැරියන්ට බැරි කමක් නැත. එසේම මෝසෙස් මෝවබ් මැරියන්ට බැරි කමක් නැත. එසේම මෝසෙස් මෝවබ් දේසයේදී නැසුනාය කි පමණින් ඔහු ඒ දේසයේදී කවර සථානය-කදී නැසුනාද කියා කොහෙත්ම දැනගන්ට පුළුවන්කමක් නැත. සමහර විට ඔහු ඒ දේසයට අයත් යම්කිසි අපුසිඩ සථානයකදී මැරියන්ට බැරි කමක් නැත. ඉන්නිසා මේ කාරණය ගැන බයිබලය විශෙෂයෙන්ම පරීක්ෂා කටයුතුය. මෙන්න ඒ ගැන ද්වීතීය වාකා නම් පොතේ 32 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 48 වෙනි පදේ පටන් 51 වෙනි පදය දක්වා සඳහන්ව තිබෙන අන්දම ''එම දවසෙහි යේහෝවා වහන්සේ මෝසෙස්ට කථාකොට යෙරිබො ඉදිරියෙහි මෝවබ් දේසයෙහි තිබෙන නොබෝයන අබාරීම කන්දට ගොස් උරුමයක් පිණිස ඊශුායෙල් පුතුයන්ට මා විසින් දෙන කානාන් දේසය බලා–පෙ–තෝ නගින (ඒ) කන්දේදී මැරි තාගේ සහෝදරවූ ආරොන් හොර් කන්දේදී මැරි තමන් ජනයන්ට එකතු වුනාක් මෙන් තාගේ ජනයන්ට එකතුවන්නෙහිය'' කියාය. මේ බයිබල් පදයෙන් පැහැදිලි වෙන්නේ මෝසෙස් මෝවබ් දේශයට අයත් අබාරීම කන්දේදී මැරුණු බවය. මේ අබාරීම කන්ද වනාන්තරයක් බව යෝසුවාගේ පොතෙන් සහ යේහෝවාගේ කීමෙනුත් ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පුවේ.

පැහැදලව ඔපපුවෙ.
ඒ මෙසේය-ඔවුන් විනාස වෙනතුරු සකලිස් අවුරුද්දක් වනයෙහි හැසුරුණෝය, යන යෝසුවාගේ පොතේ කියම-නෙන්ද, ඔවුන්ගේ මලකඳන් වනාන්තරයෙහි දිරණතුරු සකලිස් අවුරුද්දක් වනයෙහි ඇවිදිනවා ඇත, යන යෙහෝවාගේ කීමෙන්ද ඔප්පුවේමය, ඒ අබාරීම් කන්ද වනාන්තරයක් නොවේ නම් යෝසුවා තමාගේ පොතේ, මෝසෙස් ඇතුළුවූ ඒ යුඛකාර පිරිස විනාස වනතුරු සතලිස් අවුරුද්දක් වනාන්තරයෙහි හැසුරුණාය කියා සඳහන් කරන්ට කිසිම හේතුවක් නැත.

ඉන්නිසා යෝසුවාගේ පොතෙන් සහ යේහෝවාගේ කීමෙනුත් ඒ අබාරීම් කන්ද වනාන්තරයක් බව ඔප්පුවුනා සත්තකය. මෙසේ මෝසෙස් මෝවබ් දේශයට අයත් වනාන්තරයෙහිවූ අබාරීමකන්දේදී නැසීගිය බව පැහැදිලිවූ සෙයින් මෝලසස් මෝවබ් රටේ බොහෝ කල් වාසයකොට එහිදී මැරුණය, යන අප මිතු පාදිලි උන්නාන්සේගේ මේ කීමට උත්තර දෙන්නෙමි.

මෝසෙස්ගේ සම්පූණි වයස එකසිය විස්සක්ය. එයින් අසූ අවුරුද්දක් ගතවුනේ මිසරදේශයේදී සහ මිදීයන්දේශයේදීය. ඉතුරු සතළිස් අවුරුද්ද ගතවුනේ වනාන්තරයෙහිදීය. ඉතින් මෝසෙස් මෝවඛ දේශයේ බොහොකල් වාසයකළේ වනාන්-තරයේ සිටිය හතළිස් අවුරුද්ද අතරතුරේදීද? නැතහොත් මිසරදේශයේ සහ මිදියන්දේශයේ සිටිය අසූඅවුරුද්ද අතර තුරේදීදයි පැහැදිළිව පෙන්නුම් කළ යුතුය. වනාන්තරයේ සිටිය හතළිස් අවුරුද්ද අතරතුරේදීය කීවොත්, මෝසෙස් සහ ඔහු සමග ගිය සියලුම යුඩ පිරිස නැසීයනතුරු හතලිස් අවුරුද්දක් වනාන්තරයෙහි හැසුරුණාය, යන යෝසුවාගේ කීම සහ යෙහෝවාගේ කීමත් බොරු වන්නේය. මිසරදේසයේ සහ මිදියන් දේශයේ සිටිය අසූ අවුරුද්ද අතරතුරේදීය කීවොත්, රතුමුහුදෙන් එතර වෙන්ටත් මත්තෙන් මෝසෙස් මෝවඛ දේශයේ සිටියාය කීම, මුහුදෙන් එතර යන්ටත් මත්තෙන් එංගලන්තයේ සිටියාය කියන්නාක් මෙන් අමූලික පල්බොරු-වක්ය.

තවද, මිසරයෙන් ආ ඒ යුඩකාර පිරිස 38 අවුරුද්දක් අතර තුරේදී වනාන්තර යෙහි නැසීගියාය, ඉදිරියට තිබුනු දැවුරුද්ද අතරතුරේදී මෝසෙස් මෝවබ් දේශයේ වාසය කළාය කියා උත්තර දුන්නොත් ඒ යුඩකාර පිරිස සම්පූණීයෙන් නැසීයනතුරු සතළිස් අවුරුද්දක් වනාන්තරයෙහි හැසුරුණාය, යන යෝසු-වාගේ සහ යේහෝවාගේ කීමත් සම්පූණීයෙන් බොරු වන්නේය.

මේ අවුල බේරන්ට මේ පාදිලි උන්නාන්සේගේ උගත්කම මදිය. ඉන්නිසා ලෝඩ බිෂොප් කැඳවාගෙන ආවොත් හොඳයි කියා මට කල්පනා වෙනවාය. ලෝඩ බිෂොප් තබා සන්ත පාප් ආවත් මේ අවුල කිසිකලක බේරෙන්නේ නැත. එම නිසා මෝසෙස් මෝවබ් දේශයේ බොහෝකල් සිටියාය කීම බයිබලයට හාත්පසින්ම වීරුඩවූ අමූලික පල් බොරුවක්බව දක් මේ පිරිසට පෙන්නා දුන් බැවින් මෙතැන් සිට මේ පාදිලි උන්නාන්සේගේ තුන්වෙනි කීමට පිළිතුරු දෙන්නෙමි. තුන් වෙනුව මේ පාදිලි උන්නාන්සේ කියන්නේ, ගණන් කථාව නම පොතේ 15 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ සඳහන්ව තිබෙන කරුණු මෝසෙස් පොතක සටහන්කර ලීවේ පසුකරගණ ආ වනාන්තර එකකදීවත් නොව මෝවබ් දේශයේදීවාට අනුමාන නැත, කියාය. නුමුත් මේ කාරණය මේ උගත් පාදිලි උන්නාන්සේට බයිබල් පොතේ කිසිම පද පරිච්ඡෙදයකින් පෙන්නුම් කරන්ට

නුපුළුවන් විය. බයිබලයෙන් ඔප්පුකරන්ට බැරි කාරණා අතින් මීටින් දගුණ කීවාට පණ්ඩික ලෝකයා පිළිගන්නේ නැත. ඉන්නිසා හපනා නම් ඒ බව බයිබලයේ යම්කිසි පදයකින් පෙන්නුම් කළ යුතුය. ඉන්නිසා මේ පාදිලි උන්නාන්සේ විසින් මගේ තුන්වෙනි පුශ්නයට දෙවියියකින් දුන්නාවූ උත්තර හාත්පසින්ම නිෂ්එල බවත් ඒ පුශ්නය වඩ වඩා ස්ථිරවූ බවත් දැන් මේ පිරිසට තේරුම් ගියාට අනුමාන නැත.

දැන් මේ පිටසට තෙරුම ශියාට අවුමාන නැත. මීසරදේශයේ සිට ආ දවසේ පටන් ජීවිතාන්තය දක්වා වනාන්තරයේම සිට එහිම නැසී ගියාවූ මෝසෙස්ට, ඒ 32 වෙනි පදයේ සඳහන්ව තිබෙන ''වනාන්තරයේ සිටිද්දී'' යන වචනය නොහොත් ගණන් කථාව නම් පොත කවරකාලේවත් ලියන්ට බැරි බව වාාකරණ ශාස්තුානුකූලව සහ වාවහාරාණුකූලවත් අප පැහැදිලිව ඔප්පුකළා ඇත. වනාන්තරයේ ඉඳගනම ''වනාන්තරයේ සිටිද්දීය'' කියා ලියන සිරිතක් හෝ එසේ "වනාන්තරයේ සිටද්ද්ය" කියා ලියන සිරිතක් හෝ එසේ ලියන්නට පුළුවන් වාාකරණ රීතියක් හෝ මේ ලෝකයෙහි ඇත්තේ නැතිනිසා ඒ ගණන් කථාව නම් පොත මෝසෙස් විසින් කවර කාලේදීවත් ලීවේ නැති බවත් ඔහුගේ මරණයෙන් පසු හෙවත් ඊශුායෙල් පුතුයෝ වනාන්තරයෙන් අහක්ව ගියායින් පසු මෑත භාගයකදී හිල්කියා ආදීන් විසින් රහසක් ලියාගත් වංචා පොතක් බවත් දන් අපි ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු කලා ඇත. මෙසේ මේ කාරණය රෙපරමාදු කාරයන්ගේ බයිබලයෙන් පමණක් නොව රෝමානු කාරයන්ගේ බයිබලයෙන්ද ඉතා පැහැදිලිව ඔප්පු කරන්ට පුළුවන. දනට තිබෙන මේ බයිබලය මෝසෙස් විසින් ලියාපු එකක් නොවන බවත් මහ විසින් පිවුව පැහැදීලිව ඔප්පු කරන්ට පුළුවන. දනට තිබෙන මේ බයිබලය මෝසෙස් විසින් ලියාපු එකක් නොවන බවත්, ඔහු විසින් ලීවාවූ යමකිසි බයිබලයක් තිබුනා නම් එය කිස්තුස් උපදින්ටත් මත්තෙන් බැබිලෝනියන්වරු විසින් පල්ලියත් සමග සම්පූණයෙන්ම පුළුස්සා දමූ බවත් ඔවුන්ගේ බයිබලයෙහි ඇස්දස්ගේ පොතේ 14 වෙනි පරිච්ඡෙදයේ 21 වෙනි පදයෙන් පැහැදිලිව ඔප්පු වේ. ඒ මෙසේය. ''ඔබවහන්සේගේ (එනම් යෙහෝවෑගේ) මුළු පනත් පොත (එනම් සම්පූණී බයිබලය) පුළුස්සා දමුවේය'' කියාය. 'දන් ඉතින් අපේ කීම රෝමානු කාරයන්ගේ බයිබල-යෙන් පවා ඔප්පුවුනා සත්තකය. ඉන්නිසා බයිබලය මෝසෙස් විසින් නොලිව් බවත් රහසෙන් ලියාගත් වංචා පොතක් බවත් මප්පු වෙනවා හා සමගම මුලුකිස්තියානි ආගම අමූලික පල් බොරුවක් බව ඔප්පු වී ඉවරය. එම නිසා අසතාවූ කිස්තියානි ආගම අත්හැර දමා ඒකාන්ත සකාවූ බුඩාගම අදහා ගැණීම අප මිනු කිස්තියානික රුවින්ට සෑහේමය; ඉන්නිසා මෙතැන් පටන් තුන්ලෝකාගුවූ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ උත්තමකම ඔප්පු කිරීමට සෑහෙන්නාවූ වැදගත් කාරණා අතරෙන් සවල්පයක් ගෙණහැර දක්වමී.

මේ සභාවේ සිටින සියල්ලන් විසින් එය මනාකොට ඇසිය යුතුය. රන් රිදී බඩු මිලේට ගන්නාවූ කෙනෙක් ඇත්නම් ඔහු ඒ රන් රිදී වල හොද නොහොද දන ගැණීමට සමට්යෙක් නොවේනම් සවණිකාරයෙකුට එනම් රනුං වැඩකාරයෙකුට ඒ බඩු පළමු කොට පෙන්නා ඒවායේ වටිනාකම දනගණ එපමණ මිළදී ගන්නේය. එසේ කරන්නේ රන් රිදී බඩුවල හරිවටිනාකම හොදාකාර නොදන්න නිසා එයින් අලාභයක් පැමිණේදෝ යන හයින්ය. මෙසේ සවල්පවූ මුදලක් ගැන මෙපමණ පුවෙසමකින් කියා කරණවානම්, වටිනාකමේ පුමාණය නියම කරන්ට බැරිව සාත්මය හෙවත් පාණයට සහසිව කර ගැණීම කරන්ට බැරිවූ ආත්මය හෙවත් පුංණයට සුහසිඩ කර ගැණීම කරන්නාවූ යම කියාවක් ඇත්නම් ඒ කියාව ඉතා පුවේසමේන් කරන්ට යුතුය. ආත්ම ගැලවීමට හෙවත් පරලොව සුහසිඩකර ගැණීමට කරණ එකම කියාව නම් සැබෑවූ ආගමක් සොයාගන ඒ ආගම ඇදහීමය, සැබෑවූ ආගමක් අදහා මිස වෙන මොනයම් ප අගේම ඇදහමය, සැබෑවූ අගේමක් ඇති මස පෙනි මොන්සම දෙයක් කරලාවත් පරලොව සුභ සිඩකරගැණීම පුළුවන් නැත. එමනිසා සැබෑවූ ආගමක් සොයා ගැණීම අප සියල්ලටම යුතුවූ වැඩක්ය. දන්නා අයවලුන් ලවා තක්සේරුකරවා රතුං බඩු මිලේට ගන්නවා වගේම ආගමවල සතහාසතහනාවය පරීක්ෂා කිරීමට පළමුකොට පණ්ඩිතයන්ට භාරකිරීම යුතුය. පුරාණ සිටිය ඍෂිවරයන් වහන්සේලා නම් මහපොළොව හා සමාන විශාල පුඥාවකින් ශුක්තවූ සියලු ලෝකයා විසින් ගරුකටයුතුවූ සියලු ශාස්තුයෙහි කෙළ වරට පැමිණියාවූ උත්තමයන් වහන්-සේලාය. ඒ උත්තමයන් වහන්සේලාගේ යටිපතුලෙහි තැවුරුණු ලබලාය. ව උත්තිපයන් වශ්න සෙලාගේ සටතුලෙහි තැවුරුණු ධූලි ඇටයකට සමකරන්ට පුළුවන් පණ්ඩිතයෙක් දැනට ලෝකයේ ඇත්තේ නැත. ' එම නිසා දැන් සිටින පණ්ඩිතයන් ලවා ආගම්වල සතහාසතාතාවය පරීක්ෂා කරවීමට වඩා පුරාණ සිටිය සෘෂින් වහන්සේලා දැනට ලෝකයේ ජීවත්ව නැති නමුත් උන්වහන්සේලා විසින් කරපු පොත්වලින් පරීක්ෂා කිරීම යුතුය.

පුරාණ සිටිය සෘෂිත්වහත්සේලා එයින් ලෝකයාට හිත වැඩ පිණිස උපදවා තිබෙත්තාවූ වෛදා ශාස්තුය ජොාතිශ්ශාස්තුය ආදී ශාස්තු පොත්වල යම් ආගමක් සැබෑබවට එම සෘෂිවරයන් වහත්සේලා විසිනුත් ඒත්තු අරගෙණ තිබෙනවා පෙනේනම්, ඒ ආගම සැබෑවූ ආගමක් වෙන්ට ඕනෑය. එසේම තර්කශාස්තුය නීතිශාස්තුය ආදී මාහැහි ශාස්තු පොත් වලින්ද, ශාස්තුකාරක පෞරාණික ශුෂ්ඨ පඩිවරයන්ගේ පණ්ඩිත වාකා වලින්ද, යම් ආගමක් සැබෑබව පෙනෙන්ට තිබේ නම් ඒ ආගම ඒකාන්ත සතාාගමක් වෙන්ට ඕනෑය. සෘෂිවරයෝ නම් මහා සමුදුයට බඳු ගාමභිරවූ පුඥාවකින් යුක්ත ඇත්තෝය. එබඳු උත්තමයෝ බොරු ආගමක් සැබෑය කියා පිළිගන්නේ නැත. පුරාණ සෘෂිවරයන් වීසින් බුඩාගම සැබෑවූ ආගමක් බවට පිළිඅරගෙණ තිබෙයි. ඒ බව එම සෘෂින්වහන්සේලාගේ කියමන් වලින් ඔප්පු කරමි. එය මනාකොට අසත්වා. වාහසසෘෂියා විසින් කරණලද වහසකරයෙහි.

> යදාානලේසුසාමාථ්ා, මටේසවපිචවිදානෙ හස්කසර්ංනහවෙන්කාසර්වීයංසෞගතංපදං.

මෙහි අභිපාවනම අනර් කිරීමට ඇති උත්සාහය හොඳ කිරීමටත් ඇත්නම් සියල්ලන්ට හිතවූ සියලු ලොවට නායකවූ සව් ඥ පදවිය කාගේ අතට නොලැබෙන්නේද? ලැබෙන්නේමය, යනු අභිපාවයි. සියල්ලන්ට හිතවූ සව් ඥ පදවියක් ඇති නිසාම'' ''සර්වීයං සවගතංපදං'' කියා මේ ශ්ලෝකයෙහි අන්තිම පදයෙන් බුදුන්ගේ උත්තමකම පකාශකළ බව පෙනෙයි, වාාස සෘෂිවරයත් වහත්සේනම් සියලු ශාස්තයෙහි කෙළවරට පැමිණ අනන්ත පණ්ඩිතයන්ගෙන් පශංසා ලබාගන සිටියාවූ ශාස්තුකාරක උත්තමයෙක්ය. බුදුරජාණන්වහන්සේ සියලු ලොවට නායකවූ සියල්ල දනගත්තාවූ උත්තමයෙක් බව එම වාාස සෘෂින් වහන්සේ විසින් පකාශ කර තිබෙන මේ ආදී කියමන් වලින් පෙනෙයි. එම නිසා පුරාණ සෘෂිවරයන් ගියමග යාම සියල්ලටම යුතුය. සව්ඥයන් වහන්සේගේ එබඳු ගුණයක් නැත්නම් වාහසාදී සෘෂිවරයෝ උත්වහන්සේ ලෝකොත්තමයෙක් කොට පිළිගන්නේ නැත. එම නිසා අප වැනි අය උන්වහන්සේගේ සරණ යන එක පුදුමයක් නොවෙය. තවද වෙදකාරක පුධාන පණ්ඩිකොත්තමයෙක්වූ ධනවන්තරී මහර්ෂීන්වහන්සේ විසින් සූශුැතයෙහි.

විෂමේනොපචාරෙණ, කම්භිශ්ච පුරාකෘතෙඃ අනිතාක්වාච්චජන්තුනාං, ජීවිතං නිධනං වුජෙක්.

මෙහි අදහස නම්, විසමවූ හැසිරීමෙන්ද, පෙර කළාවූ කම් යන්ගේ බලයෙන්ද, අනිතා සවභාව හෙයින්ද සත්වයන්ගේ ජීවිතය විනාශයට යන්නේය, යන අදහසයි ධනවන්තරී මහර්ෂින් වහන්සේ විසින් කියා තිබෙන මේ ආදි කියමන් වලින් ඔප්පු වෙන්නේ සව්ඥයන් වහන්සේගේ කම්ය පිළිබඳ ධම්ය ඒකාන්ත සතාාධම්යක් බවයි. උන්වහන්සේ විසින් වදළ කම්ය පිළිබඳ ධම්යෙහි සතානාවය ගැණ මේ ආදී සෘෂිවරයෝ පවා සාක්ෂිකාරයෝව සිටිනවාය. තවද නාගර්ජුන කියා පුරාණ පණ්ඩිතොත්තම සෘෂිවරයෙක් සිටියාය. ඔහු විසින් කරණ ලද රාජතරභිනීය, කියන පොතේ පවා උන්-වහන්සේගේ උත්තමකම පුකාශ කොට තිබෙනවාය. ඒ පොත කළ නාගාර්ජුන, කියන සෘෂිවරයා ලෝකයෙහි සිටිය පුධාන රස සෘෂින්ගෙන් පස්වෙනි සෘෂියාය. ඒ බව රසකල්පදෘමය, කියන මාහැභි පොතෙන් පෙනෙයි, ඒ මෙසේය.

## වාහලාචායෳීශ්චන්දුසේනා, ෂුධීර්ණණරවාහනඃ නාගාර්ජුනො රක්නඟොසො, සාරාකනේදුය සොදනඃ

යනමෙහි නාගාර්ජුන කීවේ එම ඍෂින්වහන්සේටය. එම සෘෂින්වහන්<mark>සේ අ</mark>හසි<mark>න්</mark> යන ඉර්ධි ඇත්තාවූ රසසුටික දෙකක් උපදවාපු කෙනෙක්ය. ඒ බව රසශාස්තුයෙහි පොත්වල පෙනෙයි. එබඳු උත්තම ඍෂිවරයා විසින් කරන ලද රාජ-තරහිනියෙහි ''ෂඩහ\$ත්වංනසංසයී'' කියා බුදුන්ගේ ෂට්අහ\$ දොනයට උන්වහන්සේ සැක කරන්නේ නැත කියා තිබෙයි. මෙබදු මහොත්තමයෝ බුදුන්ගේ සව්ඥතාඥානයට සැක කරන්නේ නැත කියා මාහැහි ශාස්තු පොත්වල තිබෙන්නේ වී නමුත් උන්වහන්සේලාගේ යටි පතුලේ තැවරුණු ධූලි ඇටයක් පමණට සමකරන්ට නුපුළුවන්වූ ලාමක පුද්ගලයන් සව්ඥයන් වහන්සේ ගැණ යම සැකයක් කරණවා නම එය හාසොන්-පාදනයට කරුණක්ය. මෛදාාශාස්තුය වනාහි ලොකයාට කරුණාවෙන් පුරාණ සෘෂිවරයන් විසින් උපදවාපු ශාස්තුයක්ය. එම ශාස්තුයෙහි පවා බුඩාගමේ උතුමකම සඳහන් වෙයි. හේ කෙසේද, කිර්ති ශී මහරජ මේ රටේ රජ කරණ කාලේදී දඹදිවින් මේ රටට ගෙනාවාවූ මාහැහි වෙද පොතක් දනට පුකාශව තිබෙයි. එම පොත් වෛදාගාස්තුයට අයිති ඍෂි භාෂිතේ බොහෝ පොත් බලා සාරවත් ඖෂධයෝගයන් එකතු කොට සාද තිබෙන මාහැඟි පොතක්ය. ඒ පොත බුඩාගමකාරයෙක් විසින් සාද නැති බව එම පොතේ මුල ශ්ලෝකයෙන් පෙනෙයි. මෙන් සාදු නැත සම පම පොතෝ මුල ශ්ලෝක්ෂයන් පෙනේස. මෙන්සේජ කල්පයයි වාාවහාරවූ එම පොතේ මුල ''ගජවදන මචිත්තං තීක්ෂණඅභිෂ්ටුං තිනෙකුං'' යන්නෙන් ගණ දෙවියන්ට පළමු කොට නමස්කාරකොට පොත කර තිබේ, එසේ වුවත් පුරාණ සෘෂි වාකාාවල තිබුනු බෙහෙත් ශ්ලොක එලෙසම එම පොතට එකතු කොට තිබෙන හෙයින් බුඩාගමේ උතුමකම ඒවායින් පවා පෙනෙයි.

පිප්එලීවෘෂවිහිතකෞෂධං ධන්වයාසසහිතශුතංපය: පිත්තකාශවිසමජ්වරංජයෙන්, ජාතිදු:ඛමිවශෞගතාගමං. තිප්පිලි, වංඇපල, බුලු, ඉහුරු, කසාඹිලියා යන මෙයින් කරණ ලද කසායෙන් පිත්ත කසායද විශම උණද නැති කරන්නේය. කෙසේ නැති කරන්නේදයත් සංසාරදුක බුඩා-ක්රවා පොය. කොපස වැනි ක්රවා පොදියත් සංසාර දුක් මුසා-ගමෙන් නැතිකරන්නාක් මෙන්ය යනු අභිපාවයි. සංසාර දුක බුඩාගම අදහා නැති කරන්නාක්මෙන්, මේ කසායෙන් පිතෙන් උපදිනලද කාශයද විසම උණද නැති කරන්නේය, යනුයි. මේ අන්දමේ ශාස්තුකාරක උත්තමයෝ පවා බුඩාගම උතුම් ආගමක් කොට පිළි අරගණ තිබෙයි. තවද ජොතිශ්-ශාස්තුය මාහැඟි උත්තම ශාස්තුයක්ය. එම ශාස්තුය හරියාකාර උගත් අයට නෂ්ටකේන්දර ගර්භකේන්දර සාදන්ව පුළුවන. ආයුර්ද ගණිතයෙන් ආයුෂ පුමාණය හරියාකාර කියන්ට පුළුවන. මේ ඇර යමෙකුගේ කේන්දුය බලා ඔහුට වන්නාමූ සියලු හොඳ නොහොඳ කියන්ට පුළුවන්වා පමණක් නොව කේන්දු බැලීමෙන් පූච්ජාතියද ඒ ජාතියේදී කළාවූ සුචරිත දුශ්චරිත දෙකද මත්තට උපදින ජාතියද කියන්ට නුපුඑවන. ඒ බව ඔප්පු කිරීම පිණිස මදක් කාරණා කියමි. ී''පුතුාදිතා සවලග්න ජම්මායතේ ආදිතාහවනෙපණී, මාතෘසාතපරාථ්චොර කුතමුත් පාදෙව පූවේනිරෙ'' යන මේ ශ්ලොක පාදයෙහි කී අන්දමට යමෙක් උපන් කේන්දුයෙහි ගුහයෝ සිටියොත් ඔහු පූව්ජාතියේදී මවු මරා අනුන් සතු වස්තුව හොරකම් කර නිරකයෙහි ඉපිදසිටි එයින් වුතව මේ මිනිස් ලොව උපන්නේය කියාද, ''ජාතසා රෞරෙපුනඃ'' කියා එම ශ්ලොකයෙහි අන්තිම පාදයෙන් පේන හෙයින්, මේ ආක්මේදී එලෙසම පව්කොට රව්රව නම් සතර වෙනි මහනරකයෙහි උපදිත්තේය, කියාද පේන හෙයින් පූඵ්ජාතියක් ඇති බව මෙබඳු උත්තම ශාස්තු වලින් පවා පෙනෙයි. ස්ඵඥයන්වහන්සේගේ දේශනාවේ තිබෙන සතාකම මේ ආදී අතන්ත කාරණා වලින් ඔප්පුවෙයි. එසේම දිවා ලෝකයෙන් වුතව මනුෂා ලෝකයේ උපදින බවද, පිතාලෝකයෙන් හෙවත් බුහ්මලෝකයෙන් වුතව මනුෂා ලෝකයේ උපදින බවද, තිරිසන් යෝනියෙන් වුතව මනුෂා ජන්මයෙහි උපදින බවද, නිරයෙන් හෙවත් නරකාදියෙන් වුතව මනුෂාාලෝකයේ උපදින බවද, එම ජෙහාතිශ්ශාස්තුයෙන්ම ඔප්පුවේ. ඒ මෙසේය,

> ගුරුරුඩුපති ශුකෞ, සූයර් භෞමෝ යමඥෝ විබුධ පිතෘත්රශ්මෝ, තාරකීයං ශ්වකුයපු: දිනකර ශශි වීයර්ාදිෂ්ඨි තතුාං ශනාථාඃ පුවර සමනිකෘෂ්ටා ස්තුඞ්ග හුාසාදනුකෙ,

තවද, උත්පතහාදි සියලු දුක්තැත්තාවූ සදකාලික සැප ඇත්තාවූ උතුම්වූ අමෘත මහානිවාණය තිබෙන බවද, එම ජෙහාතිශ් ශාස්තුයෙන්ම ඔප්පුවේ ඒ මෙසේය— ෂෂ්ටාෂ්ටම කණ්ටකගො, ගුරු රුච්චොහිවති මීනලග්නෙවා ශෙමෛර බලෛර්ජ්ජන්මනි. මරණෙවා මොක්ෂගති මාහු:

තවද, නෛයායික තර්කශාස්තුය වනාහි චන්දු රාජසිංහාදී ශුෂ්ඨ පණ්ඩිතයන් විසින් උතුම්කොට සලකන ලද මාහැඟි ශාස්තුයක්ය. එම ශාස්තුයෙහි ''ජීවංපුතිශරීරංභින්නො'' යනාදි යෙන් ආත්මය තෙම ශරීරයක් පාසා බිඳෙමින් (පටන් ගැණීමේ මුල්වූ කොනක් නොමැතිව) අනිතාසුවභාවයෙන් යුක්තව පවතින බව පුකාශව තිබෙන හෙයින් සව්ඥ දේශනාවේ සතා-තාවය තර්කශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවෙනවාය. එසේම යම් මනුෂායෙකුගේ පූව්භවයේදී කරණ ලද මහත්වූ කුසල කම් ඇත්තේ වේනම්, ඕහට භයානකවූ වනාන්තරය පුධාන නුවරක් මෙන් වේය කියාද, සියළු ජනයා මිතු බවට පැමිණෙය කියාද සියළු භූමිය සත්රුවනින් පිරුණු භූමියක් වේය කියාද නීති ශාස්තුයෙන් පවා ඔප්පුවේ ඒ මෙසේය,

> තිමං වනං හවති කසා පුරං පුධාන, සවෝජනඃ සුජනතා මුපයන්ති කසා කෘත්ස්නාවභූර් හවතියන්නිධි රත්තපූර්ණා යසාස්ති පූව්සුකෘතං විපුලං නරාණාං.

මේ ආදී උත්තම ශාස්තුවලින් සව්ඥයන් වහන්සේගේ දේශනාවේ සතානාවය ඔප්පුවෙනවා පමණක් නොව විෂ්ණු භක්තික මිතාාාදෘෂ්ටීන්ගේ කියමන්වලින් ඒ බව ඔප්පුවෙනවාය. ඒ මෙසේය.

> පුනරපි මරණ පුනරපි ජනනං පුනරපි ජනතීඡ රෙසයනං ඉහසංසාරෙ බහුදුස්තාරෙ කෘපයාපරෙ පාහි මුරාරෙ

මෙහි අදහස නම්, සත්වයා නැවත නැවත ඉපදීමට සහ මරණයට පැමිණෙන බවත්, එසේ ඉපද නැසීමෙන්යුත් අනාදිමත් සසර බොහෝ දුක් සහිත බවත්ය. මේ කියමනෙන්ද ''අනම-තග්ගොයං භික්ඛවෙ සංසාරෝ පුබ්බාකොටි පන නපඤ්ඤායති'' යන සඵ්ඥ දේශනාවේ සතහතාවය වඩවඩා ඔප්පුවෙනවාය. තවද ශී කාලිදස පණ්ඩිත විසින් රසුවංශ මහා කාවායෙහි දක්වා තිබෙන කියමන් වලින්ද උන්වහන්සේගේ දේශනාවේ තිබෙන සතහකම පුකාශ වෙනවාය. ඒ මෙසේය.

## ලොකාත්තර ශුඛං පුණං, කපොදන සමුද්භවම් සන්නතිං සුඛවංගාාහි, පරතොහවශම්ණෙ.

මෙහි අදහසනම්, දන්දීමාදියෙන් උපදවන ලද කුසලකම්ය පරලෙවිහි පමණක් සැප සිඩකෙරෙයි, පිරිසිදු වංශයෙහිවූ දරු මුනුබුරු පරම්පරාව මෙලෝ පරලෝ දෙක්හිම සැප පිණිස වන්නේය යනුයි. මෙයිනුදු උන්වහන්සේගේ ශීමුබ දේශ-නාවේ සතාතාවය හස්තාමලකයක් මෙන් ඔප්පු වෙනවාය. එසේම ශී් සිහ්ලනමිශුාචාර්යවරයා විසින් ශාන්ති ශතකයෙහි දක්වා තිබෙන කියමන් වලින්ද, උන්වහන්සේගේ දේශතාවේ සතාතාවය ඔප්පුවෙනවාය. ඒ මෙසේය.

> ආකාශමුත් පත්තු ගවජතු වාදිගන්තං අමහොනිධිං විශතුතිෂ්ඨිතුවා යථෂ්ටං ජන්මාන්තරාර්ජිත ශුභාශුභකුන්නරාණං ශායෙවනතාා ජතිකම් ඵලානුබන්ධ:

මෙහි අදහස නම්, මනුෂායාගේ පූච්ජාතියෙහි රැස්කරන ලද කුශලාකුශලකම් ඇත්තේචීනම් අහසට පැනනැංගේ හෝ වේද, කැමති දිශාවකට ගියේ හෝ වේද, මහමුහුදෙහි ගිළුනේ හෝ වේද, කැමති පරිද්දෙකින් සිටියේ හෝ වේද, ඒ කම් එලයන්ගේ පසුපස්සෙහි ලුහුබැඳ යාම ඡායාවක් මෙන් අත් නොහරින්නේය යනුයි. මේ පණ්ඩිත වාකායෙන්ද ''ඡායාව අනපායිනී'' යනාදී සවිඥ දේශනාවේ සතානාවය ඔප්පුවෙන-වාය. මෙසේ පෙරදිග ශාස්තුඥ පඩිවරයන්ගේ වාකාවලින් සහ මාහැහි ශාස්තුවලින්ද, වාාසාදි උත්තම සෘෂිවරයන් වහන්සේලාගේ කියමන් වලින්ද, බුඩාගමේ සතාතාවය ඔප්පු වෙනවා පමණක් නොව බටහිර දේශවාසී පණ්ඩිත ශිරොමණී-භූත පුාඥයින්ගේ පණ්ඩිත වාකා වලින්ද බුඩාගමේ සතාතාවය ඔප්පුවෙනවාය. ඒ මෙසේය. ''සැමකල්හිම මනුෂා වගීයා උන්නාහ, මනුෂායාගේ පටන්ගැන්මක් නැත්තේය'' යන පතාගොරස් නම පඩිවරයාගේ වාකාශයන්ද, එක් දර්ශණ රුපියෙක් අනා දර්ශණ රුපියෙකුගේ පතායක් ලෙස දුවා විදාහුවේදී නැණවතාට මනාකොට වෙන්කර දැනගන්ට පුළුවන. පදිසිමෙපද නැමාවකට මනාකොට වෙනකට දැනගන්ට පුළුවන. සුවරිත දුශ්චරිතවලදීත් ඒක එසේමය'' කෙළවරක් නැති ලෝක සවභාවය බිඳනොහැකි දන්වැල් නැමති පිළිවෙළකින් එහි මාගීය අන් දිශාවකට හරවන්ට නොහැකි කොට බැදීගෙනයේ, යන සැනේකා නම් පඩිවරයාහේ වාකායෙන්ද, ''දවාලෝකය අනන්තයි, සදකාලිකයි, නොතිබුණාවූ යමකින් ලෝකයේ පැවැත්ම ගෙන නුදුන්නේය, යන ප්ලේටෝ නම් පඩිවරයාගේ වාකායෙන්ද'' ''ලොකය දෙවිකෙනෙක් විසින්වත් මනුෂායෙක්

විසින්වත් නොසාදන (නොමවන) ලදි. එය යුක්ත පුකාර-යෙන්ම නිරන්තරව පැවැත්තාවූද, අනාගතයෙහිත් පවතින්නාවූද, අනන්තවූ දුවාාන්විත පැවැත්මක්ය'' යන හැරාක්ලීටස් නම් පඩිවරයාගේ වාකායෙන්ද, ''අනන්තවූ යමක මුල් පැණවීමක් නොහොත් පටන්ගැන්මක් තිබෙන්ට නොහැක්කේය, අනන්ත සවභාවයාගේ පිළිවෙළින් වෙනස්වූ කිසි කියාවක් සිදුවෙන්ට නොහැක්කේය, දනට පවතින සවභාවය නොහොත් පටිපාටිය සදකාලිකවූ පැවැත්මක් විය යුතුයි. නිරන්තරයෙන් රූපීන් විපර්යාස කරවන්නාවූ ඒ සුවභාවය, අනාසුවභාවයකට නො-පැමිණ පවත්නා හෙයින් සදකාලිකමවේ'' යන ඇපිකිවුරස් නම පඩිවරයාගේ වාකායෙන්ද, ලොකසුවභාව නොහොත් පරම්පරාව සදකාලිකයි, පටන්ගැන්මක් නැත්තේය'' යන පරම්පරාව සදකාලිකයි, පටන්ගැන්මක් නැත්තේය'' යන ඩෑමෝකීටස් නම් පඩිවරයාගේ වාකාශයන්ද, ''සකල සවභාවය නොහොත් පැවැත්ම සදකාලිකම වියයුතුය. යන එම පඩිවරයාගේම වාකාශයන්ද'' ''අනන්තයාගේ සවභාව නොදනුම්කම නිසාම මනුෂායෝ නොයෙක් වැරදිවලට සහ හිතේ චංචල භාවයටද, වැටෙත් සුචරිත ධම්යාගේ මනා අවබෝධයට පුතිවිරුඩව සිතන්නෙකුට නොහොත් සිතිවිල්ලෙන් ඇතිකරගත් දෙවිකෙනෙකුට ලෝකය යටහත් කරන්ට නුපුළුවන. නොවිය හැකි දෙයක් විය හැකිවන්ට නුපුළුවන. මෝහය තෙමේ මේ පුතාක්ෂ සතාතාවය ඔනුෂායන්ට නොවැටහෙන ලෙස තබයි'' යන සිසිරෝ නම් පඩිවරයාගේ වාකාශයන්ද, ''දනට පවතින සවභාවධම් සංඛාාත ලොකය සදකාලිකයි, සියලු රූපධම්වලින් හා පැවැත්මෙන්ද දුවා වෙන්කළ නොහැකියි'' යන ඇරිස්ටෝටල් නම් පඩිවරයාගේ වාකාශයන්ද, ''අනන්තව රූපධම්වලින් හා පැවැත්මෙන්ද දුවා වෙන්කළ නොහැකියි'' යන ඇරිස්ටෝටල් නම් පඩිව්රයාගේ වාකාශයන්ද, ''අනන්තවූ සමභාවමයාගේ පටිපාටියට අනුකූල වස්තු සමභාවයෙන්ම විනාසවෙනි. එසේම එවැනි වස්තු සමභාවයෙන්ම හටගණි. පරම්පරා නමැති ජලධාරාව එහි කෙළවරක් නැති මාගීයේ ධාවනය කරයි'' යන ඇන්ටෝ නයිනස් නම් පඩිවරයාගේ වාකාශයන්ද යනාදී අපරදිග දේශවාසී ශුෂ්ඨ පඩිවරයන්ගේ වාකාහලින්ද බුඩාගමේ සතාකාවය ඔප්පුවෙනවාය. මේ ආදී අනන්ත කාරණාවලින් සව්ඥයන්වහන්සේගේ දේශනාවේ තිබෙන සතාකම ඔප්පුවෙයි. එමනිසා බුඩාගම ඒකාන්ත සතාවූ ආගම වන්නේය. වාසාදී උත්තම සෘෂිවරයන් විසවාස කළාවූ ආගමක් වන්නේය. වෙදාශාස්තුය ජොතිශ්ශාස්තුය තර්කශාස්තය නීති ශාස්තුය. යනාදී උත්තම ශාස්තුවලින්ද තර්කශාස්තුය නීති ශාස්තුය, යනාදි උත්තම ශාස්තුවලින්ද

පෙරදිග අපරදිගදේශවාසී ශුෂ්ඨ පඩිවරුන්ගේ වාකාවලින්ද සතාතාවය ඔප්පුවෙන්නාවූ එකම සැබෑවූ ආගම නම් බුඩාගම වන්නේය, කිස්තියානි ආගම ගැණ මෙබඳු වැදගත් කිසිම සාක්ෂියක් නැත, ඉන්නිසා කිස්තියානි ආගම ඒකාන්ත අසකාවූ පල් බොරුවක් වන්නේය. එය දුරින්ම දුරු කටයුත්තේය, ඒකාන්ත සතාාවූ බුඩාගම සියල්ලන් විසින් අදහා ගත යුත්තේය. එසේ සතාාගම අදහා ගැණීමෙන් සතර අපා දුකින් මිදී දෙව මිනිස් සැප අවසන් කොට ඇති අජරාමර සංඛාාත අමෘත මහා නිවාණ සමපත් ලබා ගතයුත්තේය. (කියා මොහොටටිවත්තේ ජනානඤ සවාමීන් වහන්සේගේ කථාව අවසාන කරන්ට යෙදුනාය.)