# පටිච්ච සමුප්පාද විවරණය

### නිර්වාණ විස්තරයකින් යුක්තයි.

(දාහතර වන මුදුණය)

#### මහාචාර්ය

## රේරුකානේ චන්දවිමල

(සාහිතා චකුවර්ති, පණ්ඩිත, පුවචන විශාරද, අමරපුර මහා මහෝපාධානය ශාසන ශෝභන, ශුී සද්ධර්ම ශිරෝමණි) මහානායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිතයි.

### ලේකම්ගේ සටහන්...

භව සන්තතිය පිළිබඳ විචාර සමාජයේ බොහෝ දෙනා තුළ පැතිර පවතී. බුදු සසුනේ විවිධ නිකායයන් ද මේ ගැන සාකච්ඡා කර ඇති අතර, එවැනි අදහස් කියවා ඇති ථෙරවාදී භිඤුන් වහන්සේ ද 'අන්තරා භවය' පිළිබඳ මතිමතාන්තර දේශනා කළහ.

භවයේ මුල, මැද, අග සොයන සමහරු ද මේ ගැන තර්ක කරති. එවැනි තර්ක නොසිතිය යුතු කරුණු සේ බැහැර කළ බුදුන් වහන්සේ දුකින් මිදීමේ, සසරෙන් ඉවත්වීමේ මග හා ඊට වෙර වැඩිය යුතු බව ම අවධාරණය කරති.

පටිච්ච සමුප්පාදය ගැන එවැනි මීථා මත ඔස්සේ මනස අවුල් කරගත් ඇතැම් විදර්ශනාලාභීන් හා යෝගාවචරයන් යයි තමන් හඳුන්වා ගන්නා පුද්ගලයින් මේ පොත ගැන විවිධ අදහස් අපට ලියා එවූහ. එහෙත් නාහිමියන්ගේ පොත නැවත මුදුණය කිරීම පමණක් අපේ කාර්යයයි. නාහිමියන් ධමීය තේරුම් කළේ තිපිටකය හා අටුවා ටීකා පදනම් කරගෙන පමණක් මිස නිකායාන්තරික අදහස් හෝ මනස්ගාත ගැන පදනම් කර නොගෙන බව අපි දන්නෙමු.

කම්-ඵල අදහන සැදහැවත් බොදුනුවන්ගේ සත්පුරුෂ සමාගමය නිසා ම රේරුකානේ නාහිමිපාණන් ගේ බුදුදහම පිළිබඳ නිවැරදි හා සරල දහම් පොත් සමූහය තවදුරටත් අවම මිලක් යටතේ ඔබ අත පත් කරන්නට ශී චඤවිමල ධම් පුස්තක සංරක්ෂණ මණ්ඩලය සමත් වෙයි. ඒ අවබෝධයෙන් හා පුතරුප්පත්තිය පිළිබඳ විශ්වාසයෙන්, මෙලොව සැපසම්පතින් කොටසක් සසරට නිදන් කරනා පින්වතුන්ට අපගේ කෘතවේදිණය පළ කරමු.

සෝදුපත් සැසඳීමේදී සහාය වූ දයාවතී අබේසිංහ මහත්මිය, සංශෝධිත පරිඝණක වණී සටහන් යෙදූ හොරණ රූ-මායා ගුැෆික්ස් හි සාලිය ජයකොඩි මහතා, මුදුණයෙන් දයක වූ ගිහාන් අනුරංග ජයවධීන මහතා ඇතුළු කායඵීමණ්ඩලය, මණ්ඩලයේ කටයුතු සඳහා නිබඳ අවධානය යොමු කරන පූජා කිරිඔරුවේ ධම්මානන්ද හිමිපාණන් සහ ශිෂා ස්වාමීන් වහන්සේලා නිසා ම මේ පොත් පැවැත්වීමේ වගකීම ලිහිල් වී ඇති බව සිහි කරන්නේ සතුටිනි.

### තිසරණ සරණයි!

සී. තනිප්පුලි ආරච්චි ගරු ලේකම් ශීු චන්දවීමල ධර්මපුස්තක සංරකුණ මණ්ඩලය

2008 ජනවාරි 25 වන දින, පොකුණුවිටදී ය.

## දහම් පොත් සංරක්ෂණ මණ්ඩලයෙන් පුකාශිත රේරුකානේ නාහිමියන්ගේ පොත් සහ වෙනත් පොත්

#### විනය ගුන්ථ

ශාසනාවතරණය විනය කර්ම පොත

උපසම්පදා ශීලය

උහය පුාතිමෝක්ෂය (අනුවාද සහිත)

### අභිධර්ම ගුන්ථ

අභිධර්ම මාර්ගය අභිධර්මයේ මූලික කරුණු පට්ඨාන මහා පුකරණ සන්නය අනුවාද සහිත අභිධර්මාර්ථ සංගුහය

#### භාවනා ගුන්ථ

විදර්ශනා භාවනා කුමය පෞරාණික සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය චත්තාලීසාකාර මහා විපස්සනා භාවනාව සතිපට්ඨාන භාවනා විවේචනය හා වෙනත් කෘති

#### ධර්ම ගුන්ථ

චතුරායෳී සතාය පාරමිතා පුකරණය බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය පටිච්ච සමූප්පාද විවරණය ධර්ම විනිශ්චය බෞද්ධයාගේ අත් පොත මංගල ධර්ම විස්තරය පූණොා්පදේශය සුවිසි මහා ගුණය පොහොය දිනය කෙලෙස් එක්දහස් පන්සියය වඤ්චක ධර්ම හා චිත්තෝපක්ලේශ ධර්ම බුද්ධනීති සංගුහය නිවාණ විනිශ්වය හා පූනරුප්පත්ති කුමය බෝධි පූජාව Four Noble Truths (වතුරායෳී සතෳය පරිවතීනය.)

#### වෙනත්

මෙකල නිවුණු ඇත්තෝ (නාහිමි වරිත වත හා අනුමෙවෙනි දම් දෙසුම් 15 ක්.) සුරාධූර්තය හෙවත් මදාලෝලය (වෛදා නීල් කෙසල් - පරිවර්තන) බුදුසසුන පුබුදු කළ ශීු ලංකා ශ්වේජින් නිකාය සියවස (ශාස්තීය සමරු කලාපය)

### විමසීම් :- ගරු ලේකම්

- ශීු චන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරකෳණ මණ්ඩලය,
- ශීී විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට.

දුරකථනය : 034-2263958, (2263979) ෆැක්ස් : 034-2265251

Non-commercial distribution

# පටුන

|                                                                       | පිට |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| සංඥපනය                                                                | 9   |
| අාරම්භය                                                               | 15  |
| පටිච්චසමුප්පාද පාළිය                                                  | 16  |
| පටිච්චසමුප්පාද යන්නෙහි තේරුම                                          | 16  |
| පටිච්චසමුප්පාද්ය නො දනීමේ දෝෂය                                        | 18  |
| පටිච්චසමුප්පාදය දනීමේ අනුසස්                                          | 20  |
| අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා                                                  | 24  |
| අව්දාාව නිසා සංස්කාර ඇතිවන සැටි                                       | 29  |
| සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤණං                                                   | 33  |
| පුතරුත්පත්තිය සිදුවන සැටි                                             | 38  |
| විඤ්ඤණපච්චයා නාමරූපං                                                  | 45  |
| නාමරූපපච්චයා සළායකනං                                                  | 52  |
| සළායකතපච්චයා එස්සො                                                    | 57  |
| එස්සපච්චයා වේදනා                                                      | 59  |
| වේදනාපච්චයා කණ්හා                                                     | 61  |
| තණ්හාපච්චයා උපාදනං                                                    | 67  |
| උපාදනපච්චයා හවො                                                       | 75  |
| හවපච්චයා ජාති                                                         | 82  |
| ජාතිපච්චයා ජරාමරණං                                                    | 85  |
| ප <b>ිච්චසමුප්පාදයේ</b> භවතුයේ සම්බන්ධය                               | 96  |
| අඩිග දෙළොස                                                            | 96  |
| සන්ධි තුන                                                             | 96  |
| සන්ධිනුයේ සටහන                                                        | 97  |
| සංගුහ සතර                                                             | 98  |
| වි-ශතාභාකාරයෙන්                                                       | 98  |
| සංසාර වකුය                                                            | 101 |
| කම් විපාක වකුය                                                        | 102 |
| තිු වෘත්තය                                                            | 102 |
| තිු වෘත්ත වකුය                                                        | 103 |
| මූල දෙක                                                               | 104 |
| ද්විමූල වකුය                                                          | 105 |
| පටිච්චසමුප්පාදය සතායන්ගේ වශයෙන් දක්වීම<br>Non-commercial distribution | 106 |

| පටිච්චසමුප්පාදය කෘතාාය වශයෙන් දක්වීම    | 107 |
|-----------------------------------------|-----|
| දෘෂ්ටි නිවාරණය                          | 109 |
| පටිච්චසමුප්පාදය උපමාවෙන් දක්වීම         | 110 |
| සතර ආකාර ගැඹුරු බව                      | 113 |
| පටිච්චසමුප්පාදයේ නය සකර                 | 119 |
| පුතිලෝම පුතීතාසමූත්පාදය හෙවත්           |     |
| සංසාරවකුයාගේ නිරෝධය                     | 122 |
| ද්විවිධ නිරෝධය                          | 123 |
| ද්විවිධ සුඛය                            | 127 |
| නිවත් කතු දක්වෙන  ගාථා පෙළක්            | 134 |
| තිවත දක්වෙත ගාථා දෙකක්                  | 137 |
| නිව්වණ කීතීන උදනය (1)                   | 142 |
| නිවන හා සන්න්වයා                        | 144 |
| නිවනේ පුයෝජනය                           | 144 |
| තිව්වණ කීතීත උදනය (2)                   | 145 |
| විභඩ්ගයේ නිවන විස්තර කර ඇති ආකාරය       | 150 |
| අටුවාවේ දක්වෙන නිව්චණ වාදය              | 151 |
| ආයා සතා දේශනයේ නිවන                     | 153 |
| නිවන පිහිටි කැන                         | 155 |
| නිව්ාණය සාක්ෂාත් කරන පුශ්නය             | 157 |
| තිවත් දක්තා පුද්ගලයා                    | 160 |
| දුක්ඛස්කන්ධයෙන් මිදීමේ පුතිපත්ති කුමය   | 165 |
| චතුරාය <b>ී</b> සතාය සංක්ෂේපයෙන් දක්වීම | 167 |
| විදහාව ඉපදවීමේ කාලය                     | 175 |
| සංසාරයේ මූල                             | 178 |
| අනේකපුකාර පුකීතෳසමුත්පාද දේශනා          | 181 |
| දශබල සූතුය                              | 182 |
| දශබල සූතුයේ භාවය                        | 184 |
| දශබල සූනුයේ ව්ස්කරය                     | 186 |
| දශබල ඥුන                                | 187 |
| දශබල ඥනය දක්වෙන ගාථා                    | 188 |
| බුහ්ම <b>වකු</b> ය                      | 193 |
| චතුර්වෛශාරදාා ඥනය                       | 193 |
| පඤ්චස්කන්ධය                             | 196 |
| අාහාර සූතුය                             | 206 |
| ආහාර සූතුයේ තේරුම                       | 208 |
| අාහාර සකර                               | 210 |
| දෙතික සූතුය                             | 215 |
| දෙතික සූනුයේ හාවය                       | 216 |
| Non-commercial distribution             |     |

| වේතනා සූතුය                    | 220 |
|--------------------------------|-----|
| චේතනා සූතුයේ අදහස              | 220 |
| චේතනා සූතුයේ විස්තරය           | 221 |
| චේතනා සූතුයේ සැටියට සංසාර චකුය | 223 |
| උපාදන සූතුය                    | 224 |
| උපාදන සූනුයේ තේරුම             | 226 |
| උපාදන සූතුය ගැන දතයුතු කරුණු   | 226 |
| දෘෂ්ටි නිවාරණ දේශනා            | 227 |
| පුතීතෳසමුක්පාද සූතුය           | 228 |
| අවේලකාශාප සූතුය                | 231 |
| උපනිසා සූනුය                   | 235 |
| ධම් කථික සූනුය                 | 238 |
| ශාස්තෘ පයෝෂණ සූතුය             | 247 |
| පටිච්චසමුප්පාදය හා අන්තරාභවය   | 249 |
| අන්තරා හව වාදය                 | 253 |
| සූතුපිටකය හා අභිධර්ම පිටකය     | 253 |
| ධර්මය අවලංගු කිරීමේ පාපය       | 255 |
| පූවාසු දහසක් ධර්මස්කන්ධය       | 257 |

### "සබ්බදානං ධම්මදානං ජිනාති"



### දහම් පොත් මුදුණයට සහාය වූ අභිනව සාමාජිකයෝ

| එම්.බී. පෙරේරා මයා                                            | බණ්ඩාරගම       | රු.5     | 0,000.00  |  |
|---------------------------------------------------------------|----------------|----------|-----------|--|
| ඕ.වී. සමන්ත අනුස්මරණ පදනම - ශීු ජයවර්ධනපුර වි.වි.රු.50,000.00 |                |          |           |  |
| ජයවීර කටුවාවල මයා                                             | පිළියන්දල      | රු.3     | 30,000.00 |  |
| වෛදා  එල්.ඩී. දයානන්ද මයා                                     | මහවැව          | රු.      | 5,000.00  |  |
| ඒ.එස්. අබේසිංහ මයා                                            | හොරණ           | රු.      | 4,000.00  |  |
| බී.එච්. ලඤ්මන් ගුණසිරි මෙන්ඩිස් $oldsymbol{\gamma}$           | 880 <b>8</b> 6 | <u>~</u> | 2500.00   |  |
| බී.ඒ. තේජා පද්මාංගනි යුවල 🔰                                   | පානදුර         | Οį.      | 3500.00   |  |
| යූ.ඒ.ටී.එම්. අභයවධීන මයා                                      | දොම්පේ         | රු.      | 2,000.00  |  |
| කපිල සමරතායක මයා                                              | මොරටුව         | රු.      | 2000.00   |  |
| තුසිත පිුයන්ත වල්පිට මයා                                      | කුඩාඋඩුව       | රු.      | 1500.00   |  |
| චාන්දනී පුනාන්දු මිය (දෙමාපියන්ට පිං පිණි                     | සීස) පානදුර    | රු.      | 1500.00   |  |
| කාන්ති මීපාගම මිය                                             | පන්නිපිටිය     | රු.      | 1220.00   |  |
| ඉනුා දසනායක මිය                                               | මහනුවර         | රු.      | 1014.00   |  |
| එච්.බී. රත්නායක මයා                                           | කොස්වත්ත       | රු.      | 1000.00   |  |
| ආර්.එම්. පොඩිඅප්පුහාමි මයා                                    | කහපත්වල        | රු.      | 1000.00   |  |
| එස්.පී.බී. ඉලංගසිංහ මයා                                       | අනුරාධපුර      | රු.      | 1000.00   |  |
| ගුේස් බී. මුණසිංහ මිය                                         | බණ්ඩාරවෙල      | රු.      | 1000.00   |  |
| හරීන්දු අමරපාල මයා                                            | බණ්ඩාරගම       | රු.      | 1000.00   |  |
| චන්දිකා එදිරිසිංහ මිය                                         | බෙලිඅත්ත       | රු.      | 1000.00   |  |
| අරුණ රත්නායක මයා                                              | නුගේගොඩ        | රු.      | 1000.00   |  |
| මධුෂානී කළුවැව මිය - පේරාදෙණිය සම්                            | ම්පත් බැංකුව   | රු.      | 500.00    |  |

අනික් පොත් හා සසඳන විට කාලීනව අඩු මිලකට මේ පොත් සැපයිය හැකිව ඇත්තේ ධර්මදානමය කුශලයේ වටිනාකම අවබෝධ කරගත් සැදැහැවතුන් නිසාය.

එක් මුදුණයක් විකිණීමෙන් ලැබෙන මුදලත්, ඊළඟ මුදුණයේ මුදුණ වියදමත් අතර පරතරය පියවා ගැනීමට මේ ආධාර උපයෝගී වේ.

ඔබට දැ<u>කම්ුකළුකාැසකුකුඛ</u>ුවිය හැකිය.

## සංඥපනය

ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණෙන්නා වූ සකල මහා බෝධිසත්ත්වයන් ම ආනාපාන චතුර්ථධාානයට සමවැදී, නුවණ දියුණු - තියුණු කොට ගෙන, එසේ තියුණු කරගත් නුවණ පුතීතාසමුත්පාදධම්යට යොමු කොට එය අනුලෝම - පුතිලෝම වශයෙන් සම්මශීනය කොට සංසාර චකුයේ සැටි නිවැරදි ලෙස තේරුම් ගෙන, අරහන්මාර්ගඥනය උපදවා සංසාර පුවෘත්තියට හේතු වන අවිදාහ - තෘෂ්ණා පුධාන එක්දහස් පන්සියයක් කෙලෙස් සතුරන්, මතු කිසි කලෙක නැහී නො එන පරිදි සම්පූර්ණයෙන් නසා ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණෙන බව "සබ්බ බෝධිසත්තාහි ආතාපාතවතුත්ථස්කානතො වුට්ඨාය පච්චයාකාරෙ කුණ මතාරෙත්වා තං අනුලෝම-පටිලෝමං සම්මසිත්වා බුද්ධා හොන්ති" යනුවෙන් සංයුත්තනිකායට්ඨකථාවෙහි දක්වා තිබේ. මේ පුතීතාාසමුත්පාද ධර්මය ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණි පසු ද උන්වහන්සේලා තිතර සිහිකිරීම් වශයෙන් භාවිත කෙරෙති.

අප බුදුරජාණන් වහන්සේ පුකීතාසමුත්පාද ධර්මය සම්මශීනය කොට පැමිණ වදළ අරහත්ඵල සමාපත්තියට සමවැදී බෝමුල ඒ අස්තෙහි ම සතියක් වැඩ සිට ඒ සමාපත්තියෙන් නැගී, පුථමයෙන් කරන්නට යෙදුනේ ද පුකීතාසමුත්පාදය සිහිකිරීම ම ය. උන්වහන්සේ බුදු වීමෙන් සත්වනද රාතිුයේ පුථමයාමය අනුලෝම වශයෙන් පුකීතාසමුත්පාදය සම්මශීනය කිරීමෙනුත් මධාමයාමය පුකිලෝම වශයෙන් පුකීතාසමුත්පාදය සම්මශීනය කිරීමෙනුත් පශ්චිමයාමය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් පුකීතාසමුත්පාදය සම්මශීනය කිරීමෙනුත් පශ්චිමයාමය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් පුකීතාසමුත්පාදය සම්මශීනය කිරීමෙනුත් ගතකළ බව උදන පාළියේ දක්වා තිබේ. මෙසේ ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණීමට උපකාර වන්නාවූත් ලොවුතුරා බුදුවරයන් වහන්සේලා නො හැර භාවිත කරන්නාවූත් ධම්යක් වන බැවින් මේ සුකීකාසේ මුක්ෂාදේ ධර්මය බුදුසස්නෙහි උසස්

ධර්මයක් බව කිය යුතු ය. ඉතා උසස් ධර්මයක් වූ මේ පුතීතාසමුත්පාද ධර්මය ඉතා ගැඹුරු ය. එය මහා බෝධිසත්ත්වයත් හා පුතොක බෝධිසත්ත්වයත් හැර, අන්කිසිවකු ස්වශක්තියෙන් නිරවුල් කර තේරුම්කර ගැනීමට සමත් තො වන බව "ඨපෙත්වා පන ද්වේ බෝධිසත්තෙ අඤ්ඤේ සත්තා අත්තතො ධම්මතාය පච්චයාකාරං උජුං කාතුං සමත්ථා නාම තත්ථී" යනුවෙන් මහානිදන සූතු අටුවාවෙහි දක්වා තිබේ.

පුතීතාසමුත්පාද සංඛාාත මේ හේතුඵල ධර්මය සොයාගැනීමේ දුෂ්කරත්වය නිසා ම බුදුසසුතේ පිහිටෙන් තොරව ස්වශක්තියෙන් ම ලෝ කතු සෙවූවෝ තොයෙක් අයුරින් නො මහ ගියහ. ඇතමෙක් "ලෝකයත් සත්ත්වයාත් දෙවියකු විසින් මවන ලද්දේය. මේ සත්ත්වයෝ ඒ මැවුම්කාර දෙවියාගේ කැමැත්ත පරිදි සැපදුක් ලබන්නාහ. මැවුම්කාර දෙවියාගේ කැමැත්ත පරිදි සැපදුක් ලබන්නාහ. මැවුම්කාර දෙවියාගේ කැමැත්ත පරිදි ම සත්ත්වයෝ මරණින් මතු සුගතියට හෝ දුගතියට යන්නාහ" යි ගත්හ. ඇතමෙක් "මැවුම්කරුවකු නැතිව පඨවී - ආපෝ - තේජෝ - වායෝ යන ධාතූන්ගෙන් සත්ත්වයා ඇතිවූයේය"යි ගත්හ. ඇතමෙක් "ආත්මයත් ශරීරයත් එකයයි" ගත්හ. ඇතමෙක් "ආත්මය අනිකෙක, ශරීරය අනිකකැ"යි ගත්හ.

අාත්මයත් ශරීරයත් එකයයි ගත්තෝ "ශරීරය විතාශ වීමෙන් ආත්මයත් විතාශ වන්නේය, එබැවින් මරණින් මතු සත්ත්වයා නූපදින්නේය යි ද, පින් පව්වලින් සත්ත්වයාට වන දෙයක් නැත්තේය" යි ද කියති. ශරීරය අනිකෙක ආත්මය අනිකෙකැයි ගත්තෝ "ශරීරය සේ ආත්මය නැසෙන දෙයක් නො වේ. ආත්මය කවදවත් නො මැරෙන්නේය. ඒ ආත්මය ශරීරය බිදෙන කල්හි කුඩුවකින් පක්ෂියකු බැහැර යන්නාක් මෙන් පුරාණ ශරීරයෙන් බැහැරව අලුත් ශරීරයකට යන්නේ ය" යි කියති.

ඇතැමෙක් "පෙර කළ පින් පව් අනුවම සත්ත්වයෝ සැප දුක් ලබති" යි ගත්හ. ඇතමෙක් "කර්මව්පාකය සම්පූර්ණයෙන් ම පුතික්ෂේප කෙරෙති." ඇතමෙක් "පින්පව් කළ තැනැත්තාම එහි විපාකය විදීය"යි ගත්හ*ා* ඇතමෙක් "අනිකකු කළ කර්මයේ ඵලය අනිකෙක් විදීය''යි ගත්හ. ඇතමෙක් " මේ සත්ත්වයා අතීතයේත් වීය''යි ගත්හ. ඇතමෙක් "මේ සත්ත්වයා අතීතයෙහි තො වූයේ ය, අලුතෙන් ඇති වූවෙකැයි'' යි ගත්හ.

තථාගතයන් වහන්සේගේ පුකීතාසමුක්පාද දේශනය වතාහි මෙහි කී තොකී එකම දෘෂ්ටියකටවත් තො වැටෙන හේතුඵල කුමයක් දක්වෙන දේශනයෙකි. ඒ හේතුඵල ධර්මය සොයාගන්නට නුපුඑවන්වීම නිසා මෙසේ සත්ත්වයන් නොයෙක් දෘෂ්ටිගෙන අවුලෙන් අවුලට පත්ව, නැවත නැවත අපායට පැමිණෙන්නට සිදුවන මේ සංසාරය ඉක්මවිය නොහැකිව දුකෙහිම ගැලී ඉන්නා බව "එතස්ස ආතත්ද! ධම්මස්ස අනතුබොධා අප්පටිවෙධා එවමයං පජා තත්තාකුලකජාතා ගුළාගුණ්ඨිකජාතා මුක්ද්ජබබ්බජගුතා අපායං දුග්ගතිං විතිපාතං සංසාරං තාතිවත්තත්ති" යනුවෙන් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මහානිදන සූතුයෙහි වදුරා තිබේ.

මේ පුතීතාසමුත්පාද ධර්මය දන ඉගෙන දෘෂ්ටි ජාලයෙන් මිදී සතාය අවබෝධ කරගන්නා තුරු සත්ත්වයා දුකින් නො මිදේ. එබැවින් දුකින් මිදීම බලාපොරොත්තුවන සැමදෙනා විසින් ම බුදු සස්නෙහි ඉතා උසස් තැනක් ගන්නා මේ පුතීතා-සමුත්පාද ධර්මය ගැන තරමක් දුරටවත් දනගැනීමක් ඇතිකර ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. මේ උසස් ධර්මය දත හැක්කේ ද බුද්ධෝත්පාද කාලයෙහිම ය. බුද්ධශූනා කාලවලදී මේ ධර්මය ඇති බවවත් දන ගැනීමට කුමයක් නැත. දනට පැමිණ ඇත්තේ මේ උසස් ධර්මය දන ගැනීමට, ඉගෙන ගැනීමට ඉඩ ඇති යහපත් කාලයකි.

එහෙත් දනට ඇති බෞද්ධයන්ගෙන් ඉතා වැඩි දෙනෙක් ම මේ උසස් ධර්මය ගැන කිසිවක් දන්නෝ නො වෙති. එබැවින් ඔවුහු තමන් ලබා සිටින මේ උත්තම බුද්ධෝත්පාදක්ෂණයෙන් ගන්නට ඇති උසස් පුයෝජනය නො ලබති. බෞද්ධයම්භ යි පුතිඥකර ගෙන ඉන්නා අයගෙන් ඇතමෙක් මේ ධර්මය නො දන්නා නිසාම "මරණින් මතු ඉපදීමක් නැත, පින් පච්චල විපාකයක් නැත" යනාදීන් මිථා දෘෂ්ටියට බැස සිටිති. ඒ තත්ත්වයට පැමිණ සිටින පැවිද්දෝ ද නැත්තාහු නො වෙති. පුකීතාසමුත්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා නොමහට වැටී ඉත්තා ජනයාගේ යහපත සදහා අප විසින් මේ ගුන්ථය සම්පාදනය කරන ලදී.

පාළි පොත්වලින් පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ විස්තරයක් ඇත්තේ **සම්මෝහවිතෝදනි** නම් වූ විභංග අටුවාවෙහි හා **විශුද්ධිමාගීයෙහිත්** ය. ඒ පොත් දෙක්හි එන පටිච්චසමුප්පාද විස්තරය එකිනෙකට වැඩි වෙනසක් නැත. ඒ පොත්වල එන පටිච්චසමුප්පාද විස්තරය ඉතා වැදගත්ය. ඒවායේ පටිච්චසමුත්පාදය විස්තර කර තිබෙන්නේ කුමානුකුලව ධම්ය ඉගෙන ගන්නා වූ ද, ඉගෙන ගත්තා වූ ද තැනැත්තන්ට සුදුසු වන පරිදිය. මෙකල පවත්තා අධෳාපනයේ හැටියට පාළි පොත් හත අටකිත් කොටස් පමණක් උගෙනීම ලැබූවන්ටත්, ධර්මය පිළිබඳ උගේනීමක් තො ලැබු සාමාතා ජනයාටත්, ඉහත කී පොත් දෙකේ එන පුතීතාාසමුත්පාද වණිතාවෙන් පුයෝජනයක් නොලැබිය හැකිය. රසයක් තො ලැබිය<sub>.</sub> හැකිය. අප විසින් මේ පටිච්චසමුප්පාද විවරණය සම්පාදනය කරන ලද්දේ ධර්මය පිළිබද කුමානුකුල ඉගෙනුමක් ලබා නැති සාමානා ජනතාව දෙස බලා ගෙනය. එබැවිත් අටුවාවල එන පුකීතාසමුත්පාද වණිතා කුමය අනුගමනය නො කොට, අපට වැටහෙන පරිද්දෙන් මේ ගුන්ථය සම්පාදනය කරන ලදී.

සිංහලෙන් පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කර ඇති පොත් කීපයක් අපට කියවත්තට ලැබිණ. ඒ පොත් අප සිත් තො ගත් බැවිත් පටිච්චසමුප්පාද විවරණය නමැති මේ ගුත්ථය සම්පාදනය කිරීමට අදහස් කෙළෙමු. අතිශයිත් ගැඹුරු වූ මේ පුතීතායමුත්පාද ධර්මය, කියවත්තවුත්ට තේරුම් ගත හැකි වන පරිදි විස්තර කර ගුත්ථයක් සම්පාදනය කිරීම පහසු වැඩක් නොවේ. අඩුපාඩුවක් වරදක් ඉතිරි තො වන පරිදි මේ ගැඹුරු ධර්මය විස්තර කිරීමට සමත් බවක් අපට තැත. අප විසිත් මෙය කරන ලද්දේ " මහජනයාට තේරුම් ගත හැකි වන පරිද්දෙන් සැපයු පටිච්චසමුප්පාද

වණිතාවක් කොහෙත්ම තැතුවාට වඩා මේ පොතවත් තිබීම හොඳය" යන අදහසිනි.

අනුලෝම - පුතිලෝම පුතිතායමුත්පාද දේශතා දෙකින් වඩාත් ගැඹුරු ධමය වත්තේ පුතිලෝම පුතිතායමුත්පාද දේශනය ය. එයින් දක්වෙන්නේ නිවනය. පෘථග්ජනයන්ට අවිෂය වූ ඒ නිවන අපගේ අදහසේ හැටියට විස්තර කරනවාට වඩා නිවන පිළිබඳව කථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශිත ධර්ම දක්වීම් වශයෙන් නිව්ාණය විස්තර කිරීම වඩා හොඳ කුමය වන බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නිව්ාණය සම්බන්ධයෙන් වදළ සූතු කීපයක් මෙහි විස්තර කර ඇත. ඒවා කියවීමෙන් නිව්ාණ තත්ත්වයත් බොහෝ දුරට තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

මේ ගුත්ථයෙහි අනුලෝම පුතීතාසමුත්පාදය විස්තර කරන පූව්භාගය අප විසින් ලියන ලදුයේ ලක්දිව අභිධර්මය උගත් කාන්තාවක් වන කොළඹ හැව්ලොක් ටවුන්හි ලෙයාර්ඩි මාවතෙහි අංක 18 දරණ මන්දිරයෙහි වෙසෙන සෝමාවතී මුණසිංහ මැතිනියගේ ආරාධනාවෙන් බුද්ධවෂීයෙන් 2492 වැන්නෙහිදීය. ඒ කොටස ඇගේ ව්යදමින් ඒ කාලයේදී මුදුණය කරවා ධර්මදන වශයෙන් බෙද දෙන ලදී. දෙදහස් පන්සිය වැනි වසට කලින් මේ පොත සම්පූණිකොට මුදුණය කරවන බලාපොරොත්තුවෙන් සිටි මුත් පැමිණියා වූ යම් යම් අපහසුකම් නිසා බලාපොරොත්තු කාලයේදී මෙය කරන්නට නොලැබිණ. නොයෙක් අපහසුකම් මධායේ අප ගත් උත්සාහයේ පුතිඵලයක් වශයෙන් මේ බුද්ධ ජයන්ති වර්ෂය තුළදීම මේ ගුන්ථයක් මහජනයා අතට පැමිණ විය හැකි විය.

මේ සම්බුද්ධ ජයන්ති ධම පුස්තක පංතියේ අටවන දහම් පොතය. මෙයින් මේ දහම්පොත් පෙළ අවසන් කරනු ලැබේ. කිසි සෝෂාවක් නොකොට, කිසිවකුගෙන් ආධාරයක් නො ගෙන, අමාරුවෙන් ආරම්භ කරන ලද මේ ධර්මපුස්තක පුචාරය අප බලාපොරොත්තු වූවාට වඩා බොහෝ සාර්ථක වූ බව ජීතියෙන් සඳහන් කරමු. අපගේ මේ ධර්මපුස්තක පුචාරය සාර්ථක වූවාක් මෙන් හැම දෙනා ගේ සියලුම යහපත් වැඩ සාර්ථක චේවායි පතමු. මේ ධර්මපුස්තක වහාපාරය කරදරයක් නැතිව පවත්වාගත හැකිවූයේ ධර්මකාමීන් විසින් මේ පොත් කලට චේලාවට මිලයට ගත් නිසාය. අපේ දහම් පොත් ගත් ගිහි පැවිදි සැමදෙනාම මේ ධර්මපුස්තක වහාපාරයේ ආධාරකාරයෝ ය. හැම දෙනාට ම පින්සිදු චේවා!

·(මේ ගුන්ථය මුදුණයේදී සෝදුපත් බැලීම් ආදි වැඩ සියල්ල-අපගේ ශිෂා හේන්ගොඩ කලාාණධම්ම නම කිරිඔරුවේ ධම්මානන්ද නම සමග කරන ලද බව ද ස්තුති පූර්වකව සඳහන් කරමු.)

ධර්මය ලොවෙහි බැබලේවා

මීට ශාසනන්ථිතිකාමී රේරුකානේ චඥවීමල මහනායක ස්ථවීර

ශීු බු. ව.  $\frac{2500}{1957}$  මාර්තු 01 දින ශීු විනයාලංකාරාරාමය පොකුණුවිට.

විමසීම් :- ගරු ලේකම් ශී චන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය, ශී විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට. දුරකථනය : 034-2263958, (2263979)

# පටිච්ච සමූපපාද විවරණය

### නමෝ තස්ස හගවතෝ අරහතෝ සම්මා සම්බුද්ධස්ස

ව තුරසඬ් බාකල්ප ලකුෂසඬ් බාාතාතිදීර්ඝ කාලය මුඑල්ලෙහි පිරු සමතිස් පෙරුම් දහම් බෙලෙත් ශීු මහා බෝධිදෘම මූලයේ දී, ශීල තමැති පෘථිවියෙහි වීයෳී තමැති පාදයුග්මයෙත් සිට, සමාධි නමැති ශිලාතලයෙහි මුවහත් කරන ලද කර්මක්ෂය-කරඥන නමැති පොරොව ශුද්ධා නමැති අතින් ගෙන අතීතාදි කාලතුයක් හා අවිදාහදි ද්වාදශාඩ් ගයක් හා, විංශතාාකාරයක් හා සත්ධිතුයක් හා සතර රාශියක් හා තුිවෘත්තයක් හා මූලද්වයක් ද ඇත්තා වූ පුතීතාසමූත්පාද සඩ්ඛාාත අතාදිකාලපුවෘත්ත සංසාරචකුය සිද සව්දෙ පද පුාප්ත වූ, මාගේ භාාගාවත් අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ගේ ශීු පාදයුග්මය අතිශය භක්තියෙන් හා ගෞරවයෙන් වැඳ, ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ විසින් දේශිත පරම ගම්භීර පුකීතාාසමුත්පාද ධම්ය සසර දුකින් මිදී නිවන් සුවය ලබනු රිසි ධම් කාමී සත්පුරුෂ ජනයාට නිවන් මහ දක්වනු පිණිස මාගේ නැණ පමණින් හෙළ බසින් වර්ණනා කරනු ලැබේ. ආදරයෙන් මෙය කියවා ගම්භීර ධර්මය තේරුම් ගෙන නිවන් පසක් කිරීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා!! Non-commercial distribution

## පටිච්චසමුප්පාද පාළිය

''අවිප්ජා පච්චයා සඩ්බාරා,සඩ්බාර පච්චයා විකුද්කුණං. විසද්සැණ පව්වයා තාමරූපං, තාමරූප පව්වයා සළායතතං, සළායතත පච්චයා එස්සෝ, එස්ස පච්චයා වේදනා, වේදනා පච්චයා තණ්හා, තණ්හා පච්චයා උපාදුනං, උපාදුන පච්චයා හවෝ, හව පච්චයා ජාති. ජාති පච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සු-පායාසා සම්භවන්ති. ඒවමේනස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති."

මේ විභංග පුකරණයේ පටිච්චසමුප්පාද විභංගයේ එන අනේක පුකාර පුතීතා සමුත්පාද දේශනයන් අතුරෙන් පළමු වන පුනීතා සමුත්පාද දේශනය ය. මේ ගම්භී්ර ධර්මය දූන ගනු කැමතියත් විසින් පළමු කොට මේ පාඨය පාඩම් කරගෙන ඉදිරියට පොත කියවිය යුතු ය. එහි තේරුම මෙසේ ය :–

අවිදාාා නමැති හේතුව නිසා සංස්කාරයෝ හටගනිති,

සංස්කාරයන් නිසා විඥනය නිසා නාමරුපය නිසා ෂඩායතනය නිසා ස්පර්ශය නිසා වේදතාව නිසා තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය නිසා භවය නිසා ජාතිය නිසා

විඥනය හට ගනී, නාමරූපය හටගනී, ෂඩායතනය හටගනී, ස්පර්ශය හටගනී. වේදනාව හටගනී, තෘෂ්ණාව හටගතී, උපාදුනය හටගනී, භවය හටගනී. ජාතිය වේ. ජරා,මරණ, සෝක, පරිදේව, දුඃඛ, දෞම්තස්සාා, උපායාසයෝ වෙති.

මෙසේ මේ සකල දුඃබස්කන්ධයාගේ පහළ වීම වේ.

## **පටිච්චසමුප්පාද** යන්නෙහි තේරුම

ගින්න නිසා දුම ඇති වන්නාක් මෙන් ද ගස නිසා ගෙඩිය ඇති වන්නාක් මෙන් ද කමා නිසා පෙර නො තුබූ අන් දෙයක් ඇති වීමට හේතු වන්නා වූ දෙයට හෙවත් ධර්මයට "පටිච්චසමුප්පාදය" යි කියනු ලැබේ.

අවිදාහව ඇති කල්හි ඒ අවිදාහව නිසා පුණාහිසංස්කාරාදි තිුවිධ සංස්කාරයෝ හටගතිති. එබැවිත් සංස්කාරයන්ට හේතු වූ අව්දාාාව පටිච්චසමුප්පාදයකි. අව්දාාාව නිසා හටගන්නා වූ සංස්කාරයන් නිසා ද විඥනය ඇති වේ. එබැවින් සංස්කාරයෝ ද පටිච්ච සමුප්පාදයකි. සංස්කාර හේතුවෙන් හටගත් විඥනය තිසා තාමරූප හටගනී. එබැවිත් විඥනය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. විඥනය තිසා හටගත් තාමරූපය තිසා ෂඩායතනය පහළ වේ. එබැවින් ෂඩායකනයට හේතු වූ නාම රූපය ද පටිච්ච-සමුප්පාදයකි. මෙසේ ස්පර්ශය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් ෂඩායතනය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. වේදනාව ඇති වීමට හේතු වන බැවින් ස්පර්ශය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. තෘෂ්ණාව ඇති වීමට හේතු වන බැවින් වේදනාව ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. උපාදනය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් කෘෂ්ණාව ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. භවය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් උපාදානය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. ජාතිය ඇති වීමට හේතු වන බැවින් භවය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසොා්පායාසයන් ඇති වීමට හේතු වන බැවින් ජාතිය ද පටිච්චසමුප්පාදයකි. ජරාමරණාදිය ද අවිදාා තෘෂ්ණාවන්ට හේතු වන බැවින් පටිච්චසමුප්පාදයකි.

මෙසේ අවිදාාවේ පටත් ජරා මරණය දක්වා ඇති මේ ධර්ම සියල්ල ම එකිනෙකට හේතු වන බැවින් පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. ඒ පටිච්චසමුප්පාදය පුකාශ කරන්නා වූ "අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරා" යනාදි පාඨයට ද ඒ නම කියනු ලැබේ.

එක් ගලක් මත එය හා බැඳී සිටින සේ අනෙක් ගලක් ද, ඒ ගල මත එය හා බැඳී සිටින සේ අනෙක් ගලක් ද, එය මත අනෙක් ගලක් ද යි මෙසේ උස් වී සිටින සේ එකින් එක මත තබන ලද ගල් සමූහයට වෙන් වෙන් වූ ගල් ගැන අපේක්ෂාවක් නො කොට කථා කරන කල්හි කුලුන ය යි ද කණුව ය යි ද කියනු ලැබේ. එහෙත් එකක් උඩ එකක් පිහිටා තිබෙන ගල් සමූහය හැර එහි කුලුනය කියා අමුතු දෙයක් නැත. සතා වශයෙත් එහි ඇත්තේ ගල් සමූහය පමණකි. එ මෙන් එකක් නිසා එය හා බැඳී පවත්නා සේ තවත් ධර්මයක් ඇති වීම් වශයෙන් නො සිඳී පැවතී ගෙන යන්නා වූ අවිදාහදි ධර්ම පරම්පරාවන්ට, ධර්ම සමූහයන්ට වෙන් වෙන් වූ ධර්ම ගැන අපේකෂාවක් නැති ව කථා කරන කල්හි ස්තිය ය, පුරුෂයා ය, දෙවියා ය යනාදි නම් කියනු ලැබේ. එහෙත් ධර්ම සමූහ - ධර්ම පරම්පරා මිස සතා වශයෙන් ඇති ස්තියක් පුරුෂයෙක් සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නැත.

කුලුනය යි කී කල්හි සතා වශයෙන් කුලුනක් නො ලැබී එක පිට එක පිහිටි ගල් සමූහයක් ලැබෙන්නාක් මෙන් ස්තුිය ය කියා හෝ පුරුෂයා ය කියා හෝ මිනිසා ය දෙවියා ය සත්ත්වයා ය කියා හෝ කී කල්හි සතා වශයෙන් එක් එක් ධර්මයක් නිසා ඇති වන්නා වූ ධර්ම සමූහයක් ම ලැබේ. ස්තුී පුරුෂාදීහු නො ලැබෙත්. පටිච්චසමුප්පාදය යි කියනුයේ එක එකක් නිසා පවත්නා වූ ඒ ධර්ම සමූහයට ය. එබැවින් පටිච්චසමුප්පාදය අපෙන් ඇත අන් තැනක - අන් ලොවක ඇතියක් නොවේ, අප ම බව හෙවත් සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් සැටියට වාාවහාර කරන දෙය ම බව දත යුතු ය. පටිච්චසමුප්පාදය අප ම වුව ද එය සත්ත්ව පුද්ගල කථාවෙන් අපට වැසී තිබේ. වැසී තිබෙන බැවින් තේරුම් ගැනීමට - දන ගැනීමට දුෂ්කර ගැඹුරු ධර්මයක් වී තිබේ.

## පටිච්චසමුප්පාදය තො දනීමේ දෝෂය.

පටිච්චසමුප්පාදය මහා දුක්ඛස්කන්ධයකි. දුඃඛ චකුයකි. එයට හසු වී සිටින්නා වූ සත්ත්වයෝ ජාති - ජරා - වාාධි -මරණාදි දුඃඛයන්ට හා ආපායික දුඃඛයන්ට ද නැවත නැවත හසු වෙමින් සෙක්කුවේ බදින ලදු ව එය වටේ කැරකෙන ගවයන් මෙන් හවතුයෙහි කැරකෙති. රෝගයක් ඇති කෙනකුට ඒ රෝගය හොඳින් හැදින ගන්නා තුරු එයට සැභෙන පුතිකාරයක් කරගෙන එයින් මිදිය නො හෙන්නාක් මෙන් පුතීතාසමුත්පාද සංඛාාත දුඃඛ චකුය හෙවත් සංසාර චකුය හොදින් හැදින ගන්නා තුරු අවිදාා තෘෂ්ණා සංඛාාත සංසාර චකුයේ මූලධර්මයන් පුහාණය කොට එය සිඳ එයින් මිදී නිවනට නො පැමිණිය හැකිය. එ බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට -

"ඒතස්ස ආතන්ද, ධම්මස්ස අසද්සදණා අතනුබෝධා අප්පට්වේධා ඒවමයං පජා තන්තාකුලකජාතා ගුළාගුණ්ඨකජාතා මුසද්ජබබ්බජගුතා අපායං දුග්ගතිං විනිපාතං සංසාරං නාතිවන්තන්ති" යි වදරන ලදී.

"ආනන්දය, මේ පුකීතෳසමුප්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා, අවබෝධ නො කිරීම නිසා, පුකිවේධ නො කිරීම නිසා මේ සත්ත්වයෝ (මීයන් කැපූ) නූල් පන්දුවක් සේ අවුල් වූවාහු රෙදි වියන්තන්ගේ නූල් පන්දුවක් මෙන් අවුල් වූවාහු මුඤ්ජබබ්බජ නම් වූ නණවලින් ඇඹරු දිරා කැඩී ගිය කඹයක තණකෙදි මෙන් අවුල් වූවාහු සැපයෙන් පහ වූ දුක්ඛයා ගේ පැවැත්ම ඇත්තා වූ අපාය හා සංසාරය නො ඉක්මවක්" යනු එහි තේරුම ය.

තව ද පටිච්චසමුප්පාදය තො දත් තැතැත්තා නියම ශුමණයකු හෝ බුාහ්මණයකු තො වත බව ද පුතාාක්ෂාත්ම-භාවයේ ම ලෝකෝත්තර මාර්ගයට පැමිණෙන්නකු තො වන බව ද තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

"යේහි කේවී හික්බවේ, සමණා වා බාහ්මණා වා ජරාමරණං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ සමුදයං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ තිරෝධං තප්පජාතත්ති, ජරාමරණ තිරෝධගාමිතිං පටිපදං තප්පජාතත්ති, - පෙ - ත මේතේ හික්බවේ,සමණා වා බාහ්මණා වා සමණේසු වා සමණ සම්මතා, බාහ්මණේසු වා බාහ්මණ සම්මතා, ත ව පත තේ ආයස්මත්තෝ සාමඤ්ඤත්ථං වා බුහ්මඤ්ඤත්ථං වා දිට්ඨෙව ධම්මේ සයං අභිඤ්ඤ සව්ජිකත්වා උපසම්පජ්ජ විහරිස්සන්ති."

"මහණෙනි, යම් කිසි ශුමණ කෙනෙක් හෝ බුාහ්මණ කෙනෙක් හෝ ජරාමරණය නො දනිත් ද, ජරාමරණ හේතුව නො දනිත් ද, ජරාමරණ නිරෝධය නො දනිත් ද, ජරාමරණ නිරෝධයට පැමිණෙන්නා වූ පුතිපත්තිය නො දනිත් ද - පෙ -මහණෙනි, ඒ ශුමණ බුාහ්මණයෝ ශුමණයන් අතර ශුමණය යි සම්මත වූවෝ ද නො වෙති. බුාහ්මණයන් අතර බුාහ්මණය යි සම්මත වූවෝ හෝ නො වෙති. ඒ, ආයුෂ්මත්හු ලෝකෝත්තර Non-commercial distribution මාර්ගය වර්තමාන ජාතියේ දී තමන් ම විශිෂ්ට ඥනයෙන් පුතාක්ෂ කොට එයට පැමිණ වාසය කරන්නෝ නො වන්නානු ය" යනු එහි තේරුම යි.

## පටිච්චසමුප්පාදය දනීමේ අනුසස්.

සමාක් සම්බෝධිය ය, පුතාෙක සම්බෝධිය ය, ශුාවක බෝධිය ය යන තුන්තරා බෝධියෙන් එකකට පැමිණ සියලු කෙලෙසුන් නසා සංසාර චකුය සිඳ නිවනට පැමිණීම පටිච්චසමුප්පාදය දන ගැනීමේ ආනිසංසය ය. පටිච්චසමුප්පාදය දන ගැනීමේ අනුසස් දක්වනු පිණිස කථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

"යතෝ බෝ භික්ඛවේ! අරියසාවකෝ ඒවං පච්චයං පජානාති. පච්චයසමුදයං පජානාති, පච්චය නිරෝධං පජානාති, පච්චයතිරෝධගාමතිං පටිපදං පජානාති, අයං වූව්වති භික්ඛවේ! අරියසාවකෝ දිට්ඨිසම්පන්නෝ ඉතිපි, දස්සනසම්පන්නෝ ඉතිපි, ආගතෝ ඉමං සද්ධම්මං ඉතිපි, සේඛේන ඤණේන සමන්නාගතෝ ඉතිපි, සේඛාය විප්ජාය සමන්නාගතෝ ඉතිපි, ධම්මසෝතං සමාපන්නෝ ඉතිපි, අරියෝ නිඛ්ඛේඛික පඤ්ඤෝ ඉතිපි, අමතද්වාරං ආහච්ච තිට්ඨති ඉතිපිති."

"මහණෙනි, යම් හෙයකින් අාය්‍යී ශුාවක තෙමේ මෙසේ අව්දාාාදි පුතාය දනී ද, පුතායන් ගේ උත්පත්ති හේතුව දනී ද, පුතායන් ගේ නිරෝධයට පැමිණෙන පුතිපත්තිය දනීද මහණෙනි, මේ ආය්‍යී ශුාවක තෙමේ මේ කාරණයෙන් මාර්ගඥන සංඛ්‍යාත දර්ශනයෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ලෝකෝත්තර මාර්ග සංඛ්‍යාත සද්ධර්මයට ආයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ලෝකෝත්තර මාර්ග සංඛ්‍යාත සද්ධර්මයට ආයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ශෛක්ෂ වූ ඥනයෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ශෛක්ෂ වූ විදාාවෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ගෙක්ෂ වූ විදාාවෙන් යුක්ත වූයේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ඉාර්ග සංඛ්‍යාත ධර්ම ශුෝතසට පැමිණියේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් ආය්‍යී වූ, තෘෂ්ණාව දුරු කරන පුඥව ඇත්තේ ය යි ද, මේ කාරණයෙන් තිවත් දෙරට පැමිණ සිටී ය යි ද කියනු ලැබේය" යනු එහි තේරුමයි.

සියලු ම මහා බෝධිසත්ත්වයත් වහන්සේලා ලොවුතුරා බුදු බවට පැමිණියේ ද ආතාපාන චතුර්ත්ථ ධාානයෙන් නැගී සිට දෙනය පටිච්චසමුප්පාදයට යවා පටිච්චසමුප්පාදය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් වටහා ගෙන විදර්ශනා කිරීමෙනි. මහාබෝධිසත්ත්වයන් වහන්සේලා ගේ චාරිතු ධර්මය වූ පරිදි අප මහ බෝසතාණන් වහන්සේ ද ශී මහාබෝධිමූලයේ වැඩ සිට, ආතාපානස්මෘති භාවනාවේ යෙදී ධාාන උපදවා චතුර්ත්ථ ධාානයෙන් නැහී සිට උන් වහන්සේ ගේ දෙනය පටිච්චසමුප්පාදයට යැවූ හ. එහි පිළිවෙළ මෙසේය.

"අහෝ! මේ සත්ත්ව සමූහය දුකට පැමිණියේ ය. මේ සත්ත්වයෝ උපදිත්තාහු ද වෙකි, දිරත්තාහු ද වෙකි, මැරෙන්තාහු ද වෙකි, තැවත තැවත ද වෙකි, තැවත තැවත උපදිත්තාහු ද වෙකි. එහෙත් ඔවුහු ජරා මරණයෙත් මිදීමක් තො දකිකි. කවද මේ ජරාමරණ සංඛාාත දුඃඛයෙත් මිදීමක් පෙතෙත්තේ ද, කුමක් ඇති කල්හි කිනම් හේතුවක් තිසා ජරාමරණය වේ ද" යි උත්වහත්සේ තුවණින් විමසත්තට බලත්තට වූහ. එකල්හි ඉපදීම ඇති කල්හි ඉපදීම නිසා ජරා මරණය වන බව උත් වහත්සේ ගේ තුවණට පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණන් වහන්සේ කුමක් ඇති කල්හි කිනම් හේතුවකින් ජාතිය ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට හවය ඇති කල්හි හවය හේතු කොට ඉපදීම ඇති බව පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණන් වහන්සේ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට හවය ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. එකල්හි උන් වහන්සේ ගේ නුවණට උපාදනය ඇති කල්හි උපාදනය නිසා හවය ඇති වේ ය යි පෙනිණ.

ඉක්බිති බෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට උපාදනය ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට තෘෂ්ණාව ඇති කල්හි තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය ඇති වන බව පෙනිණ.

Non-commercial distribution

ඉක්බිති බෝසතාණන් වහන්සේ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් තිසා තෘෂ්ණාව ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට වේදනාව ඇති කල්හි වේදනාව නිසා තෘෂ්ණාව ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා වේදනාව ඇති වේ ද යි කල්පනා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට ස්පර්ශය ඇති කල්හි ස්පර්ශය හේතු කොට වේදනාව ඇති වන බව පෙතිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා ස්පර්ශය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට ෂඩායතනය ඇති කල්හි ෂඩායතනය හේතු කොට ස්පර්ශය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට ෂඩායතනය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට නාමරූපය ඇති කල්හි නාමරූපය නිසා ෂඩායතනය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා තාමරූපය ඇති වේ දයි කල්පතා කළහ. උත් වහන්සේ ගේ නුවණට වික්කුණය ඇති කල්හි වික්කුණය නිසා නාමරූපය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් නිසා විඤ්ඤණය ඇති වේ ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට සංස්කාරය ඇති කල්හි සංස්කාරය හේතු කොට විඤ්ඤණය ඇති වන බව පෙනිණ.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් ඇති කල්හි කුමක් හේතු කොට සංස්කාරයෝ ඇති වෙත් ද යි කල්පතා කළහ. උන් වහන්සේ ගේ නුවණට අවිදාාාව ඇති කල්හි අවිදාාාව හේතු කොට සංස්කාරයන් ඇති වන බව පෙනිණ.

මෙසේ මහබෝසතාණන් වහන්සේට එසමයෙහි චතුරසංඛාකල්පලකායක් මුඑල්ලෙහි පිරු පාරමිතා කුශල බලයෙන් "අවිදහාව හේතු කොට සංස්කාරයෝ වෙත්ය, සංස්කාරයන් හේතුකොට විඥනය වේ ය. විඥනය හේතු කොට නාමරූපය වේ ය. නාමරූපය හේතු කොට ෂඩායතනය වේය, ෂඩායතනය හේතුකොට ස්පර්ශය වේය. ස්පර්ශය හේතු කොට වේදනාව වේ ය. වේදනාව හේතු කොට තෘෂ්ණාව වේ ය. තෘෂ්ණාව හේතු කොට උපාදනය වේ ය. උපාදනය හේතු කොට හවය වේ ය. හවය හේතු කොට ජාතිය වේ ය. ජාතිය හේතු කොට ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දූෘඛ දෞර්මනස්සහ උපායාසයෝ වෙත් ය" යි පෙර නො ඇසූ විරු මේ පුතිතෳසමූත්පාද පිළිබඳ වූ පුඥ චක්ෂුස උපන. ඥනය උපන. පුඥව උපන, විදහාව උපන. ආලෝකය උපන.

ඉක්බිති මහබෝසතාණෝ කුමක් නැති කල්හි ජරා මරණය නො වේ ද, කුමක් තිරුද්ධ කල්හි ජරා මරණ තිරෝධය වේ ද යි කල්පතා කළහ. උත් වහත්සේ ගේ නුවණට ජාතිය නැති කල්හි ජරා මරණය නො වන බව හා ජාති තිරෝධයෙන් ජරා මරණ තිරෝධය වන බව පෙතිණ. මෙසේ එකින් එකේ තිරෝධය නුවණින් බැලූ බෝසතාණන් වහත්සේට සියල්ලේ ම තිරෝධය ද පෙතිණ. මෙසේ මහ බෝසතාණන් වහත්සේට :-

අවිදහාවගේ ම තිරවශේෂ තිරෝධයෙන් සංස්කාර තිරෝධය වේ ය. සංස්කාර තිරෝධයෙන් විශ්න තිරෝධය වේ ය. විශ්න තිරෝධයෙන් තාමරූප තිරෝධයෙන් ෂඩායතන තිරෝධය වේ ය. නාමරූප තිරෝධයෙන් ෂඩායතන තිරෝධය වේ ය. සපර්ශ තිරෝධයෙන් වේදනා තිරෝධයෙන් සපර්ශ තිරෝධයෙන් වේදනා තිරෝධයෙන් තෘෂ්ණා තිරෝධයෙන් උපාදන තිරෝධය වේ ය. උපාදන තිරෝධයෙන් හව තිරෝධයෙන් උපාදන තිරෝධයෙන් හව තිරෝධයෙන් පර්ශ හෝක පරිදේව දුංඛ තිරෝධය වේ ය. ජාති තිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුංඛ දෞර්මනයෙන්පායාසයෝ තිරුඩ වෙත් ය. මෙසේ මේ සකල දුංඛස්කන්ධයා ගේ තිරෝධය වේ ය යි පෙර නො ඇසු විරු මේ ධර්මය පිළිබඳ පුශු චක්ෂුස උපන, ඥනය උපන, පුශුව උපන, විදහාව උපන, ආලෝකය උපන.

මෙසේ දක්තා ලද පුකීතාසමුත්පාදය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් සම්මර්ශනය කොට පිළිවෙළින් සෝවාන් සකෘදගාමි අනාගාමි අර්හක් යන සකර මාර්ග සකර එලයට පැමිණ සංසාර චකුය සිඳ උන් වහන්සේ ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ වදළසේක. සංසාර චකුය සිඳලීමේ ප්රීතිය කරණ කොට ගෙන එද අරුණෝදය වේලාවෙහිදී ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේ පෙර බුදුවරයන් වහන්සේලා ගේ චාරිතු ධර්මය අනුව මේ ගාථාව වදළ සේක.

අතේක ජාති සංසාරං සන්ධාවිස්සං අතිබ්බිසං ගහකාරකං ගවේසන්තෝ දුක්ඛාජාති පුනප්පුනං ගහකාරක දිට්ඨෝසි පුත ගෙහං න කාහසී. සබ්බා තේ ඵාසුකා ගග්ගා ගහකුටං විසංඛිතං විසංඛාරගතං චිත්තං තණ්හානං ඛයමජ්ඣගා

"නැවත නැවත ඉපදීම දුකෙක, සසර නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත ගෘහය නැවත නැවත තනන්නා වූ තෘෂ්ණා නමැති වඩුවා සොයමින් ඔහු අල්ලා ගත නො හැකිව නොයෙක් සිය දහස් ගණන් ජාතියෙහි සසර ඒ මේ අත දිවූයෙමි. ස්කන්ධ සංඛාාත ගෘහය තනන්නා වූ එම්බා තෘෂ්ණා නමැති වඩුව, තා මම දුටුවෙමි. මින් මතු තෝ මට ගෙවල් නො තනන්නෙහි ය. තා ගේ සහකාර කෙලෙස් නමැති පරාල සියල්ල මා විසින් සිඳින ලද්දේ ය. ස්කන්ධ ගෘහයා ගේ මුදුන වූ අවිදාාව මා විසින් නසන ලද්දේ ය. මාගේ සිත අරමුණු කිරීම් වශයෙන් නිවනට පැමිණියේ ය. තෘෂ්ණාවන්ගේ ක්ෂයය වූ අර්හත්වයට මම පැමිණියේ වෙමි ය" යනු එහි අදහස යි.

බුදුබව පවා සිදු කර දෙන පුකීතාසමුත්පාදය පිළිබඳ දනුම ඇති කරගත් තැනැත්තාව කිනම් බෝධියකින් වුව ද නිවත් දකිය හැකි වන බැවින් නිවත් පතන සියල්ලෝ ම මේ ධර්මය දනගැනීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා! මෙතැන් පටත් පිළිවෙළින් පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කරනු ලැබේ.

# අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා

දනීම වනාහි ඇති සැටියට ම දනීම ය, වරදවා දනීම ය යි දෙවැදෑරුම් වේ. තණපත් ආදියෙන් කළ මිනිස් රුවක් දක එය සැබෑ මිනිසකු වශයෙන් නොව මිනිස් රුවක් සැටියට ම දනීම Non-commercial distribution ඇති සිටියට දනීම ය. තණපත් ආදියෙන් කළ මිනිස් රුව දෙස දුරින් බලා එය මිනිසෙකැයි සිතා ගැනීම වරදවා දනීමය. මේ දෙවැදෑරුම් දනුම අතුරෙන් ඇති සැටියට නො වරදවා දනීම 'විදහා' නම් වේ. ඇති සැටිය හැර අන් ආකාරයකින් වරදවා දනීම 'අවිදහා' නම් වේ. මෝහය යනු ද එට නමෙකි. තත්ත්වාකාරයෙන් දනුම වූ විදහාවට විරුද්ධ බැවින් වරදවා දනුමට නො දනීම ය යි ද කියනු ලැබේ. අවිදහාව කවරක් ද යන බව විහංග පාළියේ දක්වෙන්නේ මෙසේය :-

"තත්ථ කතමා අවිප්ජා? දුක්බේ අක්දික්දණං. දුක්බ සමුදයේ අක්දික්දණං. දුක්බ තිරෝධේ අක්දික්දණං. දුක්බ තිරෝධගාමිනියා ාටීපදය අක්දික්දණං. අයං වූව්වති අවිප්ජා"

දුක තො දනීම ය, දුක් ඇති වීමේ හේතුව තො දනීම ය, දුඃඛ නිරෝධය තො දනීම ය, දුඃඛ නිරෝධයට පැමිණීමේ පුතිපදව තො දනීම ය යන කරුණු සතර අවිදාාාව බව එයින් දක්විණ.

රිදුමය යි කියනු ලබන දුඃඛ වේදනාව සියල්ලෝ ම දනිති. එය නො හඳුනන තිරිසනකුදු නැත. මෙහි දුක නො දනීම ය යි කියනුයේ එයට නොවේ. ජාති - ජරා - වාාධි - මරණ - ශෝක - පරිදේවාදීන් ගෙන් යුක්ත බැවින් ද, සංස්කාර දුඃඛ ය, විපරිණාම දුඃඛ ය, දුඃඛ දුඃඛය යන තෙවැදෑරුම් දුඃඛයෙන් පෙළනු ලබන බැවින් ද පඤ්චස්කන්ධය ම දුඃඛයකි. එහෙත් ඒ බව සත්ත්වයෝ නො දනිති. එබැවින් ඔවුහු ඒ පඤ්චස්කන්ධය ඉතා හොඳ දෙයක් කොට මිහිරි දෙයක් කොට සලකති. මෙහි දුක නො දනීම ය යි කියනුයේ පඤ්චස්කන්ධය ම දුක් රැසක් බව නො දනීමට ය.

දුඃඛ වේදනාව ඇති වීමේ හේතු බොහෝ ය. ශරීරයෙහි වූ වාතාදිය ද දුඃඛ වේදනාවට හේතු ය. ගල් මුල් ආදිය හා තදින් හැපීම වැටීම පහර ලැබීම යන ආදිය ද දුඃඛ වේදනාවට හේතු ය. දුඃඛ වේදනාව හඳුනන්නාක් මෙන් ම සියලු සත්ත්වයෝ ම එහි හේතුන් ද දනිති. මෙහි දුක් ඇති වීමේ හේතුව නො දනීමය යි කියනුයේ දුඃඛ වේදනාවේ හේතු නො දනීමට නොවේ.

සත්ත්වයෝ පඤ්චස්කන්ධය පඤ්චස්කන්ධයක් සැටියට නො ගෙන, මමය - මවය - පියාය - සහෝදරයාය - සහෝදරීය -නැයාය - මිතුරාය - ස්තිුය - පුරුෂයාය යතාදීන් ආක්ම වශයෙන් වරදවා ගෙන පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කරති. මම ය යි ගෙන ඇලුම් කරන ස්කන්ධ පඤ්චකය ඉදිරියට පවත්වා ගැනීමේ බලවත් ආශාව තිසා මරණයෙන් ද ස්කන්ධ පරම්පරාව නො සිදී, සක්ත්ව කෙමේ තැවත තැවතත් ඉපදීම් වශයෙන් අපාය ලෝක මනුෂා ලෝක දිවා ලෝක බුහ්ම ලෝකයන්හි ඉපදී අභිනව ස්කන්ධ නැවත නැවත ඒ තෘෂ්ණාව පවත්තා තුරු ලබන්නේය. එ බැවින් පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුඃඛයේ හේතුව තෘෂ්ණාව බව තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක. සත්ත්වයෝ ඒ තෘෂ්ණාව දුක් ලැබීමේ හේතුවක් සැටියට නොව සත්ත්වයකුට තිබිය යුතු ම දෙයක් සැටියට මතා දෙයක් සැටියට ගෙන ඒ ආශාව නො හැර ම පවත්වා ගෙන යති. එය දුක් ඉපදීමේ හේතුවක් බව ඔවුහු තො දතිති. මෙහි දුක් ඇති වීමේ හේතුව තො දනීම ය යි කියන ලදුයේ ඒ තෘෂ්ණාවේ දුක් ඉපදීමට හේතු වන බව නො දනීමට ය.

යමක් දුක නම් එහි නැති බව සුවයෙකි. දුක යම් පමණ මහත් නම් එහි නැති බව වූ සුවයත් එ පමණට ම මහත් බව කිය යුතු ය. මහත් ම දුක නම් පඤ්චස්කත්ධය නමැති දුක ය. එයට වඩා මහත් දුකක් තවත් නැත. එ බැවින් පඤ්චස්කත්ධයාගේ තිරෝධය මහත් ම සුවය යි. එයට වඩා මහත් වූ එයට වඩා වටිනා වූ තවත් සුවයක් නැත. එහෙත් සත්ත්වයෝ ඒ බව නො දනිති. ඔවුනට වැටහෙතුයේ පඤ්චස්කත්ධය නැති වීම ඉතාම හාතිය - ඉතාම නපුර - මහත් ම දුක සැටියට ය. එ බැවින් ඔවුහු ඒ පඤ්චස්කත්ධ තිරෝධයට අන් හැමටම වඩා බිය වෙති. මෙහි දුංඛ තිරෝධය නො දනීම ය යි කියනුයේ පඤ්චස්කත්ධ තිරෝධයාගේ උතුම් බව - සුවයක් බව නො දනීමට ය.

දුඃබ තිරෝධ සංඛාාත තිර්වාණයට පැමිණීමේ තො වරදින මාර්ගය වූ ශීල සමාධි පුඥ සංඛාාත තිශික්ෂා පරිපූරණය සත්ත්වයාට වැටහෙනුයේ සැපයට පැමිණීමේ මාර්ගයක් සැටියට තොව, දුකක් හා දුකට පැමිණීමේ මාර්ගයක් ලෙසට ය. ශීල පරිපූරණය සඳහා ගිහි ගෙය හැර, තෑයන් මිතුරන් හැර, පැවිදි වීම ඔහුට පෙනෙන්නේ මහත් වූ දුකක් ලෙසට ය. එය මතුවට ද බොහෝ දුක් ඇති වීමේ හේතුවක් ලෙසට ය. එබැවින් සත්ත්වයෝ නිර්වාණ ගාමිනී පුතිපදවට බිය වෙති. එය නො පුරති. පිරීම ම අනුවණ කමක් සේ සිතති. පුාණසාතාදිය ම සැපයට පැමිණීමේ සැපය ලැබීමේ මාර්ගය ය යි සිතා ඒවා ඉතා ඕනෑකමින් කරති. මෙහි දුක්ඛනිරෝධයට පැමිණීමේ මාර්ගය නො දනීම ය යි කියන ලදුයේ සැපය ලැබීමේ සැපයට පැමිණීමේ මාර්ගය පිළිබඳ වූ මේ වැරදි හැනීම්වලට ය.

'සංඛාර' යනු අර්ථ කීපයක යෙදෙන වචනයෙකි. "අනිච්චා වත සංඛාරා" යන්නෙහි සංඛාරය යි කියනුයේ පුතායන් විසින් ඇති කරන ලද ධර්මයන්ට ය. "අව්ප්ජා පච්චයා සංඛාරා" යන මෙහි සංඛාරය යි කියනුයේ පින් - පච්චලට ය. තවත් කුමයකින් කියනහොත් සත්ත්වයන්ගේ කැරුම් කියුම් සිතුම් සංඛාරයෝ ය. ඒවාට සංඛාරය යි කියනුයේ මතු විපාකයක් ඇති කරන ධර්මයෝ ය යන අර්ථයෙනි. විහංග පාළියෙහි වනාහි :-

"තත්ථ කතමේ අවිප්ජා පච්චයා සංඛාරා? පූඤ්ඤභිසංඛාරෝ, අපුඤ්ඤභිසංඛාරෝ, ආනෙඤ්ජාභි සංඛාරෝ, කායසංඛාරෝ, වවීසංඛාරෝ, විත්ත සංඛාරෝ" යි.

එක් කුමයකින් පුඤ්ඤභිසංඛාරය, අපුඤ්ඤාභි සංඛාරය, අාතෙඤ්ජාභිසංඛාරය යන තුන ද, තවත් කුමයකින් කායසංඛාරය, වචීසංඛාරය, චිත්තසංඛාරය යන තුන ද අවිදාහව නිසා හටගන්නා වූ සංඛාරයෝ ය යි දක්වන ලදී. එහි දනමය වූ ද ශීලමය වූ ද භාවනාමය වූ ද කාමාවචර කුශල චේතනාව හා භාවනාමය වූ රූපාවචර කුසල චේතනාව ද පුඤ්ඤාභිසංඛාර නම්. කාමාවචර වූ අකුශල චේතනාව අපුඤ්ඤාභිසංඛාර නම්. අරූපාවචර කුශල චේතනාව අපුඤ්ඤාභිසංඛාර නම්.

'**ආනෙඤ්ජ**' යන වචනයේ තේරුම නො සැලෙන දෙය යනු යි. රූපාවචර කුශලය වනාහි සමාධියට සතුරු වූ ධර්මයන්ට සමීප වූවකි. අරූපාවචර කුශලය වනාහි සමාධියට සතුරු වූ කාමච්ඡන්දදීන් කෙරෙන් ඉතා දුරට ගිය ධර්මයෙකි. එය Non-commercial distribution කාමච්ඡන්දදීන් විසින් පහසුවෙන් සෙලවිය හැකි නො වේ. ඒ අරූප කුශලයෙන් උපදවන හවය ද කිසිවෙක නො සැපෙන අතිසූක්ෂ්ම හවයක් වූයෙන් කිසිවක් නිසා නො සැලෙන හවයකි. අරූපාවචර කුශලය වනාහි තමා නො සැලෙන බැවින් හා නො සැලෙන හවයක් ඇති කරන බැවින් ද ආනෙඤ්ජාහි සංඛාර නම් වේ.

කායසංඛාරාදි තුන අතුරෙන් ශරීරය උපකරණයක් කොට ගෙන එහි ආධාරයෙන් කර්මය සිදු කරන කුශලාකුශල වේතනාව කායසංඛාර නම් වේ. මලක් පුදන තැනැත්තා එය සිදු කරනුයේ මල අතින් ගෙන පූජාසනයෙහි තැබීමෙනි. අතේ උපකාරය නැතිව මල් පිදීමේ වේතනාවට පමණක් එය නො කළ හැකි ය. එබැවින් අතින් ගෙන මල් පුදන්නා වූ කුශල වේතනාව කාය සංඛාරයකි. සතකු මරන තැනැත්තා එය කරනුයේ අතින් හෝ අතින් ගත් ආයුධයකිනි. ශරීරයේ ආධාරය නැතිව වේතනාවට ම පුාණඩටය නො කළ හැකි ය. එබැවින් සතකු මරත්නා වූ පුාණසාත වේතනාව කායසංඛාරයකි. වචනය උපකරණයක් කොට ගෙන එහි ආධාරයෙන් කාය්ෂය සිදු කරන වේතනාව වච්ඡාංඛාර නමි. කථා කිරීමේ මාර්ගයෙන් කිුයා සිද්ධිය කරන වේතනාවෝ වච්ඡාංඛාරයෝ ය. කයේ හෝ වචනයේ හෝ උපකාරයක් වූවමනා නැති, මෙත් කිරීම් ද්වේෂ කිරීම් ආදි වශයෙන් පවත්නා කුශලාකුශල වේතනාවෝ චිත්තසංඛාරයෝ ය.

මෙසේ අවිදාහ පුතායෙන් හටගන්නා සංඛාරය දෙයාකාරයකින් දක්වන ලද නමුත් ධර්ම වශයෙන් ඒවායේ වෙනසක් නැත. පුඤ්ඤාහිසංඛාර අපුඤ්ඤාහිසංඛාර අතෙඤ්ජාහිසංඛාර ය යි කී කල්හි ද සංඛාර සියල්ල ම ගැනෙන්නේ ය. කායසංඛාර වචීසංඛාර චිත්තසංඛාරය යි කී කල්හි ද සංඛාර සියල්ල ම ගැනෙන්නේ ය. ශරීරයේ ආධාරයෙන් කිුියා සිද්ධිය කරන පුඤ්ඤාභිසංඛාර අපුඤ්ඤාභිසංඛාරයෝ කායසංඛාරයෝ ය. කථාකිරීමෙන් කිුියා සිද්ධිය කරන පුඤ්ඤාභිසංඛාර අපුඤ්ඤාභිසංඛාරයෝ වචීසංඛාරයෝ ය. කිුයා සිඩිය සඳහා ශරීරයේ හා කථාවේ ද උපකාරයක් උවමනා නො වන පුඤ්ඤාභිසංඛාරයෝ වනා කථාවේ ද උපකාරයන් හා අනෙඤ්ජාභිසංඛාරයෝ චිත්ත සංඛාරයෝ ය.

අව්දනාව නිසා සංස්කාර ඇතිවන සැටී.

සතාය වසන්නා වූ ස්වභාවයෙන් අවිදාාව අන්ධකාරයක් වැති ය. කාරණය වරදවා දක්වත්තා වූ ස්වභාවයෙන් පාට කත්තාඩියක් වැති ය. තිල් කත්තාඩියකින් ලෝකය බලත්තා හට හැම දෙයක් ම නිල් පැහැයට පෙනේ. එමෙන් අවිදාහසහගත සිතින් තමාගේ පඤ්චස්කන්ධය හා බාහිර ලෝකයක් බලන්නා වූ හෙවත් සිතන්නා වූ තැනැත්තාට ඇති සැටියට නොව අවිදාාාපටලයේ සැටියට ඒවා අන් ආකාරයකට පෙනේ. දුඃඛ සතාාය වසත අවිදාාවෙත් යුක්ත වූ සිතිත් තමා ගේ හා අනුත් ගේ ස්කන්ධයන් බලන්නා වූ තැනැත්තා හට, ජාති ජරා වාාාධි මරණාදි ගිතිවලින් වෙළී ඒ ගිනිදල් මැද ගිනි පෙනෙල්ලක් සේ පවත්නා වූ, කිසිම හරයක් තැත්තා වූ, තිතර ම දුක් ගෙන දෙන්තා වූ පඤ්චස්කන්ධය, පරම සුන්දර දෙයක් ලෙස පෙනෙන්නේ ය. ලෝකයෙහි ඇති ඉතා ම උතුම් දෙය ඉතා ම වටිතා දෙය සැටියට පෙනෙන්නේය. එසේ පෙනීමෙන් ඔහුට ස්වකීය පඤ්චස්කන්ධය කෙරෙහි මහත් ඇල්මක් ඇති වේ. අනාා ඇතැම් පුද්ගලයන්ගේ පඤ්චස්කන්ධයන් පිළිබඳව ද එයට දෙවැනි තරමේ හෝ ඒ තරමේ ම හෝ ඇල්මක් ඇති වේ.

සමුදය සතා වසන මෝහය අපුතීණ බැවින් ඔහුට ඒ ඇල්ම දුක් ඇතිවීමේ හේතුව බව නො පෙනෙන්නේ ය. ඔහුට පෙනෙන්නේ ඒ ඇල්ම සැපයට හේතුවක් ලෙසය. ඒ ඇල්ම උතුම් කොට ගන්නා වූ තැනැත්තේ සමහරවිට එයින්, " මම දරුවන්ට ආලය ඇත්තා වූ නෑයන්ට - මිතුරන්ට - රටට - ජාතියට ආලය ඇත්තා වූ කෙනෙක් වෙමිය " යි තමා ගැන ආඩම්බර ද වෙයි. ආලයක් නැතියවුන් පහත් කොට ද සිතයි. දුඃබ නිරෝධාය්‍රී සතාය පුකිච්ඡාදනය කරන අවිදාහවෙන් වැසීම නිසා සත්ත්වයා හට ඒ දුක් ගොඩක් වූ පඤ්චස්කන්ධයාගේ පැවැත්ම ම සුවයක් සැටියට පෙනේ.

දුඃඛනිරෝධගාමිනී පුතිපද අායෳීසතාාය වසන අවිදාාව නිසා සත්ත්වයා හට, ඒ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුඃඛස්කන්ධය $Non-commercial\ distribution$  පවත්වා ගැනීම සඳහා ද, සුවපත් කරනු සඳහා ද, මතු මතු ද, පඤ්චස්කත්ධය ලැබීම සඳහා ද, කරන්නා වූ කිුිිියා රාශිය, සැපය ඇතිකර ගැනීමේ මාර්ගය සැටියට පෙනෙන්නේ ය. අවිදාාව නිසා සිදුවන මේ වැරදි හැභීම් නිසා සත්ත්ව තෙමේ වර්තමාන ස්කත්ධ පඤ්චකය පෝෂණය කිරීම සඳහා ද ආරක්ෂා කිරීම සඳහා ද කිුියා කරන්නට වන්නේය. ඒ කිුියා අවිදාාව නිසා ඇතිවන සංස්කාරයෝ ය.

අවිදාහවෙන් මුළා වූ සත්ත්ව තෙමේ තමාගේ පඤ්චස්කත්ධය පෝෂණය කිරීම හා සුවපත් කරනු පිණිස ද, පුතුදරාදි අනායන් පෝෂණය කිරීම හා සැපවත් කරනු පිණිස ද, සමහර විට එඑවන්, කුකුළන්, මසුන් ආදි සතුන් මරයි. සමහර විට සොරකම් කරයි. අනුන් අයත් දැ බලයෙන් ගනියි. වඤ්චා කොට ගනියි. සමහර විට පරදර සේවනය කෙරෙයි. බොරු කියයි. සුරාපානය කරයි. කේලාම කියා ඔවුනොවුන් බිඳවයි. අහිතයන්ට පරුෂ වචනයෙන් බණී. පලක් නැති කථා කරයි. අනුන් ගේ සම්පතට අාශා කරයි. ම්ථාාදෘෂ්ටි ගනී. මේ අවිදහාව හේතු කොට වර්තමාන ස්කන්ධයන් සම්බන්ධයෙන් අපුඤ්ඤභි සංඛාරය ඇති වන ආකාරය යි.

සමහර විට සත්ත්ව තෙමේ මෙලොව යහපත සඳහා දෙවියත් සතුටු කිරීම පිණිස පිත් කරයි. අනාායත් සතුටු කිරීම පිණිස ද දනාදි පිත්කම් කරයි. ගුහදෝෂාදිය දුරුවත්තට සිතා පිත්කම් කරයි. පුාණඝාතාදියෙත් වැළකෙයි. මෙත් වැඩීම් ආදි භාවතා කෙරෙයි. මේ වර්තමාන පක්ද්වස්කත්ධය සම්බත්ධයෙන් පුක්දිකදාභිසංඛාරය ඇති වන ආකාරය යි.

වඩාත් මුළාවට පැමිණි තැතැත්තේ අතාගතයෙහි පොහොසතකු වීමේ සිටුවරයකු වීමේ රජකු වීමේ දෙවියකු වීමේ බුහ්මයකු වීමේ බලාපොරොත්තුවෙන් සමහර විට සතුන් මරා දෙවියන් පුදයි. බොහෝ සතුන් මරා මහා යාග පවත්වයි. ගෝශීල ගෝවුත කුක්කුරශීල කුක්කුරවුතාදි මිථා ශීල වුතයන් පුරයි. මේ අතාගතස්කන්ධ සම්බන්ධයෙන් අපුඤ්ඤගිසංඛාරය ඇති වන ආකාරය යි.

Non-commercial distribution

සද්ධර්ම ශුවණ සත්පුරුෂ සේවතාදියෙත් දතාදි පින්කම් කොට මතු දෙවි මිනිස් සැප ලැබිය හැකි බව දත් තැතැත්තෝ දෙව් මිනිස් සැප සදහා දත් දෙකි. පුාණඝාතාදි පාපයෙන් වළකිති. මාපියාදීන්ට සත්කාර කරති. මෙෙතී ආදි භාවතා කරති. රූපාරූප බුහ්ම සම්පත්තිය ගැන ඇසුවෝ ධාාන භාවතා කරති. මේ අනාගත ස්කන්ධයන් සම්බන්ධයෙන් අවිදහාව නිසා පුක්දික්දභිසංඛාර ආතෙක්ද්ජාභිසංඛාර දෙක ඇති වන ආකාරය යි.

අවිදාහව හේතු කොට සංස්කාර හටගැනේය යි කීමෙන් අවිදාහව සංස්කාරයන්ට ම මිස අනිකකට හේතු නො වන්නේය යි ද, සංස්කාරය ඇතිවන්නේ අවිදාහව නමැති එක ම හේතුවෙනැයි ද නො ගත යුතු ය. සංස්කාරයන් ගෙන් අනා වූ තවත් බොහෝ ඵල අවිදාහවෙන් ඇති කරනු ලැබේ. සංස්කාරයන් ඇතිවීමට ද අවිදාහවෙන් අනා බොහෝ හේතු ද ඇත්තේ ය. සංස්කාරාදි ඵල ධර්මයන් ඇතිවීමට තිබිය යුතු සියලු ම හේතු දක්වා පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කළ හොත් එය ඉතා දීර්ඝ වූ ද හුණපළුරක් සේ අතිශයින් අවුල් වූ ද, ලෙහෙසියෙන් තේරුම් ගත නො හෙන්නා වූ ද දේශනයක් වන්නේ ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුධාන වූ ද, පුකට වූ ද, එක් එක් හේතුව බැගින් ගෙන පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කරන ලදී.

පිසන තැනැත්තාය - ලිපය - දරය - ගිනිය - සැළියය යන මේවා බත ඇති වීමේ හේතු ය. පිසන කැනැත්තකු ඇත ද ලිපක් ඇත ද දර ඇත ද ගිනි ඇත ද සැළිය ඇත ද ගොවියා ගොවිකම් කොට සහල් නො නිපදවන ලද නම්, පිසන තැනැත්තා ආදි හේතුන්ට බත ඇති කළ හැකි නො වේ. එබැවින් ගොවියා ගේ ගොවිකම් කිරීම බත ඇතිවීමේ පුධාන හේතුව බව කිය යුතු ය. එමෙන් සත්පුරුෂ සේවන - අසත්පුරුෂ සේවන - සද්ධර්ම ශුවණ - අසද්ධර්ම ශුවණ - යෝනිසෝමනස්කාර - අයෝනිසෝමනස්කාර - වස්තු - ආරම්මණාදි බොහෝ සංස්කාර හේතුන් ඇත ද, අවිදාහව පුහීණ නම් ඒ හේතුනු සංස්කාරයන් ඉපදවීමට සමත් නො වෙති. තිබිය යුතු අනා හේතුන් ගෙන් සමහරක් අඩු වුව ද අවිදාහව ඇතහොත් සංස්කාරය ද ඇති වන්නේ ය. එබැවින් අවිදාහව සංස්කාරයන්ගේ පුධාන හේතුව ද වේ. පුකට හේතුව ද වේ.

විඤ්ඤාණාදීත්ගේ හේතුඵල තත්ත්වය ද මෙසේ ම සලකා ගත යුතුය. මෙසේ පුධාන වූ ද පුකට වූ ද හේතූන් පමණක් ගෙන දේශනා කරන කල්හි පටිච්චසමුප්පාදය සංක්ෂේප වූ ද නිරවුල් වූ ද ශුාවකයන්ට පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි වූ ද දරියහැකි වූ ද දේශනයක් වන්නේ ය.

අවිදාහව අකුශලයකි. ඒකාත්තයෙත් අතිෂ්ට ඵලයක් ඇති කරත්තකි. කුශලයට විරුද්ධ වූවකි. කුශලයට විරුද්ධ වූ අවිදාහව තමාට සමාත වූ අකුශලයකට මිස තමා හා විරුද්ධ වූ පුණාහිසංඛාර ආතෙඤ්ජාහිසංස්කාරයත්ට හේතු වන්නේ කෙසේ ද? යන පුශ්තය මෙහි දී තැගිය හැකි ය.

ලෝකයෙහි හේතුව වනාහි සෑම කල්හි තමාට සමාන වූ තමාට අවිරුද්ධ වූ ඵලයක් ම උපදවත්තක් තො වේ. සමහර විට හේතුව තමාට සම වූ තමාට මිතු වූ ඵලයක් උපදවයි. සමහර විට තමාට තො සම වූ ද තමාට විරුද්ධ වූ ද ඵලයක් උපදවයි. දුර්වර්ණ වූ ද දුර්ගත්ධ වූ ද අපවිතු වූ ද මඩිත්, වර්ණවත් වූ ද සුගත්ධවත් වූ ද පවිතු වූ ද පද්මය උපදවයි. දරයෙන් එයම තසත්තා වූ එයට පරම සතුරු වූ ගිත්ත උපදවයි. එහෙයින් අවිදාාව තිසා එය හා තො සම වූ එයට විරුද්ධ වූ පුඤ්ඤාහි-සංඛාරය හා ආතෙඤ්ජාභිසංඛාරය ඇති වේ ය යි කීමෙහි දෝෂයක් තැති බව දත යුතු ය.

මේ පටිච්චසමුප්පාදය අව්දාාව මුල් කොට දේශතා කර තිබෙනුයේ පුකෘතිවාදීන් කියන පුකෘතිය මෙන් ද, දේවවාදීන් කියන මැවුම්කාර දෙවියා මෙන් ද, අව්දාාව යම්කිසි හේතුවක් නැතිව ඉබේ ම හටගත් ධර්මයක් නිසා නො වේ. චකුයක් සේ සැදී තිබෙන ධර්ම සමූහයක් ගැන කියන කල්හි කොතැනකින් වුව ද පටන් ගෙන කිය හැකි ය. පටිච්චසමුප්පාදය ද චකුයක් වී තිබෙන ධර්ම පරම්පරාවකි. එබැවින් එය කොතැනකින් වුව ද පටන් ගෙන නොකිය හැකි නොවේ. පටිච්චසමුප්පාද දේශනා ඇත්තේ ද එකක් ම නොවේ. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පට්ච්චසමුප්පාදය දේශිත සුතු ධම නිදනවග්ගසංයුත්තකයේම සිය ගණනෙකි. විහංග පාළියේ ද පට්ච්චසමුප්පාද දේශනා බොහෝ ගණනෙකි. තවත් නොයෙක් තැන්වල නොයෙක් අයුරින්

පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කර තිබේ. මෙහි දක්වන ලදුයේ විහංගපුකරණයේ එන අවිදාාාමූලික පුතීතාාසමුත්පාදයකි.

පුකීතාසමුත්පාදංගයන් අතුරෙන් අවිදාහ - තෘෂ්ණා දෙක මූල ධර්ම දෙකකි. පුධාන ධර්ම දෙකකි. සුරාපානයෙන් මත් වූ තැනැත්තා විසින් තමාට අහිත වූ දැ කරන්නාක් මෙන් අවිදාහවෙන් මූඪ වූ සත්ත්ව තෙමේ තමාට අහිත වන්නා වූ ද පුාණසාතාදි පාපකර්මයන් කරන බැවින් අවිදාහව දුර්ගතිගාමී කර්මයට විශේෂ හේතුවක් වේ. හවතෘෂ්ණාවෙන් මඩනා ලද සත්ත්ව තෙමේ මතු සුගතියෙහි ඉපදීමට පින් කරන බැවින් තෘෂ්ණාව සුගතිගාමී කර්මයට විශේෂයෙන් හේතුවෙයි. මෙසේ දුර්ගති - සුගතිගාමී කර්මයන්ට විශේෂයෙන් හේතු වන බැවින් අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක මූල ධර්ම දෙකකැ යි ද පුධාන ධර්ම දෙකකැ යි ද කියනු ලැබේ.

අවිදාහ - තෘෂ්ණා දෙක මෙසේ මූල ධර්ම වශයෙන් හා පුධාන ධර්ම වශයෙන් සැලකිය යුතු බැවිත් තථාගතයන් වහන්සේ සමහර තැනක දී අවිදාහවෙන් පටන් ගෙන ද, සමහර තැනක දී තෘෂ්ණාවෙන් පටන් ගෙන ද, පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කළ සේක. එයින් අවිදාහවේ හෝ තෘෂ්ණාවේ අහේතුක බවක් හෝ ලෝක-යෙහි මුලින් ම ඇති වූ බවක් හෝ අදහස් කරනු නො ලැබේ. ඒවා සංස්කාරාදීන් මෙන් ම හේතුවෙන් හට ගන්නා ධර්මයෝ ය. මේ සංසාර චකුය සිඳ දුකින් මිදී නිවනට පැමිණීමට කළ යුත්තේ ද අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක පුහාණය කිරීම ය. ඒ දෙක පුහාණය කළ කල්හි සංසාර චකුය සිඳේ. එය ද ඒ දෙක මුල් කොට දේශනා කිරීමේ එක් කාරණයකි.

## සංඛාරපච්චයා විකද්කදාණං

"තත්ථ කතමං සංඛාරපච්චයා විසද්සදාණං? චක්ඛු -විසද්සදාණං, සෝතවිසද්සදාණං, සාණවිසද්සදාණං, ජීව්භාවිසද්සදාණං, කායවිසද්සදාණං, මතෝවිසද්සදාණං ඉදං වූව්චති සංඛාරපච්චයා විසද්සදාණං"

යනුවෙන් විහංග පාළියෙහි චක්ඛුවිඤ්ඤාණය, සෝත-විඤ්ඤාණය, ඝාණවිඤ්ඤාණය, ජිව්භාවිඤ්ඤාණය, Non-commercial distribution මනෝවිඤ්ඤාණය යන මේ සය සංස්කාර හේතුවෙන් හටගන්නා වූ විඤ්ඤාණය යි දක්විණ. 'විඤ්ඤාණය' යනු දනීම හෙවත් සිත ය. සයක් වූ විඤ්ඤාණයන්ගෙන් චක්බුවිඤ්ඤාණයට පෙනීම ය යි ද, සෝතවිඤ්ඤාණයට ඇසීම ය යි ද කියනු ලැබේ. විඤ්ඤාණය සාමානායෙන් එකක් වුව ද කුශලාකුශලාවාාකෘත වශයෙන් කෙවැදෑරුම් වේ. එයින් මෙහි ගනු ලබනුයේ අවාාකෘත විඤ්ඤාණය යි. එ ද විපාක කියා වශයෙන් දෙවදෑරුම් වේ. මෙහි ගනු ලබනුයේ විපාක විඤ්ඤාණය යි.

චතුරාය්‍යී සතාය තො දනීම වූ අවිදාාව නිසා සංස්කාර සංඛාාත කුශලාකුශල කර්මයන් රැස් කළ තැනැත්තා මළ කල්හි එයට අනතුරුව ම එළඹ සිටි කර්මයක් හේතු කොට ඒ කර්මයට අනුරුප වන පරිදි යම්කිසි ස්ථානයක මනෝවිඤ්ඤාණයක් පහළ වේ. හවයක දී පළමුවෙන් ම පහළ වන ඒ මනෝවිඤ්ඤාණයට පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය යි කියනු ලැබේ. එය පහළ වීමෙන් සත්ත්වයා දෙවන හවයට පැමිණියේ ය යි ද දෙවන හවයෙහි උපන්නේ ය යි ද කියනු ලැබේ. අනීත කර්ම හේතුවෙන් අන් තැනක විඤ්ඤාණයක් පහළ වීමෙන් සිදු වන සත්ත්වයාගේ නැවත නැවත ඉපදීම, අවබෝධ කර ගැනීමට ඉතා දුෂ්කර වූ - ගැඹුරු වූ කරුණකි. පටිච්චසමුප්පාදය ද ඉතා ගැඹුරු ධර්මයකි.

එක් දවසක් ආතන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේ වෙත ගොස් "ස්වාමීනි භාගාවතුන් වහන්ස! මේ පුතීතාසමුත්පාදය ඉතා ගැඹුරුය, ඉතා ගැඹුරු සේ පෙනෙන්නේ ය. ස්වාමීනි! ආශ්චය්‍යියෙකි. මට නම් එය නො ගැඹුරු දෙයක් සේ පෙනේය" යි සැල කළ සේක. එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ "මා හෙවං ආතන්ද! අවච. මා හෙවං ආතන්ද! අවච" යනුවෙන් "ආනන්ද! එසේ නො කියව" යි දෙවරක් ම වළක්වා, "ආනන්දය! මේ පටිච්චසමුප්පාදය ගැඹුරු ම ය. ගැඹුරක් සේ ම පෙනෙන්නේ ය. මේ ධර්මය අවබෝධ කර ගත නුහුණු බැවින් සත්ත්වයෝ අවුලෙන් අවුලට පත්ව, දුර්ගතිය ඉක්මවිය නො හැකිව, සසර ඉක්මවිය නො හැකිව සිටිති" යි වදළ සේක.

මෙසේ ගැඹුරු වූ පටිච්චසමුප්පාදයෙහි ද මෙය ඉතා ගැඹුරු තැන ය. විමසන්නා වූ තැනැත්තා හට ලෙහෙසියෙන්  $Non-commercial\ distribution$ 

නො වැටහෙත කරුණකට, ගැඹුරු කරුණ ය යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයා තැවත උපදී ද? තැතහොත් මරණයෙන් කෙළවර වේ ද යි සිතත්තකුට තැවත තැවත උපදතා බව ලෙහෙසියෙන් දකිය හැකි නො වේ. මෙය ඉතා ගැඹුරු කරුණකැ යි කියන ලදුයේ එහෙයිනි.

ලෝකයෙහි කලාතුරකින් කෙනකුට තමන් ගේ අතීත ජාතිය සිහි කළ හැකි ශක්තියක් උත්පත්තියෙන් ම ලැබේ. ඔවුනට එයින් ම නැවත නැවත උත්පත්තියක් ඇති බව දනේ. සමහරුන්ට තමන් ගේ කාලකියා කළ ඥතීහු අමතුෂායන් වී පැමිණ කරදර කරන්නට පටත් ගනිති. සමහරුන්ට උපකාර කරන්නට ද පටන් ගනිති. එවැනි සිදුවීම් ඇති වූවන්ට ඒවායින් සත්ත්වයා ගේ නැවත උත්පත්තිය ඇති බව පැහැදිලි වේ. ධාාන භාවනා කොට පූචේනිවාසානුස්මෘති ඥන, පරචිත්තවිජානන ඥනාදි විශේෂ ඥනයන් ලබා ගත් යෝගීන්ට නැවත උත්පත්තිය පුතාක්ෂ වශයෙන් ම පෙනේ. සියල්ල දත් ලොවුතුරා බුදුවරයන් වහන්සේලා ගේ දිවැසට එය මැනවින් පෙනේ.

එබැවින් :–

"සෙයාථාපි භික්ඛවේ! ද්වේ අගාරා සන්ධිද්වාරා තත්ථ චක්බුමා පූරිසෝ මජ්කෙ යීතෝ පස්සෙයා, මනුස්සේ ගේහං පවිසන්තේපි තික්ඛමන්තේපි අනුසකද්චරන්තේපි අනුවිචරන්තේපි. ඒවමේව බෝ අහං භික්ඛවේ! දිබ්බේන චක්බුනා විසුද්ධෙන අතික්කන්තමානුසකේන සත්තේ පස්සාමී, චවමානේ උප්පජ්ජමානේ හීනේ පණිතේ සුවණ්ණේ දුබ්ඛණ්ණේ සුගතේ දුග්ගතේ යථාකම්මූපගේ සත්තේ පජානාමී"

යනු වදරන ලදී. "එකිතෙකට මුහුණ ලා පිහිටි ගෙවල් දෙකක මැද, බලා සිටින්නා වූ ඇස් ඇති පුරුෂ තෙමේ ඒ ගෙවල් දෙකට ඇතුළු වන්නා වූ ද, ඒවායින් පිට වන්නා වූ ද, ඒ ගෙයින් මේ ගෙට යන්නා වූ ද, මේ ගෙයින් ඒ ගෙට යන්නා වූ ද, මිනිසුන් යම් සේ දකී ද, මහණෙනි! එ පරිද්දෙන් ම මම මිනිසුන් ගේ ඇස ඉක්ම සිටියා වූ පිරිසිදු වූ දිවැසින්, මැරෙන්නා වූ ද උපදනා වූ ද උසස් වූ ද පහත් වූ ද මනා වර්ණ ඇත්තා වූ ද දුර්වර්ණ වූ ද සුගතියට ගියා වූ ද දුගතියට ගියා වූ ද කර්මය වූ පරිද්දෙන් ඒ තැනට ගිය සත්ත්වයන් දකිමි" යනු එහි තේරුම යි. සැම

දෙනාට ම තො දනෙන නො පෙනෙන මෙ බඳු ගුප්ත කරුණු සාමානා ජනයා විසින් ස්වකීය ශාස්තෲවරයා කෙරෙහි විශ්වාසය තබා පිළිගත යුතු ය. වෙන කරන්නට දෙයක් ඔවුනට නැත.

"අනුන්ට පෙනෙන දනෙන යමක් ඇති නම් ඒ සියල්ල තමන්ටත් පෙනෙන්නට - දනෙන්නට ඕනෑය" යන පුහු මානය නිසා ඇතැමෙක් ශාස්තෲන් වහන්සේ කෙරෙහිදු විශ්වාසය තබන්නට අකමැති වෙති. ඔවුහු තමනට නො පෙනෙන බැවින් ම පුනරුත්පත්තියක් නැතය යි මිසදිටු ගතිති. ලෝකයට ශාස්තෲවරයන් ගුරුවරයන් වුවමනා වන්නේ සැම දෙනා විසින් ම සියල්ල නො දකිය හැකි හෙයිනි. තමනට නො පෙනෙන අනුන් ගේ කීම් අසා දකයුතු මෙබළු කරුණු සම්බන්ධයෙන් සැක ඇතිවීම නම් නො වැළැක්විය හැකි කරුණකි. ඒ සැකය එතරම් අනර්ථ දයක නො වේ. සැකයෙන් පමණක් නො නැවතී තමාට නො දනෙන - නො පෙනෙන කරුණු එ පමණකින් ම පුතික්ෂේප කිරීම අනුවණ කමෙකි. මෙ බළු කරුණු දනීමට බොහෝ වෙහෙසී ලබාගත යුතු විශිෂ්ට දෙනයක් වුවමනා වෙතත්, 'නැතය' යි පුතික්ෂේප කිරීමට වුවමනා, මානයත් මෝඩකමත් පමණෙකි.

සත්ත්වයත්ගේ නැවත නැවත උත්පත්තියක් ඇතය යන බුදුන් වහන්සේගේ වචනය ගෞරවයෙන් පිළිගෙන ලෝකය දෙස බලන්නාහට එය සතා බවට නොයෙක් විට නොයෙක් සාක්ෂා ලෝකයෙන් ලැබේ. ඒවායින් ඔහුගේ සැකය දුරු වේ. බුදුන් වහන්සේගේ වචනයට ගරු නො කර තමාට නො පෙනෙන නො දනෙන පමණින් ම මතු ඉපදීමක් නැතය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ගෙන එහි පිහිටා ලෝකය දෙස බලන්නා වූ තැනැත්තාහට පෙනෙනුයේ මතු උත්පත්තියක් නැති බවට සාක්ෂායෝ ම ය. ඇති බවට ඇති සාක්ෂාවලින් එකකුදු ඔහුට නො පෙනේ. එය සිතේ ඇති එක්තරා ගුප්තස්වභාවයකි. ඒ ස්වභාවය නිසා වරක් උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ගත් තැනැත්තා එය තව තවත් දඩි කොට ගත්තේය.

"අනුන් කියනු ඇසූ පමණින් ම යමක් නො පිළිගෙන තමන් ගේ නුවණින් ද විමසා, සතාය යි වැටහුණ හොත් පමණක් පිළිගත යුතු ය" යනු යහපත් උපදෙසක් වන නමුත් එය සැම දෙනා ගේ ම කියුම් සම්බන්ධයෙන් හා හැම කරුණක් ම සම්බන්ධයෙන් ද යෙදිය යුත්තක් නොවේ. රෝගියකුට වෛදාවරයා විසින් තියම කළ බෙහෙත ඒ රෝගයට ගුණ වන්තක් ද අගුණ වන්නක් ද ගුණාගුණ දෙක ම නො වන්තක්ද යි විමසා දන ගෙන ම බෙහෙත වළඳන්නට සිටිය හොත් ඔහුට මිය යන්නට මිස බෙහෙත් වළඳ රෝගය සුව කරගන්නට කලක් නො ලැබෙන්නේ ය. සෑම දෙන ම එසේ කරන්නට සිතුව හොත් වෛදාවරයකුට මිස අනෙකකුට බෙහෙතක් වළඳන්නට සිදු නො වන්නේ ය. එමෙන් ශාස්තෲන් වහන්සේගේ වචනය විමසා සකාන සකාකාව අවබෝධ කරගෙන ම අාගම අදහන්නට සිටිය හොත් ශාස්තෲන් වහන්සේ වැතියකුට මිස අනෙකකුට ආගම ඇදහීමට සිදු නො වන්නේ ය.

වෙදාවරයා තියම කරන බෙහෙන විමසා දන ගෙන වළඳන්නට සිටීම අනුවණ කමක් වන්නාක් මෙන් ම සෑම දෙනාට ම නො දකිය හැකි කරුණක් වූ නැවත නැවත උත්පත්තිය විමසා, තමන් දුටු විටෙක පිළිගන්නට සිටීම අනුවණ කමෙකි. මෙබඳු ගැඹුරු කරුණු සාමානා ජනයා විසින් ශාස්තෲවරයා කෙරෙහි විශ්වාසය තබා පිළිගත යුතු ය. ආගමෙහි ශුද්ධාව උතුම් ධර්මයක් කොට උගත්වන්නේ ද හැම දෙනාට ම හැම දෙය ම නො දකිය හැකි හෙයිනි. හැම දෙනාට ම හැම දෙය ම දකිය හැකි නම් ශුද්ධාවෙන් ඇති වැඩෙක් ද නැත. තමනට නො පෙනෙතත් සතා වශයෙන් නැවත ඉපදීමක් ඇති බව බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි ශුද්ධාව පිහිටුවා ගෙන සැම දෙනා විසින්ම පිළිගෙන තම තමන්ගේ දෙලෝ වැඩ සාද ගත යුතු ය.

කවර ආකාරයකින් හෝ දන නැවත ඉපදීමක් ඇති බව පිළිගන්නවුත්ට ද එය සිදු වන ආකාරය නිවැරදිව දන ගැනීමට අතිශයින් දුෂ්කර ය. එබැවින් ඔවුන් ගෙන් ඇතැමෙක් පුාණය නම් වූ දෙයක් ඇති සැටියට සිතින් සලකා ගෙන එය එක් ශරීරයකින් අනෙක් ශරීරයකට යාමෙන් නැවත උත්පත්තිය සිදු වෙතැ යි ගත්හ. ඇතැමෙක් ආත්ම නම් වූ දෙයක් සිතින් මවාගෙන එය එක් ශරීරයකින් අනෙක් ශරීරයකට යාමෙන් නැවත ඉපදීම සිදු වෙතැයි ගත්හ. ඇතැමෙක් නිතාව පවත්නා විඥනයක් සිතින් ඇති කර ගෙන එය එක් ශරීරයකින් තවත් ශරීරයකට යාමෙන්

නැවත නැවත ඉපදීම වෙතැ යි ගත්හ. මේ ශරීරයෙහි දෙවන හවයකට යන යම්කිසිවක් ඇතය යි ගැනීම ශාශ්වත දෘෂ්ටිය ය. මතු ඉපදීමක් නැතය යි ගැනීම උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ය. ශාශ්වත දෘෂ්ටිය උච්ඡේද දෘෂ්ටිය සේ අනර්ත්ථ දයක නොවේ. එය තිබීමෙන් මරණින් මතු සුගතියට යාමට බාධාවක් නො වේ. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දක්වන කුමය ඒ දෘෂ්ටි දෙකින් එකකට වත් හසු නොවන කුමයකි. ඒ බැවින් තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.

"සබ්බමත්ථිති බෝ කච්චාන! අයමේකෝ අන්තෝ, සබ්බං තත්ථිති අයං දූතියෝ අන්තෝ, ඒතේ බෝ කච්චාන! උහෝ අන්තේ අනුපගම්ම මජ්කෙන තථාගතෝ ධම්මං දේසේති"

"කච්චානය! සියල්ල ඇතය යන ශාශ්වත දෘෂ්ටිය එක් අන්තයෙක, සියල්ල නැත ය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය දෙවන අන්තය ය. කච්චානය! ඒ අන්ත දෙකට නො ගොස් තථාගත තෙමේ මධායෙන් ධර්මය දේශනා කෙරේය" යනු එහි තේරුමයි. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශිත කුමයේ සැටියට වර්තමාන සත්ත්වයාගෙන් කිසි ම කොටසක් අනාගත හවයට නො යන්නේ ය. එහෙත් නැවත ඉපදීම සිදුවන්නේ ය. වර්තමාන හවයෙන් කිසිවක් නො ගොස් සිදුවන්නා වූ ඒ ඉපදීම පහසුවෙන් ම තේරුම් ගත හැකි කරුණක් නොවේ. එය තේරුම් ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. තේරුම් ගත් කල්හි හෙතෙමේ හොදම බෞද්ධයෙක් වන්නේ ය. අපගේ ශක්තියේ සැටියට මෙහි එය පිළිබඳ විස්තරයක් කරනු ලැබේ.

## පුනරුත්පත්තිය සිදුවන හැටි

සිත ය, කය ය කියා සත්ත්වයකුගේ කොටස් දෙකකි. එයිත් සිත, කය ඇසුරු කොට කයෙහි පිහිටා පවත්තකි. කය, සිත තිසා සිතට අනුව පවත්තකි. ඒ දෙකිත් සිත යම් කිසි වස්තුවක් නොව කිුයාවකි. එබැවිත් සෑම සිතක් ම ඇසිපිය හෙලත්තට ගතවත කාලය පමණ වත් නො පැවතී උපත් සැටියේ ම බිඳෙන්නේ ය. බිඳීමය යි කියනුයේ එහි නැති වී යාමට ය. උපත්තා වූ සිත බිඳෙනු සමග ම "ගලා බස්තා ගංගාවක එක තැතක ජලය පහළට බසිනු සමහ ම සිස් බවක් - අතරක් තො පෙතෙත ලෙස එ තැතට උඩිත් තුබූ ජලය පැමිණෙත්තාක් මෙත් " එ තැතට අලුත් සිතක් පහළ වේ. මෙසේ එකක් බිදෙනු සමග ම පරතරයක් හෙවත් සිස් කාලයක් තො පෙතෙත ලෙස තැවත සිතක් පහළවීම සිතෙහි ඇති එක්තරා සෘද්ධි විශේෂයකි. එබැවිත් සිත් පරම්පරාව දීර්ඝ වූ වැලක් සේ තො සිදී නිවතට පැමිණෙත තුරු පවතී.

එක් සිතක් තිරුද්ධ වූ පසු එකවර සිත් කීපයක් ඇතිවී අතු බෙදී යත ස්වභාවයක් ද එහි තැත. එබැවිත් එක් සත්ත්වයෙක් එක් සත්ත්වයෙක් ලෙස ම සිටිනු මිස කිසි කලෙක බෙදී දෙදෙනෙක් තො වත්තේ ය. තැවත තැවත ජාතියෙත් ජාතිය උපදතා සත්ත්වයා ගේ ශරීරවල එකිතෙකට සම්බත්ධයක් තැත. සිත් පරම්පරාව පමණක් එකක් වේ. මිතිසකු මැරී දෙව්ලොව උපත් කල්හි දෙව්ලොව උපත්තේ ඒ මිතිසා ය කියනුයේ, දත් ඒ දෙවියා ගේ ශරීරය ඇසුරු කොට පවත්තේ මිතිසා ගේ ශරීරයෙහි පැවති චිත්ත පරම්පරාව ම තිසා ය.

වර්තමාන ශරීරයෙන් කිසිවක් අනාගත භවයට නො පැමිණ ඉපදීමේ කුමය මෙසේය. සත්ත්ව ශරීරයේ හෘදය කෝෂය ඇතුළත පවත්තා ලෙය ඇසුරු කොට පවත්තා වූ විඳෙන ධාතුවට අාධාරස්ථාතය වන එක්තරා ධාතු කොටසක් ඇත්තේ ය. එයට අභිධර්ම පුකරණවල වස්තුරුපය යන නම හා හෘදයවස්තුව යන නම ද වාාවහාර කොට තිබේ. ඒ වස්තුරුපය විඳෙන ධාතුව සේ ම බිදි බිදී නැවත නැවත උපදමින් පරම්පරා වශයෙන් පවත්නකි. හෘදය කෝෂය තුළ නිතර පවත්නා ලෙයක් නැත. නිතර ම එක් තැනකින් ලෙය එයට ඇතුළු ව තවත් තැනකින් බැහැර ව යන්නේ ය. එහෙත් හෘදය රූපය යි කියන ලද ධාතු විශේෂය හෘදය කෝෂයෙහි වූ ලෙය සමභ ම පවතිනවා මිස ඉන් බැහැර වන ලෙය හා එක් වී පිට වී නොයයි. එබැවින් වස්තුරුපය හෘදය කෝෂය තුළ ම පවත්නේ ය යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයා ගේ සිත් පරම්පරාව පවත්නේ ඒ වස්තුරුපයෙහි ය.

හෘදය කෝෂය වනාහි පරණ ලෙය බැහැර කරනු පිණිස හා අලුත් ලේ ගැනීම පිණිස ද නිතර කිුයා කරන්නේ ය. යම් කිසි හේතුවකින් හෘදය වස්තුව කිුයා විරහිත වුව හොත් එහි ලෙය විකෘතියට පැමිණේ. ඉන් පසු ඒ ලෙයෙහි විඥාන ධාතුවට තිෘශුය වන හෘදය රූප නම් වූ ධාතු කොටසට නො පැවතිය් හැකි වේ. එය අනුකුමයෙන් හීන වී ගොස් අන්තිමට කිසිවක් ඉතිරි නොවී අභාවපුාප්ත වේ. ඉන් පසු ශරීරයේ සිත් ඉපදීමට සුදුසු තැනක් නැති වේ. ඒ ශරීරයෙහි උපදනා අන්තිම සිත නිරුද්ධ වූ කල්හි සත්ත්වයා මළේ ය යි කියනු ලැබේ. හෘදය කිුයා කිරීම නැවතී කොපමණ වේලාවකින් අන්තිම සිතේ නිරෝධය වූ මේ මරණය සිදුවේ ද යන්න නිශ්චය වශයෙන් නො කිය හැකි ය. එහෙත් එයට වැඩි කලක් ගත නො වන බව කිය හැකි ය.

තෘදය රූපය ඇසට තො පෙනෙන සියුම් ධාතු විශේෂයකි. එහි ඇති නැති බව නිසා ලෙයෙහි අමුත්තක් ද නො පෙනේ. විඥනයට නිඃශුය වන දෙයක් මේ ශරීරයෙහි නැති වුව ද, විඥන පරම්පරාවෙහි එක් විඥානයක් නිරුද්ධවීම සමග ම, අතරක් නො දක්වා තවත් විඥනයක් ඉපදීමේ ශක්තිය නො නැසුණු බැවින්, එක් ශරීරයක් ඇසුරු කොට උපදනා අන්තිම විඥනය නිරුද්ධ වනු සමග ම, ඒ පරම්පරාවෙහි ඒ විඥනයට අනතුරු ව ඉපදිය යුතු විඥනය කොහි හෝ යම්කිසි අන් තැනක උපදනේ ය. එක් ශරීරයක අන්තිමට නිරුද්ධ වන විඥනයට වුයුති විත්තය යි ද එයට අනතුරු ව අන් තැනක උපදනා ඒ පරම්පරාවට අයත් චිත්තයට පුතිසන්ධී විත්තය යි ද කියනු ලැබේ.

සිතක් යම් තැතක උපත හොත් එය එ තැත ම අතුරු දහත් වනු මිස අත් තැතකට තො යේ. මේ ශරීරය ඇසුරු කොට මෙහි පහළ වූ සිත් සියල්ල මෙහි ම තිරුද්ධ ය. පුතිසත්ධි චිත්තය යි කියනු ලබන අනාගත හවයා ගේ පළමු වන සිත මෙහෙත් තො ගොස් එහි ම පහළ වූවකි. එහෙත් එය මේ හවයේ සිත් පරම්පරාවට ම අයත් ය. සත්ත්වයකු ගේ එක් හවයක සිට අනෙක් හවයකට යාමක් සතා වශයෙන් තැත ද මේ පරම්පරා සම්බත්ධය නිසා ලෝකවාවහාරයේ සැටියට මේ සත්ත්වයා ම අපායට ගියේය යි ද, දෙව්ලොවට ගියේය යි ද කියනු ලැබේ.

සිත පරම්පරා වශයෙන් තො සිදී ඇති වන්නේ ය යි කියන ලද නමුත්, සෑම සිතක් ම උපදිනුයේ ඒ ඒ සිත ඇතිවීමට සුදුසු වූ හේතුන්ගෙනි. හේතුවකින් තොර ව ඉබේ ම උපදනා එක සිතකුදු සික් පරම්පරාවෙහි නැත. පුතිසන්ධි චිත්තය යි කියනු ලබන භවයක පුථමයෙන් උපදනා විඤ්ඤාණය, සංස්කාරය යි කියන ලද කුශලාකුශල කර්මයන් අතුරෙන් යම්කිසිවක් නිසා උපදින්නකි. එහි පිළිවෙළ මෙසේ ය.

මරණාසන්න සත්ත්වයා ගේ චිත්තසන්තානයට **කර්මය.** කර්මතිම්ත්තය ගතිනිම්ත්තය යන තුනෙන් එකක් එළඹ සිටින්නේ ය. එහි කර්මය යනු මැරෙන්නා වූ සත්ත්වයා විසින් ඒ භවයෙහි කළා වූ ද එයට පෙර භවවල දී කළා වූ ද කුශලාකුශල කර්මයෝ ය. මරණාසන්න සත්ත්වයා හට තමා කරන ලද කුශලාකුශල කර්මයන් අතුරෙන් යම්කිසිවක් ඒ අවස්ථාවේ දී සිහි වේ. එය කර්මය එළඹ සිටීම ය.

කර්මතිමිත්තය යනු කර්මය සිදු කිරීමට උපකරණ වූ වස්තූන් හා පුද්ගලයෝ ය. සමහර විට මරණාසන්න සත්ත්වයා ගේ සිතට කර්මය එළඹ හො සිට කර්මතිමිත්ත එළඹ සිටින්නේ ය. පුාණසාතය කළවුන්ට මරනු ලැබූ සත්තු හෝ ඔවුන් ගේ මස් හෝ පුාණසාතයට වුවමනා උපකරණ හෝ එයට සහාය වූ පුද්ගලයෝ හෝ පෙනෙක්. දන්දුන් තැනැත්තා හට ආහාරපානාදි දන වස්තු හෝ පුතිගුාහකයෝ හෝ සහාය වූ පුද්ගලයෝ හෝ පෙනෙක්. වන්දනා කළ තැනැත්තා හට, විහාර චෙනා මල් පහන් ආදි වස්තු පෙනෙන්නේ ය. ඒවා තමා ගේ සමීපයේ ම තිබීනම් කර්ම නිමිත්ත වශයෙන් ඇසට ම පෙනෙන්නේ ය. පුරාණ කර්මයන් ගේ නිමිති සිහින පෙනෙන්නාක් මෙන් සිතට ම පෙනෙන්නේ ය.

ගතිතිම්ත්තය යනු කර්මය හේතු කොට මතු උපදින ස්ථානයේ ඇති දෙයකි. සමහර කෙනකුට මරණාසන්නයේ දී ගතිනිම්ත්ත පෙනෙන්නේ ය. නරකයේ උපදනා සත්ත්වයනට ගිනිජාලා යමපල්ලු ආදි හයංකර දේ ගතිනිම්ත්ත වශයෙන් දර්ශනය වේ. ජේත ව උපදිනුවන්ට ජේතයන් ගේ වාසස්ථානාදිය දර්ශනය වේ. මවු කුසයක උජ්දිනුවන්ට රතුරෙද්දක් සේ ඒ මවු කුසයම දර්ශනය වේ. මේවා දර්ශනය වන්නේ ද සිහින පෙනෙන්නාක් සේ සිතට ය. කලාතුරකින් කෙනකුට ගතිනිම්ත්ත ඇසට නො

පෙතෙන්තේ තො වේ. මරණාසන්නයෙහි මේ තුන අතුරෙන් එළඹ සිටි දෙයක් අරමුණු කරමින් මැරෙන සත්ත්වයා ගේ චිත්ත සන්තතිය පවත්තේ ය.

මේ අවස්ථාවේ අනුශය වශයෙන් පවත්තා වූ අවිදාාව තිසා සත්ත්වයා හට යා යුතු හවයේ ආදීනවය වැසේ. අනුශය වශයෙන් පවත්තා තෘෂ්ණාව තිසා චිත්තසන්තතිය කර්මයට අනුරුප පරිදි පැමිණිය යුතු අහිතව හවය දෙසට බර වේ, හෙවත් නැමේ. මෙසේ මැරෙන සත්ත්වයාගේ චිත්තසන්තතිය (සිත්පෙළ) අහිතව හවයට නැමී බර වී පවත්තා කල්හි, වර්තමාන ශරීරය ඇසුරු කොට උපදනා අවසාන සිත ඉපද නිරුද්ධ වූ පසු ඒ සිත් වැලෙහි එයට අනතුරුව ඉපදිය යුතු සිත, එළඹසිටියා වූ කර්මාදි ආරම්මණය ම අරමුණු කොට කර්මානුරුප පරිදි ඉපදිය යුතු ස්ථානයේ ඒ කර්මය ම විපාකත්වයට පැමිණීම් වශයෙන් උපදතේ ය. ඒ සිත උපන් පසු සත්ත්වයා අහිතව හවයට පැමිණියේ ය යි කියනු ලැබේ.

සත්ත්වයා ගේ සිත් වැලෙහි අතීත හවයට අයත් ශරීරයේ අවසාන වශයෙන් පහළ වූ සිතට චුනුතිචිත්තය යි ද, අහිතව හවයේ ආදියෙහි ම පහළ වූ සිතට පුතිසත්ධිචිත්තය යි ද කියනු ලැබේ. පුතිසත්ධිචිත්තය සහළවීම සමග ම හෝ පහළවීමෙන් පසු කුමයෙන් හෝ කර්මයට හා ඒ ඒ සත්ත්වජාතියට ද අනුරූප වන පරිදි ශරීරයක් ද ඇති වේ. ඒ ශරීරය අතීත ජාතියේ ශරීරය හා සම්බන්ධයක් නැත. සිත පමණක් අතීත ජාතියේ සිත් පරම්පරාවට සම්බන්ධය. පුතිසන්ධි චිත්තය යි කියන ලද හවයෙහි පුථමයෙන් පහළවන්නා වූ සිත අන් සිතක් නැති සෑම අවස්ථාවේ ම නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් ඒ හවය මුඑල්ලෙහි ම පවත්නේ ය. චිත්ත පරම්පරාව නො සිදී පැවැත්මට එය හේතු වේ. එබැවින් නැවත නැවතත් පහළ වන්නා වූ ඒ සිතට හවංග විත්තය යි කියනු ලැබේ. සත්ත්වයාගේ පුකෘති සිත එය ය. ඒ සිත ඇති බව දනගැනීම නම් අපහසු ය.

ශරීරය පහළ වී චක්ෂුරාදි ඉන්දියයන් හා රූපාදීන් ගැටුණු කල්හි කුශලාකුශල සංඛානත සංස්කාර හේතුවෙන් Non-commercial distribution චක්ෂුර්විඥතාදි විඥනයෝ පහළ වෙති. කුශලාකුශල සංඛාාත සංස්කාරය නැතහොත් සත්ත්වයාගේ චිත්ත පරම්පරාව මරණයෙන් සිඳෙනු මිස අනාගත හවයට නො පැමිණෙන්නේ ය. එබැවින් කර්මයෙන් සත්ත්වයා ඒ ඒ ජාතිවලට පමුණුවනු ලැබේය යි කියනු ලැබේ. කර්මය ඇත ද අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක නැතහොත් ඒ කර්මය සත්ත්වයා ඒ ඒ හවයන්ට යැවීමට සමත් නො වේ. අවිදාහ තෘෂ්ණාවෝ ද කර්මය නැති කල්හි සත්ත්වයා ඒ ඒ හවයට පැමිණවීමට අපොහොසත් වෙති. එබැවින් කර්ම ඇතත් අවිදාහ තෘෂ්ණාවන් පුහාණය කළ රහත්හු නැවත නුපදිති.

නැවත නැවත උත්පත්තියට අවිදාහ - තෘෂ්ණා - කර්ම යන තුන ම බලවත් හේතු ය. එයිනුදු තෘෂ්ණා කර්ම දෙක වඩාත් පුධාන ය. විඥානයට තෘෂ්ණාව බලවත් හේතුවක් වතුදු, හේතුඵල පරම්පරා කුමයක් දක්වන මේ පුතීතා සමුත්පාද දේශනයෙහි තෘෂ්ණාවේ විඥාන හේතුත්වය දක්වත්නට ගිය හොත් දේශනා කුමය අවුල් වන බැවින් මෙහි විඥාන හේතුත්වයෙන් තෘෂ්ණාව නො ගන්නා ලදී. මේ එක් දේශනා කුමයකි. ආය්‍යිසතා දේශනාවෙහි වතාහි සත්ත්වයා ගේ තැවත තැවත ඉපදීමේ හේතුව වශයෙන් දක්වා තිබෙන්නේ කර්මය තොව තෘෂ්ණාව ය. ඒ එක දේශනා කුමයකි. කුම දෙක අවුල් කර නො ගෙන වෙන් වෙන් වූ කුම දෙකක් සැටියට සලකා ගත යුතු ය.

මිතිසෙක් මැරී දෙවියෙක් ව උපත්තේය යි කියත කල්හි මතුෂා ශරීරයෙත් කිසිවක් තො ගොස් දෙව්ලොව උපත් දෙවියා ඒ මිතිසාම ද? තැතහොත් අතෙකෙක් ද? යනු මෙහිදී තැගිය හැකි පුශ්තයකි. මිතිසා ගේ ශරීරයෙත් පැමිණි කිසිවක් ඒ දෙවියා ගේ සත්තාතයෙහි තැති බැවිත් දෙවියා මිතිසා ද තො වේ. දෙවියා ගේ ශරීරය ඇසුරු කරමිත් පවත්තේ මිතිසා ගේ ශරීරය ඇසුරු කරමිත් පෙර පැවති සිත් පරම්පරාව ම බැවිත් දෙවියා ඒ මිතිසා ගෙත් අතෙකෙක් ද තොවේ.

සතා වශයෙන් ලැබෙන සත්ත්වයාය කියා දෙයක් නැත. එය නාමරූප පරම්පරාවන්ට ම වාාවහාර කරන නමකි. මනුෂායකු ගේ සන්තානයෙහි ඉපදීමේ පටන් මරණය දක්වා නො නැසී පවත්නා කිසිම දෙයක් නැත. ඇත්තේ චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවක් හා රූප පරම්පරාවෙකි. ඒ පරම්පරාව පරම්පරාවක් බව නො පෙනෙන නිසා සිතින් එකක් කොට වරදවා ගෙන කලක් ජීවත් වන මනුෂායෙක් හෙවත් සත්ත්වයෙක් ඇතය යි සලකනු ලැබේ. චිත්ත චෛතසික පරම්පරාව හා රූප පරම්පරාවක් මිස සත්ත්වයෙක් කියා කලක් පවත්නා දෙයක් නැති බව තේරුම් ගතහොත් මේ සත්ත්වයා ම ජාතියෙන් ජාතියට යන්නේ ද? නො යන්නේ ද? වර්තමාන හවයෙන් කිසිවක් නො ගොස් අනාගත හවයෙහි අලුතෙන් ම උපන් සත්ත්වයා අතීත ජාතියේ විසූ සත්ත්වයා ද? අනෙකෙක් ද? යන මේ පුශ්න ලෙහෙසියෙන් ම විසදෙන්නේ ය. මෙය පිළිබඳව අවුල ඇති වන්නේ සතා වශයෙන් නැති සත්ත්වයකු මේ නාමරූප පරම්පරාවට ආරූඪ කරගෙන එයට අනුව සිතීම නිසා ය.

එක් මිනිස් ජීවිතයක අවස්ථා බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. එයින් ළදරු අවස්ථාවය, තරුණ අවස්ථාවය, මහලු අවස්ථාවය යන තුන පුධාන අවස්ථාවෝ ය. ළදරුවකු තරුණයකු වූ කල්හි තරුණයාට ඇත්තේ ළදරු ශරීරයට වඩා සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ ශරීරයකි. දන් ඔහුට ළදරු ශරීරයක් නැත. ඔහු ගේ සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපා කම් ළදරු සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් වලට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් ය. ඔහුට දන් ළදරු සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් ඇත්තේ ම නැත. වයස අවුරුදු අසූවක් අනූවක් වී තරුණයා මහලු වූ කල්හි ඔහුට ඇත්තේ තරුණ ශරීරයට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් ශරීරයකි. ඔහුට ඇත්තේ ළදරුවාගේ ද තරුණයාගේ ද සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් වලට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ සිතුම් පැතුම් ඕනෑ එපාකම් ය.

ශරීරයෙන් හා සිතුම් පැතුම්වලින් ඔවුනොවුන්ට සර්වපුකාරයෙන් වෙනස් වූ බාලයාය - තරුණයාය - මහල්ලාය යන මේ තිදෙනා එක්කෙනෙකැ යි කියන හොත් ළදරුවාට ම තරුණයාය යි ද, මහල්ලාය යි ද, කියන්නට වීමෙන් මහ අවුලක් ද වනු ඇත. ළදරුවාය තරුණයාය මහල්ලාය යන තිදෙනා එක් කෙනකු නොව තිදෙනෙකැ යි කියතහොත් ළදරුවා ගේ අයිතිවාසිකම් හා නෑකම් තරුණයාට අහිමි වන්නේ ය. තරුණයා ගේ අයිතිවාසිකම් නෑකම් මහල්ලාට අහිමි වන්නේ ය. එයින් ද වන්නේ මහ අවුලකි.

බාලයා ගේ ශරීරයේ රූපකලාප (කුඩා කොටස්) නැති වෙවී ඒවා වෙනුවට මඳක් මේරු රූප පහළ වන්නේ ය. ඒවා ද නැති වී, ඒවාට වඩා මඳක් මේරු රූප පහළ වන්නේ ය. මෙසේ වාර බොහෝ ගණනක් වූ පසු බාලයා තරුණයෙක් වෙයි. බාල කල පැවති රූපයන් ගෙන් අල්පමාතුයකුදු තරුණ ශරීරයේ නැත. සිතුම් පැතුම් නැති බව ගැන කියනු ම කිම? බාලයා ගේ බාල ශරීරය තිබිය දී නම් ඔහුට කිසි කලෙක තරුණයෙකු නො විය හැකි ය. තරුණ ශරීරය පසු කලකදී ඇති වූවක් බැවින් ද බාලයා ගේ ශරීරයෙන් කිසිවක් ඉතිරි ව තරුණ ශරීරයට එකතු වී නැති බැවින් ද, තරුණයා බාලයා ගෙන් අනෙකෙකැ යි ද, තරුණ ශරීරයේ රූප බාල ශරීරයේ රූපයන් ගේ පරම්පරාවට අයත් වන බැවින් තරුණයා බාලයාගෙන් අනෙකෙක් නො වේ ය යි ද කිය යුතු ය. මෙසේ ගත් කල්හි බාලයා හා තරුණයා ඒකත්වයෙන් ගැනීමෙන් වන අවුල ද නො වන්නේ ය. අනේකත්වයෙන් ගැනීමෙන් වන අවුල ද නො වන්නේ ය.

එසේ ම මිනිසා දෙවියකු වූ කල්හි මිනිසා ගේ සිරුරෙන් දෙවි ලොවට ගිය දෙයක් දෙවියා කෙරෙහි නැති බැවින් දෙවියා මිනිසා ගෙන් අනෙකෙකැයි ද, දෙවියා ඇති වූයේ මිනිසා ගේ සිත් පරම්පරාවෙන් බැවින් ඔහු මිනිසා ගෙන් අනෙකෙක් නොවේ ය යි ද ගත් කල්හි කිසිදු අවුලක් නො වන්නේ ය. බාලයා ගේ අයිතිකම් නැකම් තරුණයාට හිමි වන්නාක් මෙන් ද, තරුණයාගේ අයිතිකම් නැකම් මහල්ලාට හිමි වන්නාක් මෙන් ද, මිනිසා ගේ පින් පව් දෙවියාට හිමි වන්නේ ය. අනෙකකු ගේ පින් පව් වල ඵලය අනෙකකුට වන්නේ ය යන්නක් කිය යුතු නො වන්නේ ය.

# විසද්සදාණපච්චයා තාමරූපං

"තත්ථ කතමං විසද්සදාණපච්චයා තාමරූපං? අත්ථ තාමං. අත්ථ රූපං. තත්ථ කතමං නාමං? වේදනාක්ඛන්ධෝ. සසද්සදාක්ඛන්ධෝ. සංඛාරක්ඛන්ධෝ ඉදං වූච්චති නාමං. තත්ථ කතමං රූපං? චත්තාරෝ ව මහාභූතා චතුන්නඤ්ච මහා භූතානං උපාදය රූපං, ඉදං වූව්චති රූපං, ඉති ඉදඤ්ච නාමං ඉදඤ්ච රූපං ඉදං වූව්චති විඤ්ඤාණපව්චයා නාම රූපං."

යන විහංග පාඨයෙන් වේදනාස්කන්ධය සංඥස්කන්ධය සංස්කාරස්කන්ධය යන මේ ස්කන්ධ තුන නාමය යි ද, සතර මහා භූතයන් හා ඒවා නිසා පවත්නා රූප ද යන මෙය රූපය යි ද, මේ නාමය හා රූපය විඥන හේතුවෙන් හටගන්නා නාමරූපය යි ද දක්විණ.

එක් සත්ත්වයකුට තාමකාය ය, රූපකාය ය යි දෙ කයක් ඇත්තේ ය. සත්ත්වයා අයත් චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවට තාමකාය යයි කියනු ලැබේ. ඇසට පෙනෙත්තට තිබෙන ශරීරයට රූපකාය ය යි කියනු ලැබේ. චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවට තාම ය යි කියනුයේ ශරීරය සේ ඇසිත් බලා හෝ අතිත් අල්ලා හෝ දත හැක්කක් නොව, තම අසා තමට අනුව ම දත යුතු බැවිති. තාමය ස්කත්ධ වශයෙන් වේදනාස්කත්ධය, සංඥස්කත්ධය, සංස්කාරස්කත්ධය, විඥත ස්කත්ධය යි සතරක් වේ. විඥතස්කත්ධය හැර ඉතිරි ස්කත්ධ තුන විඥතය නිසා හටගත්තා තාමය යි. රූපය භූතරූපය උපාදයරූපය යි දෙ වැදෑරුම් වේ. පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යන පුධාන රූප සතර භූත රූප තම් වේ. ඒ රූප සතර නිසා පවත්තා වූ වර්ණ ගත්ධ රසාදි අපුධාන රූප සූවිස්ස උපාදය රූප තම් වේ. රූප සියල්ල ම අට විස්සකි.

රූප කය පාලනය කරනු ලබන්නේ නාම කයිනි. නාම කය නැති වුව හොත් රූප කයෙන් වැඩෙක් නැත. එය වළලා දමිය යුත්තක් වේ. එ බැවින් දෙකයින් නාම කය පුධාන වේ. නාම කයට අයත් ස්කන්ධ සතරෙන් ද විඥනස්කන්ධය පුධාන වේ. වේදනාදි චෛතසික ස්කන්ධ තුන විඤ්ඤාණ ස්කන්ධය නිසා පවත්නා බැවින් අපුධාන ය. අදුරු තැනෙක පහනක් දල්වූ කල්හි ගින්න පහළ වනු සමග ම ඒ ගින්න නිසා අවට උණුසුමක් හා ආලෝකයක් ද පහළ වන්නාක් මෙන් අතීත කර්ම හේතුවෙන් විඥන සංඛ්‍යාත පුධාන ධර්මය පහළ වන කල්හි එය හා බැඳී චෛතසික සංඛ්‍යාත නාමයෝ ද පහළ වෙති. ඒ නාමයන් නිසා විඥනය Non-commercial distribution

විසිතුරු වේ. අරූප ලෝකය හැර අත් තැත්වල ඒ ඒ හවයට අනුරූප වත පරිදි විඥතයා ගේ පිහිටීමට හා පැවැත්මට ද වර්ධනයට ද උපකාරවත රූපයෝ ද ඒ විඥතය නිසා පහළ වෙකි.

චක්ෂුර්විඥනාදීන් ගේ වශයෙන් සවැදැරුම් වූ විඥනය පහළ වී පරම්පරා වශයෙන් වැඩෙන කල්හි, ගසක් වැඩෙන කල්හි එයට අනුව පෙර නො තුබු බොහෝ අතු රිකිලි කොළ මල් අලුතෙන් ඇති වන්නාක් මෙන් සිතට අනුව එය හා බැදී බොහෝ චෛතසික ධර්මයෝ පහළ වෙති. යම්කිසි වස්තුවක් හෝ පුද්ගලයකු දකීම චක්ෂූර්විඥනය ඉපදීම ය. දක්නා ලද්ද සුන්දර දෙයක් නම් දුටු තැනැත්තා හට එයින් ආස්වාදයක් ඇති වේ. සතුටක් ද ඇති වේ. එය ම හෝ එබඳු අනෙකක් ලබා ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. නැවත තැවත දකීමේ ආශාව ඇති වේ. සමහර විට එය අනුත් අයිති දෙයක් වී නම් තමාට අයිති කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. එය අනුන්ට අයිති ව තිබීම නො ඉවසිය හැකි ස්වභාවයක් හෝ ඇති වේ. එනම් ඊෂෳීාව ය. එය තමා ගේ දේයක් නම් අනුන්ට අයිති වීමට හෝ අනුන් පුයෝජන ලබනවාට හෝ නො කැමති බවක් ඇති වේ. එය මාත්සයෳීය යි. සමහර විට ඒ දක්තා ලද්ද තිසා තමා උසස් කොට ගැනීමක් ද ඇති වේ. සමහර විට එය කරණකොට ගෙන අනුන් පහත් කොට හෝ සම කොට ගැනුමක් ද ඇති වේ. සමහර විට මුළාවක් ද ඇති වේ. සමහර විට එබදු දැ ලැබීමට කිුිිිිිිිිිිිිිිිි පිළිබඳ වූ ද, ලැබූ දෑ ආරකුෂා කිරීම පිළිබඳ වූ ද වීයෳියක් ඇති වේ. සමහර විට දක්නා ලද වස්තුවේ තත්ත්වය දක්නා දෙනය ඇති වේ. දක්තා ලද්ද තො මතා දෙයක් වී තම් එය පිළිබඳ ව තො සතුටක් ඇති වේ. සමහර විට පිළිකුලක් හෝ බියක් ඇති වේ. සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් දක්නා කල්හි දක්නා ලද තැනැත්තා පුියංකර වූ පුද්ගලයකු වී නම් එකල්හි සතුට ඇති වේ. ආදරයක් ද ඇති වේ. සමහර විට රාගය ඇති වේ. සමහර විට ශුද්ධාව ද කරුණාව ද මෛතිය ද පුඥව ද වීයා ද ඇති වේ. දක්තා ලද තැනැත්තා සතුරකු වී නම් කුෝධය හෝ බිය හෝ ඇති වේ. අශෝභන පුද්ගලයකු වී නම් පිළිකුලක් ඇති වේ. මෙසේ චක්ෂුර්විඥනය ඇති වූ කල්හි එය තිසා බොහෝ චෛතසික ධර්මයෝ උපදිති. ශුෝත විඥුනාදි පස නිසා ද මෙසේ බොහෝ  $Non-commercial\ distribution$  චෛතසික ධර්මයන් උපදනා සැටි කියන ලද්දට අනුව සලකා ගත යුතු ය. මේ විඥනය නිසා නානාපුකාර නාමයන් උපදනා ආකාරය යි.

විඥානය නිසා රූපයන් උපදනා පරිදි මෙසේ දන යුතු ය. අණ්ඩර ය. ජලාබුජ ය. සංසේදජ ය.ම්පපාතික ය යි සත්ත්ව ජාති සතරෙකි. පක්ෂි සර්ප මත්සාාදි බිජුවටින් උපදනා සත්ත්වයෝ අණ්ඩර සත්ත්වයෝ ය. මව්කුස වැදෑමස ය යි කියන සම් කොපුවෙහි උපදනා මනුෂා ගව මහිෂාදි සත්ත්වයෝ ජලාබුජ සත්ත්වයෝ ය. කුණුමස් කුණුමාලු ආදි ඇතැම් දුවායන්හි උපදනා සත්ත්වයෝ ය. කුණුමස් කුණුමාලු ආදි ඇතැම් දුවායන්හි උපදනා සත්ත්වයෝ සංසේදජ සත්ත්වයෝ ය. කැටපත් ආදියෙහි පහළවන ජායාවන් මෙත් සර්වාංග පුතාංග පරිපූර්ණත්වයෙන් පහළ වීම් වශයෙන් උපදනා සත්ත්වයෝ ඕපපාතිකයෝ ය. තරකයෙහි ද නිජ්ඣාමකණ්හික නම් වූ පේකයෝනියෙහි ද දිවාාබුහ්ම ලෝකවල ද උපදිත්තෝ ඕපපාතික වශයෙන් ම උපදිති. රූපයන් ගේ පහළවීම වනුයේ ඒ ඒ සත්ත්ව යෝනිවල නොයෙක් ආකාරයෙනි.

රූපයන් උපදිනුයේ ද සමූහ වශයෙනි. සමූහයකට සම්බන්ධ නොවී තනි ව රූපයකට නො ඉපදිය හැකි ය. එක් ව උපදින රූප සමූහයන්ට රූප කලාප ය යි කියනු ලැබේ. පඨවිරූපය, ආපෝරුපය, තේජෝරුපය, වායෝරුපය, වර්ණරුපය, ගත්ධරුපය, රසරුපය, ඕජාරුපය යන මේ අට එකිනෙක ගැටී සම්බන්ධ වී එක් පිණ්ඩයක් වී උපදී. ඒ පිණ්ඩයට ශුද්ධාෂ්ටක කලාපය යි කියනු ලැබේ. ඒ රූප අට සියලු ම කලාපයන්හි ඇත්තේ ය. ඒ අටට ජීවිත රූප චක්ෂුඃපුසාද රූප ශුෝතුපුසාද රූප ඝුාණපුසාද රූප ජිභ්වාපුසාද රූප කායපුසාද රූපාදීන් ගෙන් ඇතැම් රූප එක්වීමෙන් රූප නවය දශය එකොළොස දෙළොස තෙළෙස බැගින් ඇත්තා වූ කලාපයෝ ද වෙති. තෙළෙසකට අධික රුප ඇති කලාප ද නො ලැබේ. රූපකලාපය ලෝකයේ ඇති ඉතා ම කුඩා දෙය ය. එයට වඩා කුඩා දෙයක් නැත්තේ ය. ලෝකයා විසින් ඉතා ම කුඩා දෙය සැටියට සලකන පරමාණුව රූප කලාපයට වඩා බොහෝ මහත් දෙයකි. පරමාණුවක රූප කලාප බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. සත්ත්ව ශරීරය හටගන්නේ මේ රූප කලාප වලිනි.

Non-commercial distribution

කර්මය, විත්තය. සෘතුවය. ආහාරය යි රූප හට ගැනීමට හේතු සතරකි. සත්ත්වසන්තානයෙන් පිටත ඇත්තේ සෘතුවෙන් හට-ගන්නා රූප පමණෙකි. සෘතුව නම් ශීතෝෂ්ණ දෙක ය. සත්ත්ව සන්තානයෙහි වනාහි කර්මාදි හේතු සතරෙන් ම හටගන්නා රූප ඇත්තේ ය. රූප කර්මාදි හේතූන් ගෙන් හට ගන්නවුන් වුවද අතීත කර්ම හේතුවෙන් හවයෙහි පුතිසන්ධි විඥනය පහළ තුවුව හොත් ඒවා නො හටගන්නා බැවින්, විඥනය හේතු සතරින් ම හට ගන්නා රූපයන්ට විශේෂ හේතුවකි. 'විඤ්ඤාණ පව්චයා තාම රූපං' යි වදළේ එහෙයිනි. විපාක විඥන හේතුවෙන් අරූප හවයෙහි නාමය පමණක් හටගනී. අසංඥ හවයෙහි විපාක විඥනයක් ද නැත. එහි අතීත කර්ම විඥනය හේතු කොට රූප පමණක් ඇති වේ. ඉතිරි හවවල විඥන හේතුවෙන් නාම රූප දෙක ම ඇති වේ. 'විඤ්ඤාණ පව්චයා නාම රූපං' යනු සර්වසංගාහික දේශනයකි. එහි අර්ථය කියන ලද පරිදි තුන් ආකාරයෙන් ම ගත යුතු ය.

අතීත කර්ම හේතුවෙන් හටගන්නා වූ පුතිසන්ධි විඥනය සමග ම අණ්ඩජ ජලාබුජ යෝනි දෙකට අයත් සත්ත්වයන්ට කායදශකය, භාවදශකය, වස්තු දශකය යන රූපකලාප තුන පහළ වේ. එයිනුදු සමහර සත්ත්වයකුට භාවදශකය පහළ නො වේ. භාවදශකය පහළ නො වූවෝ නපුංසකයෝ ය. ඔවුන් ගේ ඉපදීම සිදුවන්නේ කලාතුරකිනි. රූපකලාප දෙකකින් හෝ තුනකින් හෝ යුක්ත වූ විඥනය සහිත වූ ඒ රූප පිණ්ඩයට 'කලල රූපය' යි කියනු ලැබේ. කලල රූපයෙහි රූප කලාප දෙකක් හෝ තුනකැයි කියනුයේ ජාති වශයෙනි. එක් එක් ජාතියකට අයිති කලාප බොහෝ ගණනක් එහි ඇත්තේ ය. මදක් මෝරන කල්හි එයට චිත්තජ සෘතූජ කලාපයෝ ද එක් වෙති. කලල රූපයෙහි පටන් මනුෂායා ගේ වැඩීමේ පිළිවෙළ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් යකෂ සංයුත්තකයෙහි මෙසේ වදරා තිබේ.

"පඨමං කලලං හෝති කලලා හෝති අබ්බුදං අබ්බුද ජායතේ පෙසී පෙසී නිබ්බත්තතේ ඝනෝ ඝනා පසාබා ජායන්ති කේසා ලෝමා නබා පිච." "පළමු කොට මාතෘගර්භයේ කලල රූපය හට ගත්තේ ය. ඒ කලල රූපයෙන් අබ්බුදය(පෙණපිඩ) හට ගත්තේ ය. අබ්බුදයෙන් පේශිය හට ගත්තේ ය. පේශියෙන් ඝනය හට ගත්තේ ය. ඝනයෙහි අතු පසක් ද කෙස් ලොම් නිය ද හට ගත්තේ ය" යනු එහි තේරුමයි.

"තිලතේලස්ස යථා බින්දු සප්පි මණ්ඩෝ අනාවිලෝ. ඒවං වණ්ණ පටිහාගං කලලන්ති පවුච්චති"

"තලතෙල් බින්දුවක් යම් බළු ද, පිරිසිදු ගිතෙල් බින්දුවක් යම් බළු ද, එබළු පැහැය හා සටහන ඇති දෙයකට 'කලයෙ' යි කියනු ලැබේ ය" යනු එහි තේරුම යි. එයින් කලල රූපයාගේ පැහැය හා ආකාරය දක්වන ලදී. තෙල් බිදක් වැනි වූ ඒ කලල රූපය පුමාණයෙන් ඉතා කුඩා ය. එහි පුමාණය සංයුත් අටුවාවෙහි "තීහි ජාති උණ්ණාංසුහි කතසුත්තග්ගේ සණ්ඨිත තේලබින්දු පමාණං" යනුවෙන් හිමාලයෙහි වෙසෙන ඉතා සිහින් ලොම් ඇති ජාතිඋණ්ණා නම් වූ එඑවන්ගේ ලොම් තුනකින් කළ හුයෙහි අගට එන තෙල් බින්දුව පමණයයි දක්වා තිබේ.

විභංග අටුවාවෙහි වනාහි "**ජාති උණ්ණා නාම සුබුමා තස්සා ජකංසුනෝ පසන්න තිල තේලේ පක්ඛිපිත්වා උද්ධටස්ස පශ්ඝරිත්වා අග්ගේ ඨිතබින්දු මත්තං**" යනුවෙන් **ජාතිඋණ්ණා** නම් වූ සිහින් එඑ ලෝමයක් පිරිසිදු තලකෙලෙහි ලා ගත් කල්හි එහි අග සිටින කෙල් බින්දුව පමණ ය යි කියා තිබේ.

"සත්තාහං කලලං හෝති පරිපක්කං සමූහකං" විවට්ටමානං තබ්හාවං අබ්බුදං නාම ජායති."

"කලලය සතියක් පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වී කලලාකාරය අත් හැර අබ්බුද නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.

"සත්තාහං අබ්බුදං හෝති පරිපක්කං සමූහකං" විවට්ටමානං තබ්භාවං පේසි නාම ච ජායති"

"සතියක් අබ්බුදය පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වූයේ ඒ ස්වභාවය අත් හරින්නේ පේශි නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.  $Non-commercial\ distribution$  "සත්තාහං පේසි හවති පරිපක්කං සමූහකං. විවට්ටමාතං තබ්භාවං සතොති තාම ජායති."

"පේශිය සතියක් පවතී. එය මෝරා සමූහාකාර වූයේ ඒ ස්වභාවය හරින්නේ ඝන නම් දෙය වන්නේ ය" යනු එහි තේරුම යි.

"යථා කුක්කුටියා අණ්ඩං සමන්තා පරිමණ්ඩලං. ඒවං සනස්ස සණ්ඨානං නිබ්බත්තං කම්මපච්චයා."

"යම් සේ කිකිළියකගේ බිත්තරය හාත්පසින් වට වේ ද, කර්ම හේතුවෙන් උපන්නා වූ ඝනයාගේ සටහන ද එසේ ය<sup>"</sup> යනු එහි තේරුම යි.

සතර වන සතියෙහි හටගන්නා වූ කුකුඑ බිත්තරයක් වැනි වූ ඝනය මේරීමට පැමිණි කල්හි පස් වන සතියෙහි ඒ ඝනයෙහි හිස හටගන්නා තැන එක් බුබුලක් ද, අත් හටගන්නා දෙකැන බුබුඑ දෙකක් ද, පා හටගන්නා දෙකැන බුබුඑ දෙකක් ද යි බුබුඑ පසක් පහළ වේ. ඒ බුබුඑ කුමයෙන් වැඩී ඇස් කන් ආදිය හා කෙස් ලොම් නිය ද පහළ වේ.

මෙසේ අතීත කර්ම හේතුවෙන් මවුකුස උපන්නා වූ සත්ත්වයා ගේ සන්තානයෙහි පුතිසන්ධි චිත්තය නිරුද්ධ වන්නට මත්තෙන් ම සෘතූජ රූපයෝ පහළ වෙති, පුතිසන්ධි චිත්තයට අනතුරුව උපදනා දෙවන සිත ඉපදීමේ පටන් චිත්තජරූපයෝ පහළ වෙති. ආහාරජ රූපයන් පහළ වන අවස්ථාව නියම වශයෙන් දක්වා නැත. මවු කුස වෙසෙන දරුවා ආහාර අනුභවයක් නො කරන්නේ ය. ඔහු යැපෙන්නේ ද මව අනුභව කරන ආහාරයෙනි. එබැවින් යක්ඛසංයුත්තකයෙහි:-

"යං තස්ස භූඤ්ජතේ මාතා අන්නං පානං ච හෝජනං. තේන සෝ තත්ථ යාපේති මාතුකුච්ජිගතෝ නරෝ"

යනු වදරන ලදී. "ඒ දරුවා ගේ මව යම් ආහාර පාන හෝජනයක් වළඳ ද, මව් කුසයට පැමිණියා වූ සත්ත්ව තෙමේ එයින් යැපේ ය" යනු එහි තේරුමයි. කලලාවස්ථාවෙහි හෝ වේවා අබ්බුදදි අවස්ථාවක දී හෝ වේවා මවු වැළඳූ ආහාරස්තේහය දරුවා ගේ කයට පැමිණෙන්නට පටන් ගත් තැන සිට ඒ ශරීර යෙහි ආහාරජ රූපයෝ ද උපදනාහු ය.

කාම හවයෙහි සම්පූර්ණයෙන් රූප පහළවීම ඇත්තා වූ සංසේදජ සත්ත්වයන්ට පුතිසත්ධි විඥනය සමග චක්ෂුර් දශකය -ශුෝතු දශකය - සුාණ දශකය - ජිත්වා දශකය - කාය දශකය - භාව දශකය - වස්තු දශකය යන රූප කලාප සතක් විඥනය නිසා පහළ වේ. පුතිසත්ධියෙන් පසු චිත්තජ සෘතුජාභාරජ රූපයන් ද ඒවාට එකතු වීමෙන් අනුකුමයෙන් ඒ සත්ත්වයා ගේ ශරීරය සම්පූර්ණ වේ. කාමභවයෙහි සම්පූර්ණයෙන් රූප ලැබෙන ඕපපාතික සත්ත්වයන්ට පුතිසන්ධි චිත්තය සමභ චක්ෂුර්දශකය, ශුෝතුදශකය, සුාණ දශකය, ජිත්වා දශකය, කාය දශකය, භාව දශකය, වස්තු දශකය යන දශක කලාප සත පහළ වේ. ඉන්පසු සෘතුජ ආභාරජ කලාපයෝ එයට එක් වෙති.

රූපලෝකයෙහි බුහ්මයන්ට සුාණ - ජිහ්වා - කාය භාවදශක කලාපයෝ තො ලැබෙකි. ආහාරජ කලාපයෝ ද නො ලැබෙකි. විඥනයක් සර්වාකාරයෙන් තො ලැබෙන අසංඥ භවයෙහි, රූපය ම පුතිසන්ධිය වේ. එහි පුථමයෙන් උපදනා අවස්ථාවේදී විඥනයක් නැති බැවින් අතීත වූ කර්ම විඥනය හේතුකොට ජීවිත නවක කලාපයන්ගෙන් ශරීරයක් නිර්මිත වේ. පසු ව ශබ්දය හැර ඉතිරි සෘතූජ රූපයෝ ද එයට එකතු වෙති. මෙසේ ඒ ඒ භවයෙහි පහළවන නාම රූපයන් විඥනය පහළ නොවී නම්, පහළ නොවන බැවින් විඥනය නිසා නාමරූපය පහළ වේ ය යි කියනු ලැබේ.

### නාමරූපපච්චයා සලායතනං

තත්ථ කතමං තාමරූපපච්චයා සලායතනං? චක්ඛායතනං, සෝතායතනං, සාණායතනං, ජ්විහායතනං, කායායතනං, මනායතනං ඉදං වූච්චති නාම රූප පච්චයා සලායතනං"

යනුවෙන් විභංගපාළියෙහි චක්ඛායතනය, සෝකායතනය, සාණායතනය, ජිවිභායතනය, කායායතනය, මනායතනය යන මේ සය නාමරූපයන් නිසා හට ගන්නා වූ ආයතන සය ය යි දක්වන ලදී.

එහි චක්ෂුර්විඥනය යි කියනු ලබන රූප දක්තා සිතට උත්පත්තිස්ථාන වත්තා වූ ඇසෙහි පිහිටි ඔපය චක්ඛායකනය යි. ශුෝතුවිඥනය යි කියනු ලබන හඩ දනගන්නා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථාන වූ කතෙහි පිහිටි ඔපය සෝකායකනය යි. සුාණවිඥනය යි කියනු ලබන ගඳ දනගන්නා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථානය වූ නාසය තුළ පිහිටි ඔපය සාණායකනය යි. ජිහ්වා විඥනය යි කියනු ලබන රස දන්නා වූ සිතට උත්පත්තිස්ථාන වන දිවෙහි පිහිටි ඔපය ජිව්තායකනය යි. කායවිඥනය යි කියනු ලබන තද බැව් සිසිල් බැව් උණුසුම් බැව් ආදිය දන්නා සිතට උත්පත්තිස්ථාන වන ශරීරයේ ඇතුළත පිටත දෙක්හි පිහිටි ඔපය කායායකනය යි. චක්ෂුඃපුසාද ශුෝතුපුසාද සුාණපුසාද ජිහ්වාපුසාද කායපුසාදය යි කියනුයේ ද මේ පසටම ය. රූප ශබ්දදි හැම අරමුණු ම දනගන්නා වූ විඥනය මනායකනය යි.

අායතනය යි කියනු ලබන මේ චක්ෂුරාදීනු රූපාදි අරමුණු ගැනීමට උපකාර වී බොහෝ චිත්ත චෛතසිකයන් ඇති කිරීමෙන් සංසාරය දික් කෙරෙති, එබැවින් ඒවාට ආයතනයෝ ය යි කියනු ලැබේ. නාමරූපයන් නිසා ආයතන සය වේ ය යි කියනුයේ, ඒවා නාමරූපයන් ඇති කල්හි ම උපදනා බැවිනි. නාමරූප නැතහොත් ආයතනයන්ට නො පහළ විය හැකිය.

තාමරූපයන් හේතු කොට කාමලෝකයෙහි ආයතන සය ම පහළ වේ. රූපලෝකයෙහි චක්ඛායතනය සෝතායතනය මනායතනය යන තුන පමණක් පහළ වේ. අරූපලෝකයෙහි මනායතනය පමණක් පහළ වේ. නාම රූප දෙකින් නාමය අරූප භවයෙහි මනායතනයට පමණක් හේතු වේ. කාම රූප භව දෙක්හි නාම රූප දෙක ම ෂඩායතනයට හේතු වේ.

ෂඩායතනය අතුරෙන් චක්ෂුරාදි අායතන පස "විඤ්ඤාණ පච්චයා තාමරූපං" යනුවෙන් විඥන හේතුවෙන් හටගන්නාහුය යි කියන ලද අටවිසි රූපයන්ගෙන් රූප පසකි. ඒවා වරක් විඥාන හේතුවෙන් හටගන්නා ධර්ම බව කියා නැවත නාමරූප හේතුවෙන් හටගත්තා බව කීම කෙසේ යෙදේද? යත පුශ්තය මෙහි ඇති වේ. කද අතු රිකිලි කොළ මල් යත සියල්ලට ගසය යි කියනු ලැබේ. ඇටයෙත් ගස හටගත්තේ ය යි කී කල්හි ගසට අයත් ඒ සියල්ල ම ඇටයේ ඵල වශයෙන් කියැවේ.

එහෙත් ඇටය නිසා ගස හටගන්නේ ය, ගස නිසා අතු හටගන්නේ ය, අතු නිසා රීකිලි හටගන්නේ ය, රීකිලි නිසා මල් හටගන්නේ ය, රීකිලි නිසා මල් හටගන්නේ ය, මල් නිසා ගෙඩි හටගන්නේය යි කීමද වරදක් නොවේ. ගසේ හටගන්නා ගෙඩිවලට මුලින් රෝපණය කළ ඇටය ද හේතු වේ. පසුව ඒ ඇටය නිසා හටගන්නා වූ අතු හා මල් ද හේතු වේ. එමෙන් විඥනය රූප අට විස්සට ම හේතු වේ. නැවත ඒවා චක්ෂුරාදි ආයතන පසට ද හේතු වේ. එබැවින් නාමරූපයන් හේතු කොට චක්ෂුරාදි ආයතන පස වේය යි කීමේ දෝෂයක් නැත.

අායතනයන්ගෙන් සය වැන්න වූ මනායතනය නම්, නාම රූපයන් ගේ හේතුව වශයෙන් කියන ලද විඥනයම ය. විඥනය නිසා ඇතිවන නාමරූපය නිසා නැවත විඥනයම ඇති වන බව කීම, මව් නිසා දරුවා ඇති වේය යි කියා නැවත දරුවා නිසා මව ඇති වේය යි කීම වැනි නො ගැළපෙන කියුමක් නොවේ ද? යන පුශ්නයක් ද මෙහි ඇති වේ. එය ද නො ගැළපෙන කියුමක් නො වේ. එය ගෙඩිය නිසා ගස ඇති වී නැවත ගස නිසා ගෙඩි ඇති වීම සේ තේරුම් ගත යුතු ය. මතු ද මෙ බඳු තැන්වල යෙදෙන සැටි කියන ලද්දට අනුව සලකා ගත යුතු.

වරක් කියන ලද ෂඩායතනය මෙහි නැවතත් ගන්නා ලද්දේ කරුණු දෙකක් නිසා ය. නාමරූපය ඒවාට හේතු වන බව එක් කරුණකි. මතු කිය යුතු එස්ස වේදනාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයන්ට විශේෂයෙන් ෂඩායතනය හේතු වන බව එක් කරුණකි.

තාමරුපයත් තිසා ෂඩායතනය හටගත්තා ආකාරය මෙසේ ය. අණ්ඩජය ජලාබුජය යි කියන මව්කුස උපදනා සත්ත්වයනට පුතිසන්ධිය සමග ම කායායතන මනායතන දෙක පහළ වේ. පුතිසන්ධිය සමග පහළ වූ කුඩා රූප පිණ්ඩය කුමයෙන් වැඩෙන්නට පටන් ගනී. වැඩීම තිසා කල් යාමෙන් ඇස්, කත්, නාසා, දිව යන මේ අවයවයෝ පහළ වෙති. ඒවා පහළ වූ කල්හි ඒ ඒ තැත්වල චක්ඛායතන සෝතායතන සාණායතන ජීවිතායතන යන ආයතන සතර පහළ වේ. ඒවාට ස්ථානය වූ ඇස, කණ, තාසය, දිව යන මේවා පහළ තො වී තම් චක්ඛායතනාදියට පහළ විය හැකි බවක් තැති බැවින්, රූපය ඒ ආයතන සතර ඇතිවීමට හේතුව ය.

කලින් මදුළු හා ඇට නැත්තා වූ කුඩා කොස් ගැටය වැඩීමෙන් එය තුළ කොස් මදුළු කොස් ඇට පහළවීම මෙන් ද, කලින් කටුවය මදය කියා කිසිවක් නැති ඇට්ටිගෙඩිය වැඩීමෙන් පොල්කටුව හා පොල් මද පහළ වීම මෙන් ද, පුතිසන්ධිය සමග පහළ වූ රූපයන් වැඩීමෙන් චක්බාදි ආයතන සතර පහළවීම සලකා ගත යුතු ය. පුතිසන්ධිය සමග කායායතනය ඇති වුව ද රූපයන් වැඩෙන කල්හි ඒ වැඩීම අනුව පසුව ශරීරය පුරා බොහෝ කායායතනයෝ පහළ වෙති. ඒ කායායතනයන් පහළ වනුයේ වැඩෙන්නා වූ රූපයන් තිසා ය. එබැවින් උත්පත්තිය සමග ම කායායතනයක් පහළ වුව ද රූප නිසා කායායතනය පහළ වේය යි කියන ලදී. සංසේදජ ඕපපාතික සත්ත්වයන්ට වනාහි උත්පත්තිය සමග ම සියලු ම ආයතනයෝ පහළ වෙති. ඉන්පසු නාම රූපයන් නිසා පරම්පරා වශයෙන් ඒවා ජීවත් වන කාලය මුළුල්ලෙහි නැවත නැවත පහළ වේ.

ෂඩායතනයන්ට හේතු භාවයෙන් කියන ලද නාමය නම් දෙපනස් චෛතසිකයෝ ය. චිත්ත චෛතසික දෙකින් සිත පුධාන වුව ද යම්කිසි චෛතසික ධර්මයක් වරක් අධික වීය්‍යියෙන් අධික වේගයෙන් උත්සන්නත්වයෙන් උපන් කල්හි, ඒ චෛතසිකය නිසා ලක්ෂ ගණන් සිත් උපදී. සත්ත්වයන්ට හමු වන්නාවූ ඇතැම් අරමුණු නිසා ද, සිදුවන්නා වූ ඇතැම් කරුණු නිසා ද, සමහර විට අධික වීය්‍යියෙන් යුක්ත ව බලවත් ව ලෝහය ද උපදී, ද්වේෂය ද උපදී, මානය ද උපදී, ඊර්ෂාාව ද උපදී, මෛතිය ද උපදී, කරුණාව ද උපදී, ශුඛාව ද උපදී, පුදෙව ද උපදී, ජිතිය ද උපදී, තවත් චෛතසිකයෝ ද උපදිති. රාගය යනු ද ලෝහ චෛතසිකයම ය.

පුරුෂයකු විසින් ශෝහන කාන්තාවක් දුටු කල්හි සමහර විට ඒ කාන්තාව සම්බන්ධයෙන් බලවත් රාගයක් ඇති වේ. වරක් බලවත් ව උපන් ඒ රාගය නිසා ඉන්පසු ඒ පුරුෂයා කෙරෙහි දුටු ස්තිය සම්බන්ධයෙන් රාග සහගත සිත්, සමහර විට දින ගණනක් මූඑල්ලේ ඇති වේ. සමහරවිට මාස ගණනක්, වර්ෂ ගණනක් මුඑල්ලෙහි ද ඇති වේ. පසුව ඇති වන්නාවූ ඒ සික් රාග සංඛාාත නාමය නිසා ඇති වූ මනායතනයෝ ය. යම්කිසි කරුණක් නිසා වරක් බලවත් ව කෝපය ඇති වූවහොත් ඒ නිසා පසුව සමහරවිට මාස ගණනක්, වර්ෂ ගණනක් ගතවන තුරු ද ද්වේෂ සහගත සිත් පහළ වේ. පසුව පහළ වන්නා වූ ඒ ද්වේෂ සහගත චිත්තයෝ උත්සත්ත භාවයෙන් ඇති වූ කුෝධ සංඛාාත තාමය තිසා පහළ වත්තා වූ මතායතනයෝ ය. යම්කිසි කරුණක් ගැන වරක් ජුීතිය බලවත් ව පහළ වූවහොත්, ඉන්පසු ඒ ජුීතිය නිසා ජුීතියට හේතු වූ දෙය අරමුණු කොට බොහෝ චිත්තයෝ පහළ වෙති. ඒවා ජුීති සංඛාාත නාමය නිසා උපදනා මනායතනයෝ ය. මෙසේ උත්සත්න භාවයෙන් පහළ වත්නා වූ සෑම චෛතසිකයක් ම නිසා මනායතනය ඇති වන සැටි සලකා ගත යුතුය.

ගෙයක ඇතුළේ වෙසෙන්නවුන් විසින් පිටත බලන්නාවූ ද, පිටත ඇති වස්තූත් හා පුද්ගලයන් ගෙට ඇතුළු කරගන්නාවූ ද, ඇතුළෙහි වූ දැ බැහැර කරන්නාවූ ද ස්ථානයන්ට **ද්වාරය** යි කියනු ලැබේ. චක්ෂූරාදි ආයතන සය ද පිටත පිහිටි රූප ශබ්දදි අරමුණු ගැනීමට උපකාර වන ස්ථාන වූයෙන් ද්වාරයන් වැනි නිසා ඒවාට ද්වාරයයි ද කියනු ලැබේ. ශරීරය ද්වාර සයක් ඇති ගෙයක් වැනි ය. ශරීරය සැරසී තිබෙන්නේ මේ ආයතන ද්වාර සයෙනි. එය වටිනා කමක් ඇති ඇලුම් කළ යුතු දෙයක් වී තිබෙන්නේ ද අායතන ද්වාර නිසා ය. ආයතන ද්වාර නැති කල්හි ශරීරය කිුයා විරහිත වන්නේ ය. මේ ආයතනයන් එකිනෙකට සම්බන්ධයක් තැති, වෙන් වෙන් වූ ධර්ම කොටසක් සැටියට තේරුම් නො ගෙන, ශරීරය හා එක් කොට එකම දෙයක් වශයෙත් වරදවා ගැනීම නිසා භූතෝපාදය රූපයන්ගෙන් නිර්මිත වූ මේ ශරීරය මමය -තුඹය - දෙවියා ය - මිතිසාය කියා ගැනීමෙන් තිවනට යා නො හැකි වන සේ සත්ත්වයන් සසර බැඳ තබන්නා වූ සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ.

චක්ඛායතනය නිසා 'මම දකිම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ. සෝතායතනය නිසා 'මම අසම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. සාණායතනය නිසා 'මම ආසුාණය කරම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. ජිවිභායතනය නිසා 'මම රස විදිම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. කායායතනය නිසා 'මම සුවදුක් විදිම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. මතායතනය නිසා 'මම දනිම්' යි සත්කාය දෘෂ්ටිය උපදී. ආයතනයන් ආයතන සැටියට දන ගැනීම අපාය බීජය වූ, සංසාර බීජය වූ සත්කාය දෘෂ්ටිය දුරුකර ගැනීමට උපකාර වේ.

## සලායතනපච්චයා ඵස්සෝ

ෂඩායතනය නිසා පහළ වන්නාවූ එස්සය විභංග පාළියේ දක්වෙන්නේ -

"තත්ථ කතමෝ සළායතනපච්චයා එස්සෝ? චක්බුසම්එස්සෝ, සෝතසම්එස්සෝ, සාණසම්එස්සෝ, ජීව්හාසම්එස්සෝ, කායසම්එස්සෝ, මනෝසම්එස්සෝ, අයං වූච්චති සළායතන පච්චයා එස්සෝ" යනුවෙනි.

- (1) චක්ඛුසම්ඵස්සය,
- (2) සෝතසම්එස්සය,
- (3) ඝාණසම්එස්සය,
- (4) ජිව්තාසම්එස්සය,
- (5) කායසම්එස්සය,
- (6) මතෝසම්එස්සය,

යන සය ෂඩායනනය නිසා පහළ වන එස්සය යි එයින් දක්විණ. නාමරූප පච්චයා සළායනනං යනුවෙන් ආයනන සයක් පමණක් දක්වන ලද නමුත් ආයනන දෙළොසක් ඇත්තේ ය. එයින් කියන ලද චක්ඛායනනාදී සයට ආධාාත්මිකායනනය යි කියනු ලැබේ. රූපායනනය, සද්දායනනය,ගත්ධායනනය, රසායනනය, ඓට්ඨබ්ඛායනනය, ධම්මායනනය යි චක්ඛායනනාදියෙහි ගැටෙන ආයනන සයක් ද වේ. ඒවාට බාහිරායනනය යි කියනු ලැබේ. නාමරූප පච්චයා සලායනනං යන තත්හි දක්වෙන ආධාාත්මිකායනන පමණක් ම ස්පර්ශය ඇති කිරීමෙහි සමත් නොවේ. ස්පර්ශය හටගන්නේ ආධාාත්මිකායනන බාහිරායනන

දෙපක්ෂයේ ම සහයෝගයෙනි. එහෙයින් තිදනවග්ගසංයුක්කයෙහි "චක්බුං ච පටිච්ච රුපේ ච උප්පප්ජති චක්බුව්කද්කදාණං. තිණිණං සඩගති එස්සෝ" යි වදරන ලදී. ඇසත් රූපයක් නිසා චක්ෂුර් විඥනය උපදනේය. ඇසය, රූපය, චක්ෂුර්විඥනය යන තිදෙනා ගේ එක්වීම එස්සය ය යනු එහි තේරුම යි. එස්සය ඇති වීමට බාහිරායකනයන් ගේ ද සහයෝගය ලැබිය යුතු බැවින් ස්පර්ශයා ගේ පුතාය සැටියට ආධාාක්මිකායකන සයය, බාහිරායකන සයය යන දෙළස ම ගත යුතු ය.

කැටපත්-දිය ආදි ඔපය ඇති වස්තූන්හි ඉදිරියට පැමිණි වස්තුවේ ඡායාව තමන් තුළට ගන්නා ස්වභාවයක් ඇතුවාක් මෙන් වක්ඛායතනය යි කියන ලද චක්ෂුඃපුසාදයෙහි ඉදිරියට පැමිණි වස්තුවේ ඡායාව තමන් තුළට ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. එයට පුසාදය යි කියනුයේ ද එහෙයිනි. පුසාද යන වචනයේ තේරුම ඔපය යනු යි. ඇසෙහි පිහිටි ඔපය නොහොත් ඇස නමැති ඔපය වක්ෂුඃපුසාදය යි. රූපයෙහි මෙන් ම ශබ්දයෙහි ද ඡායාවක් ඇත්තේ ය. එය රූපව්ඡායාව මෙන් ඇසට පෙනෙන දෙයක් නො වේ. සෝතායතනය යි කියනු ලබන ශුෝනු පුසාදයෙහි තමා තුළට ශබ්දව්ඡායාව ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. සාණ ජිවිභා කායායතනයන්හි ද ගන්ධ රස ස්පර්ශයන් ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේය. මනායතනයෙහි බාහිරායතන සයම ගන්නා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය.

චක්ෂු:පුසාදයට රූපච්ඡායාවක් වැටීම ඒ වස්තූන් ගේ සැටියට තද සට්ටනයකි. ශෝතුපුසාදදියෙහි ශබ්දදීන් ගේ ගැටීම ද එසේ ය. බෙර ඇසත් අතත් දෙක එකට ගැටුණු කල්හි ශබ්දයක් පහළ කරවන ශක්තියක් ඒ දෙක්හි ඇතුවාක් මෙන්ද, ගිනිකුරක් හා ගිනිපෙට්ටියක් එකට ගැටුණු කල්හි ගින්නක් ඇති කරවන ශක්තියක් ඒ දෙක්හි ඇතුවාක් මෙන් ද, ආයතනයන්හි ඔවුනොවුන් එක්වීම් වශයෙන් ගැටුණු කල්හි විඥනයක් පහළ කරවීමේ ශක්තියක් ඇත්තේ ය. චක්ඛායතනයෙහි රූපායතනය පැමිණ ගැටුණු කල්හි චක්ෂුර්විඥනය පහළ වේ. සෝතායතනයෙහි ශබ්දයතනය ගැටුණු කල්හි සෝතවිඤ්ඤාණය පහළ වේ. සාණායතනයෙහි ගත්ධායතනය ගැටුණු කල්හි සුාණ විඥනය පහළ වේ. ජිවිතායකනයෙහි රසායකනය ගැටුණු කල්හි ජිවිතාවිඥනය පහළ වේ. කායායකනයෙහි පොට්ඨබ්බායකනය ගැටුණු කල්හි කායවිඥනය පහළ වේ. මනායකනයෙහි ධම්මායකනය ගැටුණු කල්හි මනෝවිඥනය පහළ වේ. මනායකනයෙහි චක්ඛායකනාදි පස ගැටීමෙන් ද මනෝවිඥනය පහළ වේ.

චක්ඛායතනය, රූපායතනය, චක්ෂුර්විඥන සංඛාාත මතායතනය යන ධර්ම තුන එක් වූ කල්හි චක්ඛුසම්එස්සය ඇති වේ. චක්ඛුසම්එස්සය යනු එකිනෙක වෙන් නො කළ හැකි සේ චක්ෂූර් විඥනය හා සැදී, එහි ම අංගයක් ව චක්ඛායතනය ඇසුරු කොට, රූපායතනය අරමුණු කොට උපදනා වූ එක්තරා චෛතසික ධර්මයකි. "තිණ්ණං සංගති එස්සෝ" යි චක්ඛායතන රූපායතන චක්ඛුවිඤ්ඤාණයන් ගේ එක්වීම එස්සය යි වදරා තිබීම පය්‍යාය කථාවෙකි. එය සෞතුාත්තික දේශනාවේ ස්වභාවයකි. කාරණය ගැන නො සලකා වචනයෙහි පමණක් එල්ලී අර්ථය ගත්තට ගියහොත් එ බළු තැත්වල දී වැරදීම් සිදු වේ. වචනය අනුව ම සිතා වාඤ්ජනච්ඡායාවට රැවටී එක් වීම් මාතුය ම එස්සය යි වරදවා නොගත යුතු ය.

සෝතායතනය සද්දයතනය සෝතවිඤ්ඤාණය යන තුන එක් වූ කල්හි වෙන් නො කළ හැකි සේ සෝත විඤ්ඤාණය හා බැඳී, සෝතවිඤ්ඤාණයාගේ අවයවයක් වැනි වී සෝතායතනය ඇසුරු කොට, සද්දයතනය අරමුණු කොට සෝතසම්එස්සය ඇති වේ. සාණසම්එස්සාදි සතර ඇති වන සැටි ද, කියන ලද්දට අනුව තේරුම් ගත යුතු ය. යම් කිසි සත්ත්වයකුට චක්ෂුරාදි ආයතන පහළ වී නිරුපදිතව පැවතුණ හොත් ඒවායේ රූපාදි අරමුණු සැපී විඥන ඇති වී එස්සයන් ද ඇති වීම ඒකාන්තයෙන් සිදුවත්නකි. 'සළායතන පච්චයා එස්සෝ' යි වදළේ එහෙයිනි.

### ඵස්සපච්චයා වේදනා

"තත්ථ කතමා ඵස්සපච්චයා වේදතා? චක්ඛු සම්ඵස්සජා වේදතා, සෝතසම්ඵස්සජා වේදතා, සාණ සම්ඵස්සජා වේදතා, ඵ්විහාසම්ඵස්සජා වේදතා, කාය සම්ඵස්සජා වේදතා, මතෝ-සම්ඵස්සජා වේදනා, අයං වූව්චති ඵස්ස පච්චයා වේදතා" යනුවෙන් විහංගපාළියෙහි චක්ඛුසම්එස්සජ වේදනා ය, සෝක සම්එස්සජ වේදනා ය, ඝාණසම්එස්සජ වේදනා ය, ජිවිතා සම්එස්සජ වේදනා ය, කායසම්එස්සජ වේදනා ය, මනෝසම්එස්සජ වේදනා ය යන වේදනා සය ස්පර්ශය නිසා හටගන්නා වේදනාව ය යි දක්වන ලදී. රස විදීමේ ආකාරයෙන් වනාහි සුඛ වේදනාවය දුඃඛ වේදනාවය, උපේක්ෂා වේදනාව ය යි ස්පර්ශය නිසා හටගන්නා වූ වේදනාව තුන් ආකාර වේ.

විඥානය කරණ කොට ගෙන දනගන්නා වූ දේවලට අාරම්මණය යි කියනු ලැබේ. අරමුණුවල හොඳ බවක් හෝ නරක බවක් හෝ මධාස්ථ බවක් හෝ ඇත්තේ ය. අරමුණුවල ඇති ඒ ස්වභාව තුනට අාරම්මණරසය යි කියනු ලැබේ. අාරම්මණය අනෙකකි. ආරම්මණරසය අනෙකකි. ඒ දෙක එකක් කොට නො සැලකිය යුතුය. රසය ආරම්මණයේ ගුණ විශේෂයකි. විඥානයෙන් ආරම්මණය දනගනී. එහෙත් එහි රසය විඥානයට නො දනේ. යම් කිසිවක් අරමුණු කොට විඥානය උපදනා කල්හි එය හා සමග ස්පර්ශ චෛතසිකය ද උපදී. ස්පර්ශයෙන් තොර ව කිසිකලෙක විඥානයක් නූපදී. ස්පර්ශය විඥානයට අරමුණ ගැනීමට උපකාර වේ. ස්පර්ශය නිසා ආරම්මණයේ රසය මතු වෙයි. ආරම්මණ රසය මතුකිරීම ස්පර්ශයා ගේ විශේෂ කෘතායකි.

ආරම්මණ රසය මතු කර දෙන්නා වූ ඒ ස්පර්ශ චෛතසිකය යුෂය බැහැර කරනු පිණිස දෙහි ගෙඩියක් දෙඩම් ගෙඩියක් මිරිකන්නා වූ අත මෙන් ද රසය දිවට ලබා දීම සඳහා ආහාරය තළන්නා වූ සුණු කරන්නා වූ දත් පෙළ මෙන් ද දත යුතු ය. ස්පර්ශය ආරම්මණ රසය මතු කරන නමුත් රසය නො දනී. 'ස්පර්ශයෙන් ආරම්මණ රසය මතු කළ කල්හි ඒ රසය ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයක් ඇති වේ. මෙහි වේදනාව ය යි කියනු ලබනුයේ ඒ රසය ගන්නා වූ ස්වභාවයට ය. එය විඳෙන ස්පර්ශ දෙකින් අනා වූ චෛතසික ධර්මයකි. ලෝකයෙහි වේදනාව ය යි කියනුයේ දුකට ය. මෙහි වේදනාව ය යි කියනුයේ දුකට ය. මෙහි වේදනාව ය යි කියනුයේ සැපය දුකය මධාස්ථභාවය යන තුනට ම ය.

හොද අරමුණක හොද බව ස්පර්ශයෙන් මතු කළ කල්හි එය ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයට සුඛවේදනාව ය යි ද සෝමනස්ස වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. නපුරු බව ඇති අරමුණක නපුරු බව ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයට දුඃඛ වේදනාව ය යි ද, දෝමනස්ස වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. මධාම අරමුණක මධාම බව ගන්නා වූ විදින්නා වූ ස්වභාවයට අදුක්ඛමසුබ වේදනාවය යි ද, උපේක්ෂා වේදනාව ය යි ද කියනු ලැබේ. ආරම්මණයන් ගේ නිශ්චිත භොඳ නරක බවක් නැත. කෙනකුට සුන්දර දෙය කෙනකුට නපුරකි. කෙනකුට නපුරු දෙය කෙනකුට සුන්දර දෙයකි. සර්පයාට සැපින්න පරම සුන්දර අරමුණකි. මැඩියාට නම් නපුරකි. කාල දේශ ද්වාරාදි වශයෙන් ද ආරම්මණයන්ගේ ඉටු අනිටු බව කිය යුතු ය.

විඳෙන - වේදනා දෙක්හි ම බලාබල බව ස්පර්ශයට අනුව සිදු වේ. දුර තිබෙන දෙයක් සම්බන්ධයෙන් ඇති වන්නේ මත්දස්පර්ශයකි. එබැවින් එය දක්තා තැනැත්තාට එය සම්බන්ධයෙන් ඇති වන්නේ ආරම්මණ තන්ත්වාකාරයෙන් ගැනීමට අසමර්ථ වූ දුබල විඥනයකි. ඒ විඥනය සමග උපදිනුයේ ද ආරම්මණ රසය මතා කොට තො ලබන්නා වූ තො විදින්නාවූ දුබල වේදනාවකි. අරමුණ සියුම් වන කල්හි ද ස්පර්ශය දුබල වීමෙන් දුබල විඥන - වේදනාවෝ උපදිති. යම් කිසි කරුණකින් ස්පර්ශය දුබල වූ කල්හි සුඛ සෝමනස්ස වේදනාවන්ට නිසි ඉටු අරමුණ සම්බන්ධයෙන් ද උපේඤා වේදනාවම වේ. දෝමනස්ස වේදනාවට තිසි අතිටු අරමුණු සම්බත්ධයෙත් ද උපේකුෂා වේදතාව වේ. කවර ආකාරයකින් හෝ ස්පර්ශය ඇති වුව හොත් වේදනාව ඇති වීමට කිසි බාධාවක් නැත. වේදනාවගේ උත්පත්තිය වැළැක්වීමට සමර්ථ බලයක් හෝ පුද්ගලයෙක් ද නැත. ස්පර්ශය ඇති වුවහොත් එයට අනුව වේදනාව ද ඇතිවන්නේම ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ 'එස්සපච්චයා වේදතා' යනු වදළ සේක.

# වේදනාපච්චයා තණ්හා

සසර සැරිසරන පෘථග්ජන සක්ක්වයන් විසින් ඉතා ම උසස් කොට සලකන දෙය සුඛ වේදනා, සෝමනස්ස වේදනාය යි කියනු ලබන සැපය ය. ඔවුන් සසර නො කලකිරෙන්නේ, මේ මහා දුඃඛස්කන්ධය ඔවුනට ුාච්පුා ුනුවන්නේ සුතුර අතර වත් ඇති වත්තා වූ මේ සැපය නිසා ය. අඹු - දරු - නෑ - මිතුරු ආදීන් උතුම් කොට සලකනුයේ ද සැපය ලබාගැනීමට උපකාර වත පුද්ගලයන් නිසා ය. ආහාර පාන වස්තු ගෘහාදිය උතුම් කොට සලකනුයේ ද සැපය ලැබීමට උපකාර වන නිසා ය. උසස් කොට සලකන අඹු දරු ආදීන් නැති ව වස්තූන් නැති ව ඒ සැපය නිකම්ම ලැබේ නම් කිසිවෙක් පුතු කලතුාදීන් උසස් කොට නො සලකන්නාහ, ඔවුන්ට ඇලුම් නො කරන්නා හ. ආහාර පාන මිලමුදල් ආදිය උසස් කොට නො සලකන්නාහ. ඔවාට ඇලුම් නො කරන්නාහ. ඔවාට ඇලුම් නො කරන්නාහ. මෙසේ සත්ත්වයන් ඒ සැපය උසස් කොට සලකන බැවින් එය සඳහා ඔවුන් නොකරන දෙයක් නැත. නො ගන්නා දුකක් නැත.

සත්ත්වයත් විසින් ඉතා ම නපුරු කොට සලකන බිය වන දෙය නම් දුක්ඛ වේදනා, දෝමනස්ස වේදනාය යි කියනු ලබන දුකය. සත්ත්වයෝ යමක් කෙරෙත් නම් ඒ සියල්ල ම කරනුයේ සැප ලැබීම ය, දුක දුරු කර ගැනීම ය යන මේ දෙ කරුණ සඳහා ය. වේදයිත සුඛය උතුම් කාට ගත්තා වූ පෘථග්ජනයාහට ඉෂ්ට රූපාදීන් ගේ ස්පර්ශයෙන් සුඛ වේදනාව හෝ සෝමනස්ස වේදනාව හෝ ඇති වූ කල්හි "බොහෝ සැපය, බොහෝ පුණික ය, ඉතා හොඳ ය" යනාදීන් සුඛ සෝමනස්ස වේදනා පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ඇති වේ.

අතිෂ්ටාරම්මණයන්ගේ ස්පර්ශයෙන් දුඃඛ දෞම්නසාා වේදනාවන් ඇති වී එයින් පීඩිත කල්හි "සුවය ඕනෑ ය, සුවය ඕනෑ ය, සුවය කෙසේ ලබම් ද" යි සුවය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ඇති වේ. දුඃඛයෙන් පීඩිත සත්ත්වයා හට සැපයක් නුවූයේ ද උපේක්ෂා වේදනාව මුත් ඇති වුවහොත් "මෙයත් ඇත, මෙයත් සැනයිල්ලෙක, මෙයත් සැපයකැ" යි උපේක්ෂා වේදනා පිළිබඳ ව ද තෘෂ්ණාව උපදී. මෙසේ සුබදුඃඛෝපේක්ෂා සංඛාාත තිව්ධ වේදනාව ම නිසා තෘෂ්ණාව උපදනා බැවිත් තථාගතයන් වහන්සේ "වේදතා පච්චයා තණ්හා" යි වේදනාව නිසා තෘෂ්ණාව උපදීය යි වදළ සේක. වේදනා පුතායෙන් හටගන්නා වූ තෘෂ්ණාව කවරෙක් ද යන බව දක්වීම පිණිස විහංගපාළියෙහි ලෙළුණ් වුදුළැමුණුකා,

"තත්ථ කතමා වේදනාපච්චයා තණ්හා? රූප තණ්හා සද්දතණ්හා ගත්ධතණ්හා රසතණ්හා පොට්ඨබ්බ තණ්හා ධම්මතණ්හා. අයං වූච්චති වේදනා පච්චයා තණ්හා."

"රුප තෘෂ්ණාවය, ශබ්ද තෘෂ්ණාවය, ගන්ධ තෘෂ්ණාවය, රස තෘෂ්ණාවය, ස්පුෂ්ටවා තෘෂ්ණාවය, ධර්ම තෘෂ්ණාවය යන මේ වේදනා පුතායෙන් හටගන්නා තෘෂ්ණාව ය" යි එයින් දක්වේ.

චක්ඛායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන රූපය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව රූපතෘෂ්ණාව ය. සෝතායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන ශබ්දය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ශබ්ද තෘෂ්ණාව ය. සාණායතන මනායතන දෙක්හි ස්පශී වන ගන්ධය පිළිබඳ වූ තෘෂ්ණාව ගන්ධ තෘෂ්ණාව ය. ජිව්භායතන මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන රසය පිළිබඳවූ තෘෂ්ණාව රස තෘෂ්ණාවය. කායායතන, මනායතන දෙක්හි ස්පර්ශ වන ස්පුෂ්ටවාය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ස්පුෂ්ටවා තෘෂ්ණාව ය. මනායතනයෙහි පමණක් ස්පර්ශ වන ධම්මාරම්මණය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව ධර්ම තෘෂ්ණාව ය.

වේදනාව නිසා සවැදෑරුම් තෘෂ්ණාව ඇති වන වැඩෙන සැටි **මෙසේ දත යුතුය**. ඉතා උස් තො වූ ඉතා මිටි තො වූ ඉතා කඑ තො වූ ඉතා සුදු තො වූ ඉතා ස්ථුල තො වූ ඉතා කෘශ තො වූ මතා හැඩහුරුකම ඇත්තා වූ තරුණ වියෙහි වූ කාත්තාවකගේ ශරීරයෙහි, දුටුවන් ගේ සිත් නෙත් පිනවන්නා වූ ඇදගන්නා වූ පුබෝධ කරත්තා වූ සිත් තෙත්වලට සුව එළවත්තා වූ කාමුක පුරුෂයන්ගේ සිත් අවුල් කරන්නා වූ එක්තරා ස්වභාවයක් ඇත්තේ ය. එයට රූපරසය ය යි කියනු ලැබේ. ඒ කාන්තාව පුරුෂයකු ගේ නෙතට හමුවන කල්හි ඒ පුරුෂයා කෙරෙහි චක්බු සම්එස්සය හා මනෝ සම්එස්සය ඇති වේ. ඒ ස්පශීයෙන් පුරුෂයා ගේ සිතට කාන්තාව ගේ රූප රසය මතුකර දෙනු ලැබේ. ඒ හේතුවෙන් පුරුෂයා ගේ සන්තානයෙහි "මේ කාන්තාව බොහොම හොඳය, බොහොම ලස්සන ය" යි රූප රසය ගන්නා වූ විදින්නා වූ වේදනාව ඇති වේ. ඒ වේදනාව නිසා පුරුෂයා ගේ සිත පිනා යේ. හිරු රැස් පහස ලත් පද්මයක් සේ පුබෝධ වේ. සිතට අනුව ඔහු ගේ මුහුණ ද පුබෝධ වේ. පැහැපක් වේ. එබැවින් පුරුෂයාට ඒ Non-commercial distribution වේදනාව ඉතා අගය ඇති දෙයකි. ඉතා රස ඇති දෙයකි. ඉතා මිහිරි දෙයකි. එබැවින් ඒ පුරුෂයාට "බොහො ම සැප ය, බොහො ම හොද ය, බොහො ම මිහිරිය" යි වේදනාව පිළිබඳ තෘෂ්ණාවක් ඇති වේ.

වේදනාව එක්තරා ධර්මයකි. එබැවිත් වේදනාව සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ තෘෂ්ණාවට ධර්මතෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ. මිහිරි වූ ඒ සෝමනස්ස වේදනාව ඇති වූයේ කාත්තාවක ගේ රූප රසය තිසා ය. එබැවිත් මිහිරි වූ ඒ සෝමනස්ස වේදනාවට හේතු වත රූප රසය පිළිබඳව ද "බොහො ම ලස්සන ය, බොහො ම හොඳ ය" කියා තෘෂ්ණාව ඇති වේ. රූප රසය නිසා හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාවට රූප තෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

ගිනිකුරක හටගත්තා වූ කුඩා ගිනි පුපුර වියළි කොළ ගොඩකට පිදුරු ගොඩකට පැමිණ මහ ගිනි කදක් වන්නාක් මෙන් රූප රසය නිසා වරක් හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාව රූප රසය හා සම්බන්ධ ඒ ඒ දෙයට පැමිණ මහා තෘෂ්ණා ස්කන්ධයක් වේ. ඒ මෙසේය :-

රූප රසයට ඇලුම් කරන තැනැත්තේ, ඒ රූප රසය නිසා රූපරසය ඇති වස්තුව වූ ඒ ස්තුී ශරීරයට, 'මේ ස්තුිය බොහොම ලස්සනය, බොහොම හොඳය, බොහොම ප්රිය සරසන්නා වූ කරයි. ශරීරය පිළිබඳ ඇල්ම නිසා ඒ ශරීරය සරසන්නා වූ වස්තුාහරණ සුවඳ විලවුන් ආදිය ගැන ඇල්ම ඇති වේ. ඒ ස්තිය තමා අයත් කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. ඉන්පසු ඇගේ දෙතීන් පිළිබඳ කෘෂ්ණාව ඇති වේ. අය පෝෂණය කිරීමට වුවමනා අාහාර පාන ඇඳ පුටු මේස යාන වාහනාදිය පිළිබඳ කෘෂ්ණාව ඇති වේ. ඉඩකඩම් ගෙවල් පිළිබඳ කෘෂ්ණාව ඇති වේ. උවමනා දැ ලබා ගැනීමට තිබිය යුතු මිල මුදල් පිළිබඳව කෘෂ්ණාව ඇති වේ. මෙසේ ඒ රූපකෘෂ්ණාව එකින් එකට පැමිණෙමින් මහා තෘෂ්ණාස්කන්ධයක් වන්නේ ය. ඒ කෘෂ්ණාව රූප ශබ්දදීන් අතුරෙන් කවරකට පැමිණ වැඩුනේ වී නමුත් රූපරසය මුල් කොට ඇති බැවින් එයට රූපකෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

මේ තෘෂ්ණාස්කන්ධයෙන් දීර්ඝ කාලයක් පුද්ගලයා දවනු තවනු ලැබේ. මේ කියන ලදුයේ ස්තුී රූපයක් සම්බන්ධයෙන් තෘෂ්ණාව ඇති වන ආකාරය යි. මෙසේ රූපතෘෂ්ණාව උපදිනුයේ ස්තුී රූපය සම්බන්ධයෙන් පමණක් නොවේ. රූප රසය ඇත්තා වූ පණ ඇති නැති වස්තුනු ලෝකයෙහි ඉතා බොහෝය. රූපරසය ආස්වාදනය කරන වේදනාව ඇති වුවහොත් කවර රූපයක් සම්බන්ධයෙන් වූව ද රූපතෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙත්තේ ය. ඒවා ඇත් වී වැඩෙන සැටි එකින් එක කියතහොත් කෙළවරක් දකීම දුෂ්කරය. කියන ලද්ද අනුව නො කී රූපයන් සම්බන්ධයෙන් තෘෂ්ණාව ඉපද වැඩෙන සැටි සලකා ගත යුතු ය.

ශබ්දයන්හි ඇත්තා වූ මිහිරි බව ශබ්ද රසය යි. තරුණ තරුණියන් ගේ හඩෙහි ද, ළමා හඩෙහි ද, තුයා හාණ්ඩයන් ගේ හඩෙහි ද එය වඩාත් ඇත්තේ ය. ගන්ධයන්හි ඇති මිහිරි බව ගන්ධ රසය යි. අාහාර පානයන්හි ඇති පැණි රස - තික්ත රස - ලුණු රස - ඇඹුල් රස - කසට රස - කටුක රස යන මේවායේ ඇති මනෝඳෙ භාවය රස රසය යි. ශරීරයෙහි සැපෙන තද බව - මොළොක් බව - සිහින් බව - මහත් බව - සිසිල් බව - උණුසුම් බව යන ආදියෙහි ඇත්තා වූ පියංකර ස්වභාවය ස්පුෂ්ටවා රසය යි. ශබ්ද රසාදි මේ රස සතර නිසා ශබ්දතෘෂ්ණාදි තෘෂ්ණා සතර ඉපදී මහ ගිනි කළු සේ වැඩී සත්ත්වසන්තානය දවන තවන ආකාරය රූපතෘෂ්ණාව සම්බන්ධයෙන් කී කරුණු අනුව සලකා ගත යුතුය. දීර්ඝ වන බැවින් මෙහි නො දක්වනු ලැබේ.

රූප - ශබ්ද - ගන්ධ - රස - ස්පුෂ්ටවා යන පසෙන් අනා වූ සියල්ලට ම කියන සාමානා නාමය 'ධම' යනු යි. එකිනෙක වෙන් වශයෙන් කියන හොත් ධර්ම බොහෝ ය. අනේක පුහේද වූ ඒ ධර්මයන් කෙරෙහි ද අනේකාකාර මනෝඥ ස්වභාවයෝ වෙති. සාමානායෙන් ඒ සියල්ලට ම ධර්ම රසයයි කියනු ලැබේ. ධර්ම රසය විදින වේදනාව නිසා ධර්ම රසය සම්බන්ධයෙන් හටගන්නා වූ තෘෂ්ණාවට ධර්ම තෘෂ්ණාව ය යි කියනු ලැබේ.

ජීවිතය, චක්ෂුරාදි ඉන්දිය, ශරීර ශක්තිය, කීමෙහි දකු බව, වැඩ කිරීමෙහි දකු බව, වීයෳීය, නිර්භීත බව, ශූර බව, නුවණ, කරුණාව, මෛතුිය, ශුද්ධාව, පවට ලජ්ජාව, පවට බිය, ලෝහය, දෘෂ්ටිය, මානය, ද්වේෂය, පුාණසාකය, අදක්තාදනය, කාමමිථාාචාරය, මෘෂාවාදය, සුරාපානය, දනය, ශීලය, භාවනාව, සමාධිය යන මේවා කෘෂ්ණාවට හේතුවන ධර්මරසය ඇක්තා වූ අරමුණුවලින් සමහරෙකි. මේවායින් එක එකක් නිසා ධර්ම කෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙන සැටි දක්වන්නට ගිය හොත් ගුන්ථය ඉතා දීර්ඝ වන බැවින් කුමය තේරුම් ගත හැකි වනු පිණිස කරුණු දෙක තුනක් නිසා ධර්ම කෘෂ්ණාව ඇති වන සැටි පමණක් මෙහි දක්වනු ලැබේ.

යම් කිසි පිය කෙනකුට වියාීවත් දරුවෙක් ඇත්තේ ය. වියාීය අර්ථදයක එක්තරා ධර්මයකි. එබැවින් පුතා ගේ වියාීය අරමුණු වන කල්හි පියා ගේ සිතෙහි පුබෝධයක් සුබස්වභාවයක් ප්‍රීතියක් ඇති වේ. පුතා ගේ වියාීයෙහි ඇති පියා ගේ සිත පුබෝධ කළ හැකි ප්‍රීතිමත් කළ හැකි ස්වභාවය වියාී සංඛාාත ධර්මයා ගේ රසය යි. පුතුයාගේ වියාීය පියා ගේ සිතට අරමුණු වන කල්හි ඇතිවන්නා වූ ස්පර්ශයෙන් වියාී සංඛාාත ධර්මයා ගේ රසය මතු වෙයි. ඒ හේතුවෙන් 'මේ වියාීය බොහො ම හොද ය, බොහොම උතුම්ය' යි ඒ රසය විදින්නා වූ සෝමනස්ස වේදනාව පහළ වේ. ඒ වේදනාව නිසා පුතුයා ගේ වියාීය සම්බන්ධයෙන් හටගත්තා වූ ඒ තෘෂ්ණාව 'මගේ පුතා බොහොම හොදය' යි පුතුයා ගේ සම්පූර්ණ පඤ්චස්කන්ධයට පැමිණ මහත් වෙයි. පුතුයා හට වුවමනා තවත් නොයෙක් දෙයට පැමිණ තවත් මහත් වෙයි.

ළේමය යනු ලෝහයට ම නමෙකි. තරුණියක් තරුණයකුට පුේම කරයි. පුේමය යි කියන ලෝහය තරුණයා ගේ සිත්හි ස්පර්ශ වූ කල්හි එහි ඇති ඉෂ්ටාකාරය වූ ධර්මරසය විදින සෝමනස්ස වේදනාව තරුණයා කෙරෙහි ඇති වෙයි. ඒ සෝමනස්සය නිසා තරුණයා ගේ සන්තානයෙහි ඒ පුේමය ගැන තෘෂ්ණාවක් ඇති වෙයි. ඉක්බිති "මැය මාහට පුේම කරන්නියකැ" යි ඇගේ පඤ්චස්කන්ධයට ම ඒ තෘෂ්ණාව පැමිණ මහත් වෙයි. ඉන්පසු ඒ ස්තිුය සතුටු කරවීමට උවමනා නොයෙක් දෙයට පැමිණ ඒ තෘෂ්ණා නමැති වෘක්ෂය අතුපතරින් වැඩේ. මෙසේ කෙනකු ගේ සත්තානයෙහි හටගත් ලෝහය තිසා තවත් කෙනකුගේ සත්තානයෙහි තෘෂ්ණා ස්කත්ධයක් පහළ වේ. සමහර විට තමා තුළ හටගත්තා වූ එක් තෘෂ්ණාවක් අරමුණු කොට ද එසේම තෘෂ්ණා ස්කත්ධයක් පහළ වේ.

යම් කිසිවෙක් ඇතකු සිංහයකු වාහසුයකු වැනි නපුරු සතකු මරයි. පසු ව ඔහුට 'මහ සපන් කමක් කෙළෙමි' යි පුාණඝාතයේ රසය විදින සෝමනස්ස වේදනාවක් ඇති වේ. ඉක්බිති පුාණඝාතය නමැති තමා කළ දස්කම පිළිබද ව තෘෂ්ණාව හටගනී. පසුව එය මානාදියට ද එක් වී මහත් වේ. තමන් ගේ සේවකයන් දරුවන් ආදීන් ගෙන් කෙනකු එබදු කිුිිියාවක් කළ අවස්ථාවල දී අනුන් කළ පුාණඝාතය නිසා ද තෘෂ්ණා ස්කන්ධයක් ඇති වේ. නො කියන ලද කරුණු සම්බන්ධයෙන් ද ධර්ම තෘෂ්ණාව ඇති වී වැඩෙන සැටි කල්පනා කළ යුතු. මේ සවැදෑරුම් තෘෂ්ණාවන් අතුරෙන් එක එකක් කාම තෘෂ්ණාව ය, හව තෘෂ්ණාව ය, විභව තෘෂ්ණාව ය යි තුන් ආකාර වන බව ද දක්වා තිබේ.

# තණ්හාපච්චයා උපාදතං

"තත්ථ කතමං තණ්හාපච්චයා උපාදනං? කාමුපාදනං. දිට්ඨුපාදනං. සීලබ්බතුපාදනං. අත්තවාදුපාදනං ඉදං වුච්චති තණ්හාපච්චයා උපාදනං" යනුවෙන් කාමුපාදනය, දිට්ඨුපාදනය, සීලබ්බතුපාදනය, අත්තවාදුපාදනය යන සතර; තෘෂ්ණා හේතුවෙන් හටගන්නා උපාදනය යි පුකාශිත ය.

ආද න යන වචනයේ තේරුම ගැනීම යනු යි. සර්පයකු විසින් මැඩියකු ගන්නාක් මෙත් ද, කබරගොයකු විසින් සර්පයකු ගන්නාක් මෙත් ද ලෙහෙසියෙන් නො හරින පරිද්දෙන් කදින් ගැනීමට උපාදනය යි කියනු ලැබේ. සික්හි හටගන්නා යම් ධර්මයක් තෙමේ අරමුණ එසේ කදින් ගැනීම කෙරේද, ඒ ධර්මයට ද උපාදනය යි කියනු ලැබේ. මෙහි උපාදනය යි කියනුයේ අරමුණ එසේ කදින් ගැනීම කරන චෛතසික ධර්මයන්ට ය. ඔවුහු කියන ලද සකර දෙන ය. සංක්ෂේපයෙන් කියන හොත් උපාදන යනු කෘෂ්ණා දෘෂ්ටි යන ධර්ම දෙක ය.

Non-commercial distribution

කාමුපාදනය කවරේ දයි කොටින් කියන හොත් පිුය කරන්නා වූ අඹු - දරු - නෑ - මිතුරු ආදි පුද්ගලයන් හා ඇත් - අස් -ගව - ආහාර - පාන - ගෙවල් - වස්තු - රත් - රිදී - මුතු -මැණික් - කෙත් - වතු - මිල - මුදල් ආදි පණ ඇති නැති වස්තූන් ද ඕනෑම ය කියා තදින් ගන්නා වූ ද, අයත් කරගන්නා වූ ද, මිදවීමට පහසු නො වූ නැවත නැවත ඇති වීමෙන් කල් පැවතීමෙන් වැඩුනා වූ ද ලෝහය කාමුපාදන ය යි කිය යුතු ය.

"කාම" යන වචනයෙන් කැමති විය යුතු වස්තුය, ඒවාට කැමති වන්නා වූ තෘෂ්ණාවය යන අර්ථ දෙක ම ලැබෙන්නේ ය. 'කාම' යන වචනයේ අර්ථය කැමති විය යුතු - ඇලුම් කළ යුතු දෙය ය යි ගන්නා කල්හි, කැමති විය යුතු වස්තු වූ කාමය කදින් ගන්නා වූ ධර්මය කාමුපාදන නම් වේ. 'කාම' යන වචනයෙන් ඇලුම් කරන තෘෂ්ණාවය යන අර්ථය ගන්නා කල්හි තෘෂ්ණා සංඛානත තදින් ගැනීම හෙවත් තදින් ගැනීම කරන තෘෂ්ණාව කාමුපාදන නම් වේ.

ඇටයෙන් පැළ වූ සැටියේ ම ගස ඉතා දුබලය. එය පහසුවෙන් තැසිය හැකි ය. තිබෙන තැතින් පහ කළ හැකි ය. වර්ෂ ගණනක් ගතවීමෙන් ඒ පැළය විශාල පුදේශයක් වසා සිටින අතු පතර ඇති පොළොවේ බොහෝ යටට කා වැදුණු බොහෝ දුර පැතිර ගිය බොහෝ ලොකු කුඩා මුල් ඇති, අලියකු විසින් ද නො සෙල්විය හැකි ලෙහෙසියෙන් නො නැසිය හැකි ලෙහෙසියෙන් තිබෙන තැනින් නො පහ කළ හැකි මහ ගසක් වන්නේ ය. එකල්හි එය පැළයක් තො වේ. එමෙන් යම් කිසි අරමුණෙක පුථම කොට දුබල තෘෂ්ණාවක් උපදී. එය මහ ගසක් නොවී නැසී යන පැළයක් මෙන් සමහර විට ඉබේම ද දුරුවන්නේ ය.දුරු කිරීමට උක්සාහ කළහොත් පහසුවෙන් ම දුරු කළ හැකි වන්නේ ය. මුලදීම දුරු නො වී ඒ අරමුණෙහි නැවත නැවත ඒ තෘෂ්ණාව උපදින්නට පටන් ගත හොත් නැවත නැවත ඉපදීම් වශයෙන් පරණ වුව හොත් පැළය සේම වැඩී අන්තිමේ දී ලෙහෙසියෙන් නො නැසෙන දුරළීමට අතිශයින් දුෂ්කර වූ බලවත් තෘෂ්ණාවක් වන්නේ ය. බලවත් වූ ඒ තෘෂ්ණාවට **කාමූපාදනය** යි කියනු ලැබේ. Non-commercial distribution

උපාදනත්වයට පැමිණි තෘෂ්ණාවක් දුරු කරවීම බුදු වරයකුට වුව ද පහසු නැත. තමන් වහන්සේ ගේ සස්නෙහි පැවිදි වූ **නන්ද** කුමාරයන් ගේ තෘෂ්ණාව දුරු කරවීමට හා පන්සියයක් ශාකෳ-කෝලිය කුමාර වරුන් ගේ තෘෂ්ණාව දුරු කරවීමටත් තථාගතයන් වහන්සේට බොහෝ වෙහෙසෙන්නට සිදු වූයේ එහෙයිනි. වැඩුණු තෘෂ්ණාව ය, නො වැඩුණු තෘෂ්ණාව ය යන දෙක ධර්ම වශයෙන් සම වුව ද, පැළය හා මහ ගස මෙන් එකිනෙකට තත්ත්වයෙන් ඉතා වෙනස්ය. යම්කිසි අරමුණක නැවත නැවත තෘෂ්ණාව උපන හොත් එය වැඩී බලවත් වීම ඒකාන්තයෙන් ම සිදු වන්නකි.

යම්කිසි භාණ්ඩයක් පුථමයෙන් දුටු කල්හි එය හොඳ ය ලස්සනය යි පළමුකොට තෘෂ්ණාව උපදී. එය නැවත නැවතක් උපදනා කල්හි ඒ බඩුව තමන් අයිති දෙයක් කර ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. අයිති කරගත් පසු නැවත අනාායකුට අයත් නො වන සැටියට, නො නැසෙන සැටියට, ආරක්ෂා කිරීමේ ආශාව ඇති වේ. මෙසේ කෘෂ්ණාව කුමයෙන් වැඩීමට පැමිණේ. ස්තී පුරුෂයන් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද ඇතැම් ආහාරයන් සම්බන්ධයෙන් උපදතා වූ ද, මත්සා මාංශ සම්බත්ධයෙත් උපදතා වූ ද, මදාායත් සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මෛථුනය සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, සූදුව සම්බන්ධයෙන් උපදනා වූ ද, මිල මුදල් සම්බන්ධයෙන් උපදතා වූ ද තෘෂ්ණාව, විශේෂයෙන් ම වැඩී උපාදනක්වයට පැමිණෙන්නේ ය. '**වේදනාපච්චයා තණ්හා'** යන තන්හි දක්වෙනුයේ නො වැඩුණු දුබල කණ්හාව ය. "**කණ්හා පව්වයා උපාදනං"** යන මෙහි ගැනෙනුයේ වැඩීමෙන් බලවක් වූ කෘෂ්ණාව ය. රූපාදි අාරම්මණ විෂයෙහි වේදනා පුකායෙන් කෘෂ්ණාව නූපන හොක් උපාදන නම් වූ දෘඪකෘෂ්ණාව නූපදනේ ය. එය උපදිනුයේ පළමු දුබල කෘෂ්ණාව උපන හොත් පමණෙකි. කෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය වේ ය යි වදුළේ එහෙයිනි.

දිට්ඨුපාදන - සීලබ්බතුපාදන -අක්තවාදුපාදන යන තුන ගත්තා ආකාරයන් ගේ වශයෙන් තුනක් වතු දු ධර්ම වශයෙන් එකක් වූ දෘෂ්ටිය ම ය. දකීමට - දනීමට - පිළිගැනීමට දිට්ඨිය යි කියනු ලැබේ. එය ද සම්මාදිට්ඨී - මිච්ඡාදිට්ඨීය යි දෙවදෑරුම් වේ. යම් කිසිවක ඇති සැටිය - සිදුවන සැටිය - නිවැරදි ව දකීම සම්මාදිට්ඨය යි. යම් කිසිවක් ඇති සැටියෙන් අනාහකාරයකට දකීම හා යම්කිසි හේතුවකින් සිදු වන්නක් එයින් අනා හේතුවකින් සිදුවන සැටියට හෝ දකීමත්, නැති දෙයක් ඇති සැටියට හෝ ඉබේ ම සිදුවන සැටියට හෝ දකීමත්, නැති දෙයක් ඇති සැටියට දකීමත්, ඇති දෙයක් නැති සැටියට දකීමත් මිථහා දෘෂ්ටිය යි.අකුශල කථා විෂයෙහි මිථහාදෘෂ්ටිය දක්වීමට නොයෙක් විට දිට්ඨ් යන්න පමණක්ම ද යොදනු ලැබේ. දිට්ඨුපාදන යනු ද එ බඳු තැනකි. දිට්ඨ උපාදනාදි උපාදන තුන විස්තර කිරීමේ දී අන්තිම උපාදනය වූ අත්තවාදුපාදනයේ පටන් විස්තර කළ කල්හි අවබෝධ කර ගැනීම පහසු ය. එබැවින් එසේ කරනු ලැබේ.

වැරදි හැණීම නිසා සකා වශයෙන් නැත්තා වූ මම ය කියා දෙයක් ඇති සැටියට ගෙන "මම ය, මම ය" යි කථා කෙරෙත් ද, ඒ මම ය යි කියනු ලබන දෙය ඇති සැටියට තදින් ගැනීම, නො හොත් තදින් ගන්නා ස්වභාවය අත්තවාදුපාදනය යි. සැපදුක් විදිමින් සිතමින් කියමින් වැඩ කරමින් සිත කය දෙකට අධිපතිකම් කරමින් එක් එක් සන්තානයක් පාසා පවත්නාවූ පුධාන දෙයකට ලෝකයෙහි ආත්මය යි කියනු ලැබේ. ඒ ඒ තැනැත්තා විසින් එයට කියනුයේ මම ය කියා ය. කෙනකු විසින් මම ය යි කියන දෙයට අනායෙන් නුඹ ය යි ද, තමුසේ ය යි ද, අප්පුහාමි රාළහාමි ය යි ද, හාමුදුරුවෝ ය යි ද, ජේම්ස් අප්පු, ජුවානිස් අප්පු, කරෝලිස් අප්පුය යි ද, මව ය, පියා ය, සහෝදරයා ය, සහෝදරිය යි ද සමහර විට මුදලිතුමා මුහන්දිරම් තුමා රජතුමා ය යි ද කියති.

නුඹ - තමුසේ - අප්පුහාමි - රාළහාමි යනාදි වචන වලින් කියැවෙන දෙය හා මමය යන වචනයෙන් කියැවෙන දෙය එකක් ම බව දත යුතු. මමය යන වචනයෙන් කියැවෙන, අාත්මය කියවෙන වචන පමණ, අන් කිසි ම අර්ථයක් කියවෙන වචන කිසිම භාෂාවක නැත. ඒ අර්ථය දක්වීමට භාෂාවල එපමණ මහත් රාශියක් වචන ඇත්තේ ලෝකයා විසින් එය අන් හැම දෙයට ම වඩා උසස් කොට පුධාන කොට ගන්නා බැවිනි. ඒ ආත්මය මම ය නුඹ ය යනාදීන් කොතෙක් මහත්කොට - කොතෙක් උසස් කොට ගන්නා ලද්දක් වුවද එය මිනිසුන් ගේ සිත්වල මිස සකා වශයෙන් ඇතියක් නම් නො වේ. එය කල්පනා මානුයක් මිස, සතා වශයෙන් ඇතියක් නොවන බව, ලෙහෙසියෙන් තේරුම්ගත නො හැක්කේ ද, ආත්මයක් ඇතය යන හැඟීම උපාදනයක් වී තිබෙන හෙයිනි.

නුඹ ය - මම ය යනාදි වචනවලින් කියවෙන අාත්මය සතා වශයෙන් නො ලැබෙන්නක් බව දත හැකි වනුයේ, නුඹ සේ මම සේ සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් සේ පෙනෙන, නාම රූප ධර්ම සමූහයන් මැනවින් බෙද ඒවා ඇති වන නැති වන සැටිද බැලීමෙනි. ගහක් ඇති සැටියට ලෝකයා සලකති. ඒ ගහ කුමක්ද? ජලය ගහ නම් කළයේ වතුර ද ගහ විය යුතුය. ජලය ගලායන බිම ගහ නම් ජලය නැති කල්හි ද ඒ බිම ගහ විය යුතු ය. එසේ ද නො වේ. එගොඩ ඉවුර හෝ මෙගොඩ ඉවුර හෝ ගහ යයි කියත හොත් ජලය නැති බිමත් ගහ විය යුතු වේ. ජලයත් ගලායන බිමත් ඉවුරු දෙකත් හැර ගහක් ද නැත. මෙසේ වෙන්කර බලන කල්හි ගහ නො ලැබෙන්නේ, එය මිනිසුන් ගේ සිත්හි මිස අන් තැනක සතා වශයෙන් නැති බැවිනි.

ගභ මෙන් ම මමය - නුඹය යනාදීන් සලකන දෙය වූ ආක්මය ද, සතා වශයෙන් නො ලැබෙන්නක් බැවින්, ආක්ම වශයෙන් සලකන නාමරූප ධර්ම සමූහයක් බෙද බැලූ කල්හි නැති වන්නේ ය. අතුරුදහන් වන්නේ ය. ඒවායේ ඉපදීම් බිදීම් දෙක ගැන පරීක්ෂා කළ හොත් වඩාත් කාරණය පැහැදිලි වන්නේ ය.

බැලීම - ඇසීම - කෑම - බීම - කථාකිරීම යතාදිය සිදු කරන කර්තෘ කෙනකු ඇති විය යුතු ය. 'ආත්මය ඒ කර්තෘය' යනු බොහෝ දෙනා ගේ හැහීම ය. ඒ හැහීම ඇති වන්නේ බැලීම් ඇසීම් ආදිය සිදු වන සැටි නො දනීම නිසා ය. මෙය තේරුම් ගැනීමට ඒවා සිදු වන සැටිය ගැන කල්පනා කළ යුතු ය. බෙරයට අතින් ගසන කල ගැසීමට අනුව කුඩා වූ හෝ මහත් වූ හෝ හඩක් නැහේ. ගැසිය හැකි බව මිස හඩ නංවන ශක්තියක් අතට නැත. පහර ඉසිලීමේ ශක්තිය මිස හඩ නැහිය හැකි ශක්තියක් හෝ හඩ නැහීමේ අදහසක් හෝ බෙරයෙහි ද නැත. ඒ හඩ බෙරයත් අතත් දෙකේ ගැටීම නිසා කෙමේ ම හටගත් දෙයකි. එහෙත් බෙරය හඩ නගති යි ලෝකයා සිතති. එමෙන් ඇසෙහි රූපච්ඡායා ගැටුණ කල්හි ඒ හේතුවෙන් ගැටුණු රූපයාගේ ආකාරය ගන්නා විඥනයක් පහළ

වේ. එයින් ඒ රූපය දනෙයි. පෙනීම ය යි කියනුයේ ද ඒ විඥනය පහළ වීමට ය. බෙර හඩ එකෙණෙහි නැති වන්නාක් මෙන් දකීම නම් වූ ඒ විඥනය එකෙණෙහි ම නිරුද්ධ වන්නේ ය.

ඇසට බැලීමේ අදහසක් හෝ බැලිය හැකි ශක්තියක් හෝ නැත. ඇස බලන්නේ ද නැත. දකීමය යි කියන විඥනයට ද ඇසෙහි රූප නො ගැටුණ හොත් ඉපදිය හැකි ශක්තියක් නැත. ඒ දකීම නම් ඇසත් රූපත් අතර සිදු වන ගැටීම නිසා ඉබේ ම සිදු වන්නකි. මේ සිදුවීමේ ආකාරය නොදනීම නිසා, "මම බලමි ය, මම දකිම් ය" යන හැහීම ඇති වේ. දක්නා විඥනය පහළ වනුයේ ද ගැටීම සිදු වන සැටියට ය. වඩා දුර නො වූ ද වඩා ළං නො වූ ද තැනෙක තිබෙන, වඩාම කුඩා නො වූ ද රූපයක් ඇසෙහි ගැටුණ හොත් ඒ වස්තුවේ ආකාරය ඉතා හොඳින් ගන්නා වූ බලවත් වූ විඥනයක් පහළ වේ. ආලෝකය මඳ වූවහොත් ඒ ඒ පමණට දුබල වූ පෙනීමක් වේ. දුර වන කල්හි ද එසේම ය. අරමුණ ඉතා දුර වී නම් පෙනීම වනුයේ ඒ වස්තුවේ නියම ආකාරයට බොහෝ වෙනස් ආකාරයකිනි. අහසේ දුර තිබෙන ඉර හඳ තරුවල සැබෑ තත්ත්වය නො දත හැක්කේ එහෙයිනි.

අභාන්තරයෙහි බැලීම් කරන, බැලිය හැකි ශක්තියක් ඇති, මම ය කියා කෙනකු හෙවත් ආත්මය කියා දෙයක් ඇති නම් සෑම කල්හි ම ඒ ආත්මයට ඒ ඒ වස්තූන් ඇති සැටියට ම බැලිය හැකි විය යුතු ය. එසේ නොහැකි වනුයේ, ඇසේ හොඳ නොහොඳ බවේ සැටියටත්, ආලෝකයේ අඩු වැඩි කමේ සැටියටත් වස්තුව ුදුර වීම් ළං වීම් දෙකේ සැටියටත් නොයෙක් ආකාරයෙන් සිදු වන්නා වූ එය, ඉබේ ම සිදුවන්නක් මිස කෙනකු විසින් කරන්නක් නො වන බැවිති. ඇසීම සිතීම කථා කිරීම වැඩ කිරීම යනාදිය සිදු වන්නේ ද පෙනීම සිදු වන ලෙස කරන කෙනකු නැතිවම ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් පෘථග්ජන ලෝකයා සලකන සැටියට සකා වශයෙන් ලැබෙන මම ය - නුඹ ය - ආත්මය කියා දෙයක් නැති බව දත යුතු ය. නැත්තා වූ ආත්මයක් ඇති සැටියට ගැනීම මිථාා දෘෂ්ටියකි. අත්තවාදුපාදනය යනු දඩි වූ ඒ දෘෂ්ටිය ය. හිමියකු නැති දෙයක් දුටු කල්හි එයට අාශාව ඇති වූ තැනැත්තේ ම එය අයිති කර ගනී. අාශාව ඇති නො වූ තැනැත්තේ ම එය හැර යයි. එමෙන් පඤ්චස්කන්ධය හොඳ ය කියා එය ගැන තෘෂ්ණාවක් ඇති වූවහොත් ඒ පඤ්චස්කන්ධය මම ය - ආත්මය ය කියා තදින් ගනී. තෘෂ්ණාව නූපන්න හොත් ඒ ගැනීම නො කරයි. තෘෂ්ණාව ඇති වූවහොත් ඒ ගැනීම සිදුවන බැවින් මේ පටිච්චසමුප්පාද දේශනයෙහි තෘෂ්ණාව නිසා අත්තවාදුපාදනය වන බව ද වදළ සේක. දෘෂ්ටීන් අතුරෙන් පුධාන කොට සැලකිය යුතු දෘෂ්ටිය අත්තවාදුපාදන නම් වූ මේ ස්වකාය දෘෂ්ටිය ය. එය නැති කර ගතහොත් එයින් ම දෘෂ්ටි සියල්ල ම දුරු වන්නේ ය. හැම දෘෂ්ටියක් ම නැහ එන්නේ මේ ස්වකාය දෘෂ්ටියේ සම්බන්ධය ඇති ව එහි ශාඛාවක් වශයෙනි. ස්වකාය දෘෂ්ටිය පුධානය යි කියනුයේ එ හෙයිනි.

උපාදන සතර අතුරෙන් කාමුපාදන අත්තවාදුපාදන දෙක බෞද්ධාබෞද්ධ සැමට ම සාධාරණ වශයෙන් ඇති වන්නේ ය. දිට්ඨුපාදන සීලබ්බතුපාදන දෙක ඇතිවනුයේ අබෞද්ධයන්ට පමණකි. ඒකාන්තයෙන් සසර දුකින් එතර කොට නිවනට පැමිණවීමේ සතා මාර්ගය දක්වන්නා වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ අකාුත්තම ධර්මය නො ඇසූ නොම දත් ඇතැම්හු, අලුත් පව් කිරීම නවත්වා, දුක් විදීමෙන් කළ පව් ගෙවා අවසන් කොට ශුද්ධියට පැමිණෙන්නට සිතුහ. තිරිසන් සතුන් හැසිරෙන සේ හැසිරීම ඔවුන් ගෙන් සමහරකු එය සඳහා ගත් මග ය. ගවයා ගේ පුකෘති චාරිතුය ගෝශීල නම්. එනම් සතර පයින් යාම, සතර පයින් සිටීම, බිමම හිදීම හා නිදීම, අතින් නො ගෙන බිම තිබෙන දෙය මුවෙන් ම කෑම, මලමූතු කොට පවිතු කර නො ගැනීම, නො බිනීම යන මේවා ගවයා ගේ පුකෘති චාරිතුයෝ ය.

සර්වසම්පූර්ණත්වයෙන් හෝ ඒක දේශයකින් හෝ සමාදන් වූවහුගේ ඒ පුතිපත්තිය ගෝවුත නම්. බල්ලා ගේ පුකෘති චාරිතුය කුක්කුරශීල නම් වේ. එය සමාදන් වූවහුගේ පුතිපත්තිය කුක්කුරවුත නම්. බොහෝ දුක් ගෙන මේ වුතයන් රක්ෂා කළේ වී නමුත් එයින් ඔවුන් අදහස් කරන ශුද්ධිය හෝ දේවත්වය-බුහ්මත්වය හෝ කිසි කලෙක ඔවුනට නො ලැබෙන්නේ ය. කුක්කුරවුනය සමාදන් ව රකුාකළ කෝ**රක්ඛත්තිය** නම් නිගණ්ඨයා සතර අපායෙන් එකකට අයත් වූ කාළකඤ්ජික අසුර නිකායෙහි උපන් බව '**දිසනිකායේ**' පාථික සූතුයෙහි දක්වා තිබේ.

මේ ගෝශීල ගෝවුතාදියෙන් මරණින් මතු නරකයෙහි හෝ තිරිසන් යෝනියෙහි හෝ උපදනා බව 'මප්සිම නිකායේ' කුක්කුරවතිය සූතුයෙහි ද වදරා තිබේ. ගෝශීල ගෝවුතාදියෙන් ශුද්ධියක් ලැබේය යි ගැනීම වැරදි ගැනීමක් බැවින් මිථාාාදෘෂ්ටියකි. ගෝශීල ගෝවුත කුක්කුරශීල කුක්කුරවුතාදියෙන් ශුද්ධියක් වන බව පරම සතායක් කොට තදින් ගැනීම නැතහොත් එසේ ගන්නා වූ මිථාා දෘෂ්ටිය සීලබ්බතුපාදනය යි. පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් නො කරන්නකුට මෙම දෘෂ්ටිය ඇති නො වේ. ඇති වනුයේ පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කොට එය ආත්ම වශයෙන් ගෙන ඒ ආත්මය සැපයෙන් යුක්තකිරීමේ කුම නුනුවණින් සොයන්නහුට ය. තෘෂ්ණාව නිසා සීලබ්බතුපාදනය ඇති වන බව වදළේ එහෙයිනි.

ලෝකයේ බොහෝ දෘෂ්ටීහු ඇතහ. බුහ්මජාල සූතුයෙහි දෘෂ්ටි දෙසැටක් දක්වා තිබේ. අත්තවාදුපාදන සීලබ්බතුපාදන දෙකට තො ගැතෙන්නා වූ, 'කිසිදු සැකයක් නැතිව, අන් ඒවා හිස් ය, මෙය ම පරම සකාය' යි දඩි කොට ගන්නා වූ සකල දෘෂ්ටීහු ම දිට්ඨුපාදන නම් වේ. මෙය ම සකාය යි දඩි කොට ගැනීමක් නැති වැරදි හැහීම්, දෘෂ්ටි වුව ද උපාදන සංඛාාවට නො ගැනෙයි.

ධම්මසංගණී පුකරණයෙහි :-

තත්ථ කතමං දිට්ඨුපාදනං? නත්ථ දින්නං, නත්ථ යිට්ඨං, නත්ථ හුතං, නත්ථ සුකටදුක්කටානං කම්මානං ඵලං විපාකෝ, නත්ථ අයං ලෝකෝ, නත්ථ පරෝ ලෝකෝ, නත්ථ මාතා, නත්ථ පිතා, නත්ථ සත්තා ඕපපාතිකා, නත්ථ ලෝකේ සමණබාහ්මණා සමග්ගතා සම්මා පටිපන්නා යෙ ඉමක්ද්ව ලෝකං පරක්දව ලෝකං සයං අභික්දකදා සව්ජිකත්වා පවේදෙන්ති.

යනාදීන් මිථාාදෘෂ්ටි දශයක් දිට්ඨුපාදනය දක්වන තන්හි ස්වරූපයෙන් උද්ධරණය කොට දක්වා තිබේ.

### ඒ දශය නම් :–

- 1. 'දීමෙන් ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 2. 'යිට්ඨ නම් වූ මහාදන මහා පූජාවන්ගෙන් ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 3. 'හුත නම් වූ පුතිගුාහකයන් කැඳවා දෙන දනය, පැමිණියා වූ ආගන්තුකයනට දෙන දනය, ආවාහ විවාහාදියෙහි මංගලය පිණිස දෙන දනය යන මේවායේ ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 4. 'දශ කුශලය දශ අකුසලය යන හොඳ නරක දෙකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'පරලොච්හි සිටින්නවුන්ට නැවත පැමිණීමට මෙලොවක් නැත ය' යනු එකකි.
- 6. 'මෙලොව සිටින්නවුන්ට මරණින් මතු යාමට පරලොවක් නැත ය' යනු එකකි.
- 7. 'මවට කරන හොඳ නරකකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
- 'පියාට කරන හොඳ නරකකින් වන ඵලයක් නැත ය' යනු එකකි.
  - 9. 'නැවත නැවත මැරී මැරී උපදනා සත්ත්වයෝ නැත ය' යනු එකකි.
- 10. 'යම්කිසි ප්‍රතිපත්තියක බලයෙන් මෙලොව පරලොව දෙක ඇති බව හරියට ම දන ප්‍රකාශ කරන ශුමණබාහ්මණ කෙනෙක් නැත ය' යනු එකකි.

මෙම දෘෂ්ටි සියල්ල ම ඇතිවන්නේ පඤ්චස්කන්ධයට ඇඑම් කොට නුනුවණින් එය සැපවත් කිරීමේ කුම සොයන කල්හි ය. එබැවින් තෘෂ්ණාව නිසා දිට්ඨුපාදනය ද ඇති වේය යි කියනු ලැබේ.

# උපාදන පච්චයා භවෝ

"තත්ථ කතමෝ උපාදනපච්චයා හවෝ? හවෝ දුවිධේන, අත්ථ කම්මහවෝ, අත්ථි උපපත්තිහවෝ, තත්ථ කතමෝ කම්මහවෝ? පුසද්සදාභිසංඛාරෝ අපුසද්සදාභිසංඛාරෝ ආනෙසද්ජාභිසංඛාරෝ, අයං වූව්වති කම්මහවෝ, සබ්බම්පි භවගාමීකම්මං කම්මහවෝ. තත්ථ කතමෝ උපපත්තිභවෝ? කාමහවෝ රූපභවෝ අරූපභවෝ. සසුද්සදභවෝ අසසුද්සදාභවෝ නේවසසුද්සදානාසසුද්සදාභවෝ. ඒකවෝකාරභවෝ, චතුවෝකාරභවෝ, පසුද්වවෝකාරභවෝ. අයං වූච්චති උපපත්තිභවෝ, අයං වූච්චති උපාදනපච්චයා භවෝ."

#### මෙහි තේරුම මෙසේය :-

"උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා හවය කවරේද? හවය දෙපරිද්දකින් දත යුතු ය. කර්මහවයෙක් ද ඇත. උපපත්තිභවයෙක් ද ඇත. එහි කර්මහවය කවරේ ද? පුණාහහිසංස්කාරය අපුණාහිසංස්කාරය ආනෙඤ්ජාහිසංස්කාරය යන මෙය කර්මහවය යි කියනු ලැබේ. සකල හවගාමීකර්මය කර්මහවය ය. එහි උපපත්තිභවය කවරේ ද? කාමභවය, රූපහවය, අරූපහවය, සංඥභවය, අසංඥභවය, නේවසංඥනාසංඥභවය, ඒකවෝකාර හවය, චතුවෝකාරභවය, පඤ්චවෝකාරභවය යන මෙය උපපත්තිභවය යි කියනු ලැබේ. මෙය උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා හවය" යි කියනු ලැබේ.

කියන ලදුයේ උපාදන පුකායෙන් වන්නා වූ හවය විහංගපාලියෙහි දක්වුණු ආකාරය යි. ඒ හවය කොටින් සලකා ගත යුත්තේ මෙසේ ය. සත්ත්වසන්තානයෙහි උපාදනයන් ඇති වී ඒවා ලියලන්නට වැඩෙන්නට වූ කල්හි ඒවා නිසා තවත් දෙයක ඇති වීමක් වැඩීමක් වන්නේ ය. උපාදනයන් නිසා ඇති වන ඒ දෙය හව නම් වේ. එනම් පුාණසාතාදි වශයෙන් දශපුහේද වූ අකුශලය ය, දනාදි වශයෙන් දශපුහේද වූ අකුශලය ය, දනාදි වශයෙන් දශපුහේද වූ කුශලය ය, කුශලාකුශලයන් නිසා මතු ඒ ඒ භූමිවල හටගන්නා ස්කන්ධයෝය යන මොවුහු ය. එයින් 'දශපුහේද වූ අකුශලය, දශපුහේද වූ ලෞකික කුශලය' යි කියනු ලබන පින් පව් දෙකට 'කම්භවය' යි කියනු ලැබේ. ඒ කර්මයන් කළ නිසා ඇතිවන්නා වූ සත්ත්වසන්තානයන්ට අයත් වූ ස්කන්ධයන්ට 'උපපත්තිභවය' යි කියනු ලැබේ.

උපපත්තිභවය: කාමභවය - රූපභවය - අරූපභවය යි තෙවැදෑරුම් වේ. සංඥභවය, අසංඥභවය, තේවසංඥතාසංඥභවය යි තවත් ආකාරයකින් තෙවැදෑරුම් වේ. ඒකවෝකාරභවය, චතුවෝකාරහවය, පඤ්චවෝකාර භවය යි තවත් ආකාරයකින් තෙවැදෑරුම් වේ. මේ තුන් ආකාරයෙන් බෙදී යන භව සියල්ල එක් කොට ගත්විට භව නවයක් වේ.

අපාය සතරය, මිනිස් ලොවය, දෙව්ලොව සයය යන එකොළොස් භුමියෙහි උපදතා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ කාමභව නම් වෙති. සොළොස් රූපභුමියෙහි උපදතා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ රූපභව නම් වෙති. අරුතල සතරෙහි හැසිරෙන සත්ත්වයන්ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ අරූපභව නම් වෙති. කාමභුමි එකොළොසය, අසංඥභුමිය හැර ඉතිරි රූපාවචර භුමි පසළොසය, යට අරූපභුමි තුනය යන මේ භුමීන්හි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ සංඥභව නම් වෙති. අසංඥභුමියෙහි උපදින්නවුන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ අසංඥභව නම් වෙති. හවාගුය යි කියනු ලබන අන්තිම අරූපභුමියෙහි උපදින්නවුන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ තේවසංඥානාසංඥාභව නම් වෙති.

'වෝකාර' යනු ස්කන්ධයන්ට ම නමෙකි. අසංඥභුමියෙහි ඇත්තේ රූපස්කන්ධය පමණෙකි. එබැවින් එහි සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ ඒකවෝකාර භව නම් වෙති. අරූප භුමීන්හි ඇත්තේ නාමස්කන්ධ සතර පමණෙකි. එබැවින් ඒවායේ සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ චතුවෝකාරභව නම් වෙති. පඤ්චස්කන්ධය ඇති ඉතිරි භුමීන්හි සත්ත්වයන් ගේ උපාදින්නස්කන්ධයෝ පඤ්චවෝකාර භව නම් වෙති. සත්ත්වසන්තානයට අයත් ස්කන්ධයන් අතර කර්මයෙන් හටගන්නා කොටසක් හා අනා හේතූන්ගෙන් හටගන්නා කොටසක් හා අනා හේතූන්ගෙන් හටගන්නා කොටසක් ව ඇත්තේ ය. උපාදින්නස්කන්ධයයි කියන ලදුයේ කර්මයෙන් හට ගන්නා ස්කන්ධයන්ට ය. 'උපාදනපච්චයා භවෝ' යන මෙහි ගනු ලබනුවෝ කර්මයෙන් හටගන්නා ස්කන්ධයෝ ය.

උපාදනයන් නිසා හවය ඇතිවන සැටි මතු දක්වන පරිදි දත යුතු ය. කර්මභව උපපත්තිභව දෙකින් කර්ම භවය අකුශලකර්මභවය කුශලකර්ම භවය යි දෙවැදෑරුම් වේ. තෘෂ්ණාව රූපතෘෂ්ණාදි වශයෙන් සවැදෑරුම් වන්නාසේ ම කාමුපාදනය ද, රූපකාමුපාදනාදි Non-commercial distribution වශයෙන් සවැදෑරුම් වන බව ද සැලකිය යුතුය. මස් රසයට ලොල් වූ තැනැත්තා හට තිතරම එය අනුභව කරත්තට සිත් වෙයි. ඔහු ඒ තිසා ඌරු - කුකුඑ - ගවාදි සතුත් මරත්තටත් මරවත්තටත් පටත්ගතී. මස් රසයට ආශාව කාමුපාදනය යි. ඔහු ගේ සතුත් මැරීම මැරවීම ඒ කාමුපාදනයේ මෙහෙයීමෙන් සිදු වත්තකි. ඇතැම්හු තමත් ගේ ගොවිතැන් පාලු කරන සතුත් ද, තවත් තමත් ඇලුම් කරන වස්තූන් නසන සතුත් ද මරා දමති. සමහරු තමත් ඇලුම් කරන වස්තූන් ලබාගනු පිණිස මුදල් සැපයීම සඳහා සතුන් මරති. සමහරු අඹුදරුවන් රකිනු සඳහා සතුන් මරති. ඒ පුාණසාත කර්ම සියල්ල ම සිදු වන්නේ කාමුපාදනය නිසා ය.

ඇතැම් මිථාාදෘෂ්ටිකයෝ දෙවියන් සතුටුකොට දෙව්ලොව යන බලාපොරොත්තුවෙන් දෙවියන් පිදීම සදහා සතුන් මරති. ඇතැම්හු දෙවියන් සතුටු කරවනු පිණිස දන්දීම සදහා සතුන් මරති. ඇතැම්හු 'සත්ත්වයෝ මනුෂායා ගේ පුයෝජනය පිණිස දෙවියන් විසින් මවන ලද්දෝ ය' යි සලකා ගෙන සතුන් මරති. ඇතැම්හු මහායාග පවත්වනු පිණිස බොහෝ සතුන් මරති. මරවති. මේ දිට්ඨුපාදනය නිසා පුාණසාත කර්මය සිදුවන සැටි ය.

ඇතැම්නු ආත්මය කල් පැවැත්ම සඳහා, නිරෝග කරනු සඳහා, බලවත් කරනු සඳහා සතුන් ගේ බිත්තර කකි. කුකුළු - වටු ආදී සතුන් මරා කකි. මරවා ගතිති. ආත්මය ආරක්ෂා කරනු පිණිස උකුණන් මකුණන් මැස්සන් මදුරුවන් මරති. බල්ලන් සර්පයන් මරති. තවත් සතුන් ද මරති. අඹුදරුවන් ගේ ආත්මාරක්ෂාව සඳහා ද එසේ කරති. ඒ අත්තවාදුපාදනය නිසා පුාණසාතකර්මය සිදුවන ආකාරයයි. මෙසේ උපාදනයන් ගේ මෙහෙයීමෙන් සත්ත්වයා විසින් පුාණසාත කර්මය කරනු ලැබේ. අදත්තාදනාදි අකුශලයන්, උපාදනයන් නිසා කරන සැටි ද, කියන ලද්දට අනුව කල්පනා කර ගත යුතු ය. ගුත්ථය මහත් වන බැවින් මෙහි නො දක්වනු ලැබේ. අකුශලකර්මදශය අතුරෙන් කාමම්ථානවාරය හා අවිදාහව කාමුපාදනය නිසාම සිදුවන බව ද, මිථානදෘෂ්ටි කර්මය ඉතිරී උපාදන තුන නිසා සිදු වන බව ද මෙහි ලා විශේෂයෙන් සැලකිය යුතු ය.

දන් දීමෙන් මිනිස්ලොව පොහොසක් පවුල්වල – සිටු පවුල්වල – රජ පවුල්වල ඉපද පුණික ආහාරපාන – වස්නු – යාන – වාහන Non-commercial distribution වාසස්ථාතාදිය ලැබිය හැකි බව හා දෙව්ලොව ඉපද එයටත් වඩා පුණිත කාමසම්පත් ලැබිය හැකි බව ද අසන කල්හි; බෙර හඩ ල ඇසෙන කල්හි පිස්සුව ඇවිස්සෙන්නාක් මෙන්, කාමුපාදනය ඇති තැනැත්තා කෙරෙහි ඒ කාමුපාදනය නැහ නැහ එන්නට පටත්ගනී. ගිත්තකට තෙල් ඉසින කල්හි එය බුර බුරා තැහ එන්නාක් මෙන්, කාමුපාදන ගින්න බුර බුරා නභින්නට පටත් ගනී. එයින් මෙහෙයන ලද කැනැත්තා මිනිස් ලොව හා දෙව්ලොව කාමයන් ලබනු පිණිස ආහාර පාන වස්තුාදිය දන් දෙයි. මල්පූජා පහන් පූජාදිය කරයි. වතු කුඹුරු ආදිය පුදයි. විහාර - දගැබ් - සංඝාවාස - පාසල් - අම්බලම් - ලිං - පොකුණු ආදිය කරවයි. සිල් රැකි කල්හි ඒ පිනෙන් ඒවා ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, කාමුපාදනය නැභී එයින් මෙහෙයන ලදුව, පන්සිල් අටසිල් දසසිල් ආදි සිල් රකී. සමහරවිට පැවිදිව ද සිල් රකී. භාවනාමය කුශලයෙන් ඒවා ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, භාවනාවෙහි යෙදෙයි. මේ කාමුපාදනය නිසා දන ශීල භාවනාමය කුශලයන් ඇති වන ආකාරය යි.

දනාදි පින්කම්වලින් දෙවියන් සතුටු කරවීමෙන් කියන ලද සම්පත් ලැබිය හැකිය යන දෘෂ්ටිය ඇත්තෝ කාමුපාදන දිට්ඨුපාදන දෙකින් ම මෙහෙයන ලදුව දන් දීම් සිල් රැකීම් භාවනාවෙහි යෙදීම් කරති. ඒ කාමුපාදන දිට්ඨුපාදන දෙක නිසා දන ශීල භාවනා සංඛාාත කුශල කර්මභවය ඇති වන ආකාරය යි.

දන්දීම් ආදි පින්වලින් දිවාලෝක - මනුෂාලෝක දෙක්හි, දීර්සායු ඇති, වර්ණසම්පත්තිය ඇති, නිරෝග බව ඇති, තේජස් ඇති, අධිපති බව ඇති, මනා නුවණ ඇති, සිහිය ඇති, ධෛයාර් ඇති, උසස් ආත්මයන් ලැබිය හැකි බව ඇසූ කල්හි, අත්තවාදුපාදන ගින්න නගින්නට පටන් ගතී. එයින් මෙහෙයන ලද තැනැත්තා උසස් ආත්මයන් ලබනු සදහා දන්දීම කරයි. සිල් රැකීම කරයි. භාවනා කරයි. රූපාරූප බුහ්මයන් ගේ ආත්මභාව සම්පත්තිය ඇසූ කල්හි එයට පැමිණීම සදහා ගිහිගෙය හැර පැවිදිව සිල් රකියි. ධාාන වඩයි. මේ අත්තවාදුපාදනය නිසා දන ශීල භාවනා සංඛාාත කුශලකර්මභවය ඇති වන ආකාරය යි.

මෙහි දක්වන ලදුයේ ඒ ඒ උපාදනයන් නිසා ඒ ඒ කුශලාකුශල කම්යන් බොහෝ සෙයින් ඇති වන ආකාරය යි. පෘථග්ජන පුද්ගලයා පිස්සකු වැනි ය. ඔහු කවර උපාදනයක් නිසා වුව ද, පින්පව්වලින් කවරක් වුව ද නො කරන්නේ නො වේ. එබැවින් උපාදන සතර ම නිසා කුසල් වූ ද අකුසල් වූ ද සැම කම්යක් ම සිදු විය හැකි බව සාමාන්ශයෙන් කිය යුතු ය.

කුඹුරක හටගන්නා වී වලින් එක් කොටසක් බොල් වේ. කොටසක් මතු ගොයම ඇති කිරීමේ ශක්තිය වූ බීජශක්තිය ඇත්තා වූ යහපත් වී වේ. එමෙත් උපාදනයන් නිසා සක්ක්වයන් විසින් කරන කර්මයන් ගෙන් එක් කොටසක් මතු උත්පත්තියක් ඇති කිරීමෙහි සමත් බවක් නැත්තා වූ දුබල කර්මයෝ වෙති. කොටසක් අනාගතයෙහි සක්ක්වයා ඒ ඒ භවයට පැමිණවීමේ ශක්තියෙන් යුක්ත වූ බලවත් කර්මයෝ වෙති. දුබල පිත් පව්වලට කර්මය යි ද, අනාගතයෙහි පුතිසන්ධි දනයට සමත් වූ බලවත් කම්යන්ට කම්පථය යි ද කියනු ලැබේ. දුබල කර්මයෝ අභාවපුාප්ත වෙති. බලවක් කර්මයෝ විපාක බවට පැමිණීම් වශයෙන් අනාගතයෙහි සත්ත්වයන් ඒ ඒ භවයට පමුණුවති. එහෙයින් කාමභවයෙහි ඉපදීමට හේතුවන කර්මයෙන් කාමභවය ඇති කරනු ලැබේ. රූපභවයෙහි ඉපදීමට හේතුවන කර්මයෙන් රූපභවය ඇති කරනු ලැබේ. අරුපභවයෙහි ඉපදීමට හේතු වන කර්මයෙන් අරුපභවය ඇති කරනු ලැබේ. සංඥභවාදීහු කියන ලද භවයන්ගේ ම පුභේදයෝ ය. මෙසේ උපාදන හේතුවෙන් ඇතිවන කර්මභවය නිසා නව වැදැරුම් උපපක්කිභවය නැවත නැවතක් ඇති වේ.

උපපත්තිභවය කර්ම හේතුවෙන් හටගන්නා කල්හි "උපාදනපව්චයා භවෝ" යි 'කර්මභව උපපත්තිභව දෙක ම උපාදන හේතුවෙන් වේ ය' යි වදළේ කුමක් නිසා ද? යන පුශ්නය මෙ තැන්හි පහළ වේ. එහි කාරණය මෙසේ දත යුතු.

ක්ලේශයෝ වනාහි සා පිපාසාවන් මෙන් සක්ත්ව සන්තානය දවන්නා වූ තවන්නා වූ ස්වභාවයෝ ය. සාගින්න නිවාගැනීමට ආහාරය ද, පිපාසය නිවා ගැනීමට පානවර්ග ද ඇතුවාක් මෙන් ඒ ඒ ක්ලේශයන් නිසා වන දවිල්ල කැවිල්ල සන්සිදවා ගැනීමට වුවමනා ක්ලේශාහාර කොටසක් ද ඇත්තේ ය. උපාදනයෝ ද අත් නමකින් කියන ක්ලේශයෝ ය. ඒවායේ ද සන්තානය දවන තවන ස්වභාවය ඇත්තේ ය. කාමුපාදනය යනු රූපශබ්දදි කාමවස්තූන් පැතීම ය. එය එක්තරා දවීමකි, තැවීමකි. ඒ දවිල්ල නො ඉවසිය හැකි බැවිත් සන්තානයෙහි කාමුපාදනය නැගී සිටි සත්ත්වයා එය නිවාගනු පිණිස කාමවස්තූන් සොයන්නේ ය. කාමුපාදන ගින්න නිවන, සන්සිඳවන දෙය නම් කාමවස්තුනු ය. කාමවස්තු කාමුපාදනයේ ආහාරය යි.

අත්තවාදුපාදනය හවසම්පත්තිය පිළිබඳ වූවකි. ඒ අත්තවාදුපාදන ගිත්තට ආහාරය හවසම්පත්තිය ය. එබැවිත් උපාදනයන් නැගී අවුත් ඒ ගිත්තෙත් දවෙන තැවෙන සත්ත්වයා සොයන පතන දෙය නම් කාම වස්තු හා හව සම්පත්තිය ය. ඔහු කාමවස්තූත් හා හවය ලබාගැනීමට, ඇතිකර ගැනීමට උත්සාහ කරයි. කර්මහවය යනු ඒ කරන උත්සාහය යි. එය අපුධාන දෙයකි. උපාදනයන්ට පුධාන වශයෙන් වුවමනා දෙය හව සම්පත්තිය වූ උපපත්ති හවය යි. කර්මය උපපත්ති හවයට හේතු වතුදු උපාදනය ම උපපත්ති හවය ඇති වීමේ මූලික හේතුව වේ. එබැවිත් උපාදනය නිසා කර්මහව උපපත්තිහව දෙක ම ඇති වේය යි කීම යුක්ති යුක්තය.

'අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා' යනුවෙන් වරක් දක්වන ලද කර්මය ම නැවත උපාදනයන් ගේ ඵල වශයෙන් දක්වීම නිරර්ථක නො වේ ද? යනු මෙහි ඇති වන තවත් පුශ්නයකි. මේ පටිච්චසමුප්පාද දේශනය ජාති තුනක් හා සම්බන්ධය. "අව්ජ්ජාපච්චයා සංඛාරා" යන තන්හි දක්වන ලද කර්මය අතීත ජාතියට අයත් වූ වර්තමාන හවය ඇතිවීමට හේතු වූ කර්මය යි. "උපාදනපච්චයා හවො" යන මෙහි දක්වන කර්මය වර්තමාන හවයට අයත් වූ අනාගත හවයට හේතු වන කර්මය යි. අතීත හවයෙන් වර්තමාන හවයට පැමිණීම හා වර්තමාන හවයෙන් අනාගත හවයට පැමිණීමත් දක්වන මේ දේශනයෙහි දෙතැනක කර්මය දක්වීම කළ යුතු ම ය. එබැවින් කර්මය දෙතැනක දක්වීම නිෂ්ඵල නො වන බව දන යුතු ය.

#### භවපච්චයා ජාති

"තත්ථ කතමා භවපව්චයා ජාති? යා තේසං තේසං සත්තානං තම්හි තම්හි සත්තතිකායේ ජාති සඤ්ජාති ඔක්කන්ති අභිතිබ්බත්ති බන්ධානං පාතුභවෝ ආයතනානං පට්ලාභෝ. අයං වුච්චති භවපච්චයා ජාති."

මේ විගංගපුකරණයෙහි හවපුතායෙන් හටගන්නා ජාතිය විස්තර කර තිබෙන ආකාරය යි. එහි තේරුම :- "එහි ජාතිය කවරේ ද? ඒ ඒ සත්ත්වයන් ගේ ඒ ඒ සත්ත්ව නිකායයෙහි යම් පළමු කොට ඉපදීමක් වේ ද, සම්පූර්ණ ඉපදීමක් වේ ද, මවු කුසයට ඇතුළු වීමක් වේ ද, පුකටව ඉපදීමක් වේ ද, ස්කන්ධයන් ගේ පහළ වීමක් වේ ද, අායතනයන් ගේ පහළවීම් වශයෙන් ලැබීමක් වේ ද, මෙය හව පුතායෙන් වන්නා වූ ජාතිය යි කියනු ලැබේ ය" යනු යි. මෙහි කෙටි තේරුම, ඒ ඒ හවයෙහි උපදනා සත්ත්වයන් ගේ පළමු කොට ඉපදීම ජාතියය යනු යි. තවත් කුමයකින් කියනහොත් ඒ ඒ හවවල පළමු කොට ස්කන්ධයන් පහළවීම ජාතියය යනු යි. මේ පළමු කොට ඉපදීම සම්බන්ධයෙන් කිය යුතු විස්තරය, "සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං" යන්න විස්තර කිරීමේ දී කියන ලදී.

හවපුතායෙන් වන්නා වූ මේ ජාතිය උපපත්තිහවයේ ම කොටසකි. එබැවින් ජාතියේ හේතුව වශයෙන් උපපත්තිහවය නො ගත යුතු ය. හව දෙකින් ජාතියට හේතුවන්නේ කර්ම හවය පමණෙකි. එබැවින් "උපාදන පච්චයා හවො" යන තන්හි එන හව ශබ්දයෙන් මෙන් හව පච්චයා ජාති යන තන්හි හව ශබ්දයෙන් හව දෙක ම නො ගනු ලැබේ. එයින් ගනු ලබන්නේ කර්ම හවය පමණකි.

උපාදනයන් නිසා කුශලාකුශල කර්ම කළ කල්හි ඒ ඒ කර්මයන් ගේ ශක්තියේ හා ස්වභාවයේ සැටියට කාමභවාදි ඒ ඒ භවයෙහි සත්ත්වයාගේ නැවත නැවත ඉපදීම වූ ජාතිය වේ. සත්ත්වයාගේ උත්පත්තියට පූර්ව භවයේ කළ කර්මය හේතුවන බව වනාහි සාමානාෳ ලෝකයාට නො පෙනෙන ගුප්ත කරුණකි. සාමානාෳ ජනයා හට එය සිතා ගත හැක්කේ අනුමානයෙනි.

සත්ත්වෝත්පත්තියට කර්මය හේතු වන බව අනුමානයෙන් සලකා ගැනීමට ඇති කරුණු අතුරෙන් සත්ත්වයන් ගේ නානත්ත්වය $Non-commercial\ distribution$  පුධාන කරුණෙකි. මේ සත්ත්වයන් ගෙන් ඇතමකුට ලෝහය උත්සන්න ය. ඇතමකුට ද්වේෂය උත්සන්නය, ඇතමකුට මෝහය උත්සන්නය, ඇතමකුට මෛතුිය උත්සන්නය, ඇතමකුට දෙනය උත්සන්න ය. මෙසේ උත්සන්න වන්නාවූ ද හීන වන්නා වූ ද චෛතසික ධර්මයන් ගේ වශයෙන් සත්ත්වයන් අතර බොහෝ වෙනස් කම් දක්නා ලැබේ. අායුෂය ධනය සැපදුක්ය යනාදියෙන් සත්ත්වයන් අතර බොහෝ වෙනස්කම් දක්නා ලැබේ. සත්ත්වයාගේ උත්පත්තියට හා වැඩීමට ද ජීවත්වීමට ද හොඳ නරක ගති ගුණ ඇති වීමට ද තිබිය යුතු පුකට හේතු වූ, මවුපියන් ගේ ශුකුශෝණික ධාතු - සෘතු - ආහාර - වාායාම - උගෙනීම - අවවාදනුශාසනා යන මේවායේ වෙනස්කම් ඇති තත්හි වන වෙනස්කම් ගැන කිය යුත්තක් නැත. ඒවා සම වූ සත්ත්වයන් අතර ද වෙනස් කම් අඩුවක් නැතිව ම දක්නා ලැබේ.

එක පියකුට දව එක මවක කුසයෙහි එකවර පිළිසිද ගෙන එකවර උපත්, එක ම ආහාරයකින් එක ම ගෙයක වැඩුණු, එක ම උගෙනීමක් එක ම අනුශාසනයක් ලත්, එක ම පුද්ගල කොටසක් ඇසුරු කළ තිඹුල් දරු දෙදෙනා අතර වුව ද කියන ලද වෙනස්කම් දක්නා ලැබේ. ඒ කාරණයට අනුව සිතා බලන කල්හි සත්ත්වයාගේ උත්පත්තියට, දක්නා ලැබෙන හේතූන්ගෙන් අනා වූ නො පෙනෙන තවත් හේතුවක් තිබිය යුතු බව දත හැකි ය. පිළිගත හැකි ය. ඒ නො පෙනෙන හේතුව අනෙකක් නොව පූර්ව ජන්මවල දී කළ කර්මයෝ ය. සිත ඉතා විවිතු ය. ලොව ඇති අත් සැම දෙයටම වඩා විවිතුය. කර්මය ද සිත පිළිබඳ වූවකි. එබැවින් චිත්තවිචිතුත්ත්වයා ගේ වශයෙන් කර්මය විචිතු වේ. උත්පත්තියට හේතු වූ කර්මයා ගේ විචිතුත්ත්වයෙන් සත්ත්වයන් ගේ විචිතු බව වේ.

#### ඒ මෙසේ ය :-

යම් කිසිවකු ගේ සන්තානයෙහි උක්පත්තියට හේතු වන කර්මයක් කරන අවස්ථාවේ දී ලෝහය බලවත් වේ ද, අලෝහය දුබල වේ ද, අද්වේෂාමෝහයෝ බලවත් වෙත් ද, ද්වේෂ මෝහයෝ දුබල වෙත් ද ඔහුගේ දුබල අලෝහය බලවත් ලෝහය මැඩපැවැත්වීමට නො සමත් වේ. බලවත් ද්වේෂ මෝහයන් මැඩ පැවැත්වීමට සමත් වෙති. ලෝහය මැඩලීමට තො සමත් දුබල අලෝහ හේතුවෙන් යුක්ත වූ ඒ කර්මයෙන් ඒ පුද්ගලයා යම්කිසි හවයක උපන් කල්හි මෛතිය ඇති කොට කිරීම් අඩු වූ තියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ලෝහය අධික පුද්ගලයෙක් වේ. එ බඳු කර්මයකින් උත්පත්තිය ලැබූ පුද්ගලයෝ ධම්ශාස්තු උගෙනීමෙහි සමත්හු වෙති. පණ්ඩිත වෙති. එහෙත් ඔවුහු කිසිවකුට කිසිවක් නො දෙන නිතර ම රැස්කිරීමට, අනුන්ගෙන් ගැනීමට ම උත්සාහ කරන ලෝහීහු වෙති.

යමකු හට කර්මය කරන අවස්ථාවේදී ලෝහ ද්වේෂ දෙක බලවත් වේ ද, අලෝහාද්වේෂයෝ දුබල වෙත් ද, පුඳොව බලවත් වේ ද, මෝහය දුබල වේ ද, ඔහු ඒ කර්මයෙන් යම්කිසි තැනක උපත් කල්හි ලෝහී වූ ද කෘර වූ ද තියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ද පුද්ගලයෙක් වේ. එබඳු පුද්ගලයෝ ධර්මශාස්තුයන් උගෙන පණ්ඩිත වුව ද ඒ ගති පවත්වති, ලාභයක් ලැබිය හැකි කල්හි කොතෙක් මහත් අපරාධයක් වුව ද කරන්නට මැලි නො වෙති.

යමකුට කර්මය රැස් කරන කල්හි ලෝභ මෝහ යන දෙක බලවත් වේ ද, අලෝහාමෝහ දෙක දුබල වේ ද අද්වේෂය බලවත් වේ ද ද්වේෂය මද වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි ලෝහී වූ ද මෝඩ වූ ද මෘදු ගති ඇති පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන අවස්ථාවේදී ලෝහ ද්වේෂ මෝහ තුන ම බලවත් වේ ද, අලෝහය අද්වේෂය අමෝහය යන තුන දුබල වේද, හෙතෙමේ ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි ලෝහී වූ ද නපුරු වූ ද මෝඩයෙක් වේ. ලෝකයෙහි හොඳට ම නරක මිනිසුන් වන්නේ එබළු කර්මවලින් උපන් පුද්ගලයෝ ය.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය හා ද්වේෂ මෝහ දෙක බලවත් වේ ද, ලෝහය හා අද්වේෂ අමෝහ දෙක දුබල වේද, ඒ පුද්ගලයා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි දිවාමය ආරම්මණයක් දුටු කල්හි දු කලබල නො වන්නා වූ විකෘතියට නො පැමිණෙන්-නාවූ රාගය මද වූ කිපෙන සුළු වූ මෝඩ පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය අද්වේෂය යන කුසල් මුල් දෙක හා මෝහය ද බලවත් වේ ද, ලෝභය ද්වේෂය අමෝහය Non-commercial distribution යන තුන දුබල වේ ද, හෙතෙමේ ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි දෙන ස්වභාවය හා නො රැස් කරන ස්වභාවය ද ඇති මෘදු ද වූ නුවණ මඳ වූ පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන කල්හි අලෝහය ද්වේෂය අමෝහය යන මේවා බලවත් වේ ද ලෝහය අද්වේෂය මෝහය යන මේවා දුබල වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි නිර්ලෝහ වූ ද නුවණැත්තා වූ ද කිපෙන සුඑ වූ ද පුද්ගලයෙක් වේ.

යමකුට කර්මය කරන අවස්ථාවේ දී අලෝහාද්වේෂාමෝහ තුන ම බලවත් වේ ද, ලෝහය ද්වේෂය මෝහය යන මේවා දුබල වේ ද, ඒ තැනැත්තා ඒ කර්මයෙන් උපන් කල්හි නිර්ලෝහී වූ ද මෘදු වූ ද තියුණු නුවණ ඇත්තා වූ ද, ශ්‍රේෂ්ඨ පුද්ගලයෙක් වේ. එබළු පුද්ගලයෝ ලෝකයෙහි දුර්ලභය හ. තවත් නොයෙක් ආකාරවලට සත්ත්වයන් කර්ම හේතුවෙන් බෙදෙන සැටි චූලකම්ම විහංග සූතුාදියෙන් දත යුතු.

# ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති

ජාතිපුතාායෙන් හටගන්නා වූ ජරාමරණාදි දුක් සත විභංග පුකරණයේ දක්වා තිබෙන්නේ මෙසේය.

"තත්ථ කතමං ජාතිපච්චයා ජරාමරණං? අත්ථ ජරා. අත්ථ මරණං, තත්ථ කතමා ජරා? යා තේසං තේසං සත්තානං තම්හි තම්හි සත්තතිකායේ ජරා ජ්රණතා ඛණ්ඩිච්චං පාලිච්චං වලිත්තචතා ආයුතෝ සංහානි ඉන්දියානං පරිපාකෝ අයං වූච්චනි ජරා. තත්ථ කතමං මරණං? යා තේසං තේසං සත්තානං තම්හා තම්හා සත්තනිකායා චූති චවනතා හේදෝ අත්තරධානං මච්චූ මරණං කාලකිරියා ඛත්ධානං හේදෝ කලේඛරස්ස නික්ඛේපෝ ජ්විතින්දියස්ස උපච්ජේදේ ඉදං වූච්චති මරණං. ඉති අයං ව ජරා ඉදං ව මරණං. ඉදං වූච්චති ජාතිපච්චයා ජරා මරණං"

තේරුම :–

<sup>&</sup>quot;එහි ජාතිය නිසා ුැඩක්කා ia වූ is ස්රාමරණය කවරේද යක්?

ජරාවක් ඇත, මරණයක් ඇත, එහි ජරාව කවරේද යත්? ඒ ඒ සත්ත්වයත් ගේ ඒ ඒ සත්ත්වතිකායයෙහි යම් ජරාවක් දිරත බවක් කඩතොලු බවක් පැසුණු බවක් සම රැලි වැටෙත බවක් ආයුෂයා ගේ හාතියක් ඉන්දියයත් ගේ මේරීමක් වේ ද මෙය ජරාව ය යි කියනු ලැබේ. එහි මරණය කවරේ ද යත්? ඒ ඒ සත්ත්වතිකායයෙන් යම් පහවීමක් පහවත බවක් බිදීමක් අතුරුදහත්වීමක් මච්චුය යි කියන ලද මරණයක් මරහු ගේ කිුියාවක් ස්කත්ධයා ගේ බිදීමක් මළසිරුර තැබීමක් ජීවිතේත්දියයා ගේ සිදීමක් වේ ද මෙය මරණය ය යි කියනු ලැබේ. මෙසේ මේ ජරාව ද මේ මරණය ද යන මෙය ජාතිය තිසා වත්තා වූ ජරාමරණය යි කියනු ලැබේ ය" යනු යි.

"තත්ථ කතමෝ සෝකෝ? සදාතිබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස හෝගබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස රෝගබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස සීලබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස දිට්ඨිබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස අසද්සද-තරසද්සඳතරේන වාසතේන සමන්නාගතස්ස අසද්සඳතරසද්සඳතරේන දුක්ඛධම්මේන ථුට්ඨස්ස සෝකෝ සෝවනා සෝවිතත්තං අන්තෝ සෝකෝ අන්තෝ පරිසෝකෝ වේතසෝ පරිජ්ඩොයනා දෝමනස්සං සෝකසල්ලං, අයං වුච්චති සෝකෝ."

#### තේරුම :-

"එහි ශෝකය කවරේ ද යත්? ඥිතිවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, හෝගවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, රෝග වාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, ශීලවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ, දෘෂ්ටිවාසනයෙන් හෝ මඩනා ලද්දහු ගේ එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ, එක්තරා එක්තරා දුඃඛ ධර්මයකින් මඩනා ලද්දහුගේ යම් ශෝකයක් ශෝක කරන ආකාරයක් ශෝක කරන බවක් අභාන්තරයෙහි ශෝකයක්-චිත්තයා ගේ දවෙන ආකාරයක් දුඃඛිත සිත් ඇති බවක් ශෝක නමැති හුලක් වේ ද, මෙය ශෝකය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

"තත්ථ කතමෝ පරිදේවෝ? සදාතිබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස තෝගබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස රෝගබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස සීලබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස දිට්ඨිබාසතේන වා ථුට්ඨස්ස අසද්සදතරසද්සදතරේන බාසතේන සමන්නාගතස්ස අසද්සදත- රකුද්කදතරේන දුක්ඛ ධම්මේන පූට්ඨස්ස ආදේවෝ පරිදේවෝ ආදේවනා පරිදේවනා ආදේවිතත්තං පරිදේවිතත්තං වාචා විප්පලාපො පලාපො ලාලප්පනා ලාලප්පිතත්තං අයං වූව්වති පරිදේවෝ"

තේරුම :–

"එහි පරිදේවය කෙසේද යත්? දෙතිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ හෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ රෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ රෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ දෘෂ්ටිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා දුක්ඛ ධර්මයකින් මඩනා ලද්දහු ගේ මේ මගේ පුතා මගේ දූ ය යි කිය කියා හැඩීමක්, ගුණ කිය කියා හැඩීමක් මගේ පුතා මගේ පුතා ය යි කිය කියා අඩන ආකාරයක් ගුණ කිය කියා අඩන ආකාරයක්, මගේ පුතා මගේ දූ ය යි කියා අඩන බවක්, කීමක් නිරර්ථක වචන කීමක් නැවත තැවත කියන බවක් වේ ද, මෙය පරිදේවය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

"තත්ථ කතමං දුක්බං? යං කායිකං අසාතං කායිකං දුක්බං කායසම්එස්සජං අසාතං දුක්බං වේදයිතං කායසම්එස්සජා අසාතා දුක්ඛා වේදනා ඉදං වූව්වති දුක්ඛං."

තේරුම :–

"එහි දුක්ඛය කවරේ ද යත්? යම් කායික වූ අම්හිරක් කායික වූ දුකක් කයෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා අම්හිරි වූ දුක් වූ වේදයිතයක් කයෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා වූ නො මිහිරි වූ වේදනාවක් වේ ද මෙය දුඃඛය"යි කියනු ලැබේ.

"තත්ථ කතමං දෝමනස්සං? යං වේතසිකං අසාතං වේතසිකං දුක්ඛං වේතෝසම්ථස්සජං අසාතං දුක්ඛං වේදයිතං වෙතෝසම්පස්සජා අසාතා දුක්ඛා වේදනා ඉදං වූව්වති දෝමනස්සං."

තේරුම :-

"එහි දෞර්මනසාය කවරේ ද යක්? යම් සිකෙහි වූ නො මිහිරක් සිකෙහි වූ දුකක් සිකෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා වූ නො මිහිරි වූ දුක් වූ වේදයිතයක් සිතෙහි ස්පර්ශයෙන් හටගන්නා වූ නො මිහිරි වූ දුක් වූ වේදනාවක් වේ ද, මෙය දෞර්මනසාය"යි කියනු ලැබේය යනුයි.

"තත්ථ කතමෝ උපායාසෝ? සදාතිවෘසනේත වා ථුට්ඨස්ස හෝගවෘසනේත වා ථුට්ඨස්ස රෝගවෘසනේත වා ථුට්ඨස්ස සීලවෘසනේත වා ථුට්ඨස්ස දිට්ඨවෘසනේත වා ථුට්ඨස්ස අසද්සදතරසද්සදතරේත වෘසනේත සමන්තාගතස්ස අසද්සදත-රසද්සදතරේත දුක්ඛධම්මේත ථුට්ඨස්ස ආයාසො උපායාසො ආයාසිතත්තං උපායාසිතත්තං අයං වූව්වති උපායාසො."

තේරුම :-

"එහි උපායාසය කවරේ ද යක්? ඤාතිවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ හෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ රෝගවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ ශීලවාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ දෘෂ්ටි වාසනයෙන් හෝ පීඩිත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා වාසනයකින් යුක්ත වූවහු ගේ එක්තරා එක්තරා දුඃඛ ධර්මයකින් පීඩිත වූවහු ගේ සිතෙහි වෙහෙසක් සිතෙහි බලවත් වෙහෙසක් වෙහෙසුණු සිත් ඇති බවක් බොහෝ වෙහෙසුණු සිත් ඇති බවක් වේ ද, මෙය උපායාසය" යි කියනු ලැබේය යනුයි.

කාම රූප අරූප සංඛාන හවතුයෙහි කොතැතක වුව ද ඉපදීමක් වුවහොත් උපත් සත්ත්වයාට ජරා මරණ දෙක ඒකාත්තයෙන් ඇති වත්තේය. සෝක පරිදේව දුක්ඛ දෝමනස්ස උපායාස යන පස ඇතැම් සත්ත්වයෝ බහුල වශයෙන් ද ඇතැම් සත්ත්වයෝ අල්ප වශයෙන් ද ලබති. රූපාරූප ලෝකවල සත්ත්වයෝ ඒවා තො ලබති. ජරා මරණාදි සියල්ලම සෑම සත්ත්වයන් විසින් ම තො ලබතත් යමෙක් යමෙක් ලබත් නම් ඔවුන් ඒවා ලබනුයේ උපත් නිසාම ය. නූපන හොත් නො ලබති. එබැවින් ජාතිය නිසා ජරා මරණාදීහු වෙතැ යි කියනු ලැබේ.

නාමරූප ධර්මයන් ගේ හෙවත් සංස්කාර ධර්මයන් ගේ මෝරන පැසෙන දිරන ස්වභාවය ජරාව ය. කමා විසින් වැළඳ ගන්නා ලද අභාාන්තරයට වැද ගන්නා ලද දෙය දවා දුබල කොට විනාශය කරා ගෙනයාම ගින්නේ ස්වභාවය ය. ජරාවේ ස්වභාවය ද එයම ය. ගලක් අහසට ගැසූ කල්හි එහි නැවතීමක් නො වෙත හොත් එය අහසෙහි ම යනු මිස නැවත කිසි කලෙක පොළොවට නො පැමිණේ. එය නැවත පොළොවට වැටෙනුයේ අහසෙහි නැවතීම සිදුවන නිසාය. ගල අහසට නැගෙන්නේ නවතින ස්වභාවයත් අරගෙනම ය. එබැවින් එය මදක් ගොස් අහසේ නැවතී නැවතුණු තැන් පටන් බිමට බසින්නට පටන් ගනී. එමෙන් උපදනා වූ සංස්කාරය ඉපදීමේ වේගයෙන් ම පවතිත හොත් එය කිසිකලෙක හංගයට නො පැමිණේ. හංගයට පැමිණෙන්නේ ඉපදීමේ වේගය නැවතීම නිසා ය. ඉපදීමේ වේගය සිදෙන්නේ ජරාව නිසා ය. ජරාවෙන් ඉපදීමේ වේගය සිදිනු ලබු කල්හි ඒ සංස්කාරය හංගයට හෙවත් අභාවයට පැමිණේ.

මෙසේ ගින්නක් මෙන් උපදින සංස්කාරය දුබල කොට විනාශ මුඛයට ගෙන යන බැවින් ජරාවට ජරාගින්නය යි කියනු ලැබේ. ජරාගින්න තමන් ගේ අභාන්තරයට පිවිසෙනු වළක්වාලිය හැකි ශක්තියක්, ජරාගින්නට තමන් වැළඳ ගන්නට නො හැකි වන ආනුභාවයක්, ලෞකික වූ හෝ ලෝකෝත්තර වූ හෝ කිසිම සංස්කාරයකට නැත. සකල සංස්කාරයෝම ජරාගින්නෙන් දවී විනාශයට යෙකි. ජරාවට නො පැමිණ බිඳෙන සංස්කාරයක් නැත. එසේ ම ජරාවට නො පැමිණ මියන සත්ත්වයෙක් ද නැත. මව්කුස තුළ දී මිය යන සත්ත්වයා මිය යන්නේ ද ජරාගින්නෙන් දවනු ලැබීමෙනි. බිහි වූ සත්ත්වයාගේ මරණය ගැන කියනු ම කිම?

ජරාව ඇසට පෙනෙන දෙයක් නො වේ. ඇසට පෙනෙනුයේ සත්ත්ව සන්තානය ජරා ගින්නෙන් දවනු ලැබීම නිසා පහළ වූ ලකුණු පමණෙකි. දත් නැති බව, කෙස් ලොම් පැසුණු බව, ඇහ රැලි වැටුණු බව, කුදු ගැසුණු බව යනාදිය ඒ ලකුණු ය. ඒ ලකුණු ජරාව නොව ජරාවේ එලයෝ ය. ඒවා ජලස්කත්ධයක් ගලාගිය තැන දක්නට ලැබෙන්නා වූ ද, ලැව්ගින්නක් ඇවිඑණු තැනක දක්නට ලැබෙන්නා වූ ද, සැඩ සුළහක් හමාගිය පෙදෙසක දක්නට ලැබෙන්නා වූ ද සලකුණු සේ දත යුතු ය.

ජරා ගින්නෙන් දවනු ලැබූ ලකුණු සෑම වස්තුවකම සෑම ශරීරයකම සම කාලයකින් පහළ වන්නේ නො වේ. ඒ ඒ වස්තුවල ශරීරවල ශක්තියේ සැටියට ලකුණු පහළවීමේ කාලය වෙනස් වේ. බුරුල් බිමක මිනිසුන් ගමන් කළහොත් මාර්ග සලකුණු ඉක්මනින් පෙනෙන්නට වේ. තද බිමක ගමන් කළහොත් සලකුණු පෙනෙන්නට ඊට වඩා දීර්ඝ කාලයක් ගත වේ. ගලක් උඩින් ගමන් කළහොත් මහ සලකුණු පෙනෙන්නට ඉතා දීර්ඝ කාලයක් ගත වේ. එමෙන් දුබල වස්තු දුබල ශරීරවල ජරාවෙන් දවුණු ලකුණු කෙටිකලෙකින් පෙනෙන්නට වේ. බලවත් වස්තුවල හා බලවත් පුද්ගලයන් ගේ ශරීරවල ඒ ලකුණු පෙනෙන්නට වැඩි කාලයක් ගත වේ. දිවාබුහ්මයන් ගේ ශරීරවල ජරාවෙන් දවීම ඇත ද ලකුණු පහළ නො වේ.

සත්ත්වයා හවයෙහි පිළිසිද ගත් තැන පටන් ම සත්ත්වසන්තානයට ජරාගින්න වැද, එයින් සන්තානය වැළඳ ගෙන දවත්නට පටත් ගත්තේ ය. පිළිසිද ගැන්මෙහි පටන් ම ඒ සන්තානයට කර්ම - චිත්ත - සෘතු - ආහාර යන හේතුන්ගෙන් උපදනා අලුත් රූප එක් වීමෙන් එහි වැඩිවීමක් ද වේ. උපන් සත්ත්වයාගේ සන්තානය ජරාවෙන් දවා දුබල කිරීම මරණය කරා ගෙන යාම එක් කරුණෙකි. කර්මාදි පුතායෙන් හටගන්නා අභිනව රූප එක්වී වැඩීම අනෙක් කරුණෙකි. බාල කාලයේ දී සත්ත්වසන්තානයට බහුල වශයෙන් එකතු වන අභිනව රූපයන්ගෙන් පරණ රූප දිරා දුබලවීමේ ලකුණු වැසේ. එබැවින් බාලකාලයේ දී ජරාව පුකට නො වේ. ශරීරය වැඩී සම්පූර්ණ වූ පසු අභිනව රූප පරම්පරාවන් එයට එක්වීම මද වේ. එකල්හි ජරා ලකුණු පුකටව පෙනෙන්නට වන්නේ ය.

අභිතව රූප පරම්පරාව එක්වීමෙන් ශරීරයේ වැඩීමය, උපත් සැම සංස්කාරයක් ම ජරාවෙත් දවත බවය යන මේ දෙකරුණ දෙකරුණක් සැටියට - දෙමහක් සැටියට තේරුම් ගත් කල්හි බාලකාලයේ පටත් ම ජරාවට පැමිණෙන බව හා ජරාවට තො පැමිණ තො මියන බව ද, තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත. ජරාව ඇත්තේ රූප කයට පමණක්ම තො වේ. චිත්ත චෛතසික සංඛාාත තාම ධර්මයන්ට ද එය ඇත. එබැවින් ජරාව රූපී සත්ත්වයන්ට පමණක් නොව අරූපී සත්ත්වයන්ට ද ඇති බව දත යුතු ය.

ආයු පරිච්පේද ජරාව ය, සන්නති ජරාවය, ක්ෂණික ජරාවය යි ජරාව නිුවිධ වේ. සත්ත්වයන් ගේ ජීවන කාලය පිරිසිදින ප්රාව ආයු පරිච්ඡේද ජරා නමි. වියළි කොළයක් ගින්නට දමුව හොත් සැණෙකින් අලු වේ. අමු කොළය එයට වඩා මදක් ගින්නට ඔරොක්තු දෙයි. වියළි ලී කැබෙල්ල එයට වඩා මදක් ඔරොත්තු දෙයි, අමු ලී කැබෙල්ල එයට වඩා මදක් ඔරොත්තු දෙයි. යකඩ කැබෙල්ල එයට වඩා බොහෝ කලක් ගින්නට ඔරොත්තු දෙයි. තඹ කැබෙල්ල එයට ද වඩා කලක් ඔරොත්තු දෙයි. එමෙන් දුබල වූ කර්මාදි හේතුන්ගෙන් උපත්, උකුණු -මකුණු - මැසි - මදුරු ආදි ඇතැම් කුඩා සත්ත්ව කෙනෙක් ජරාවෙන් දවා දුබල කරනු ලැබ සතියකින් මිය යෙති. මදක් බලවත් වූ කර්මාදි පුතායන් නිසා උපන්නාවූ ඇතැම් සත්ත්ව කෙතෙක් ජරාගින්නට උකුණු මකුණු ආදීන්ට වඩා දීර්ඝ කාලයක් ඔරොත්තු දෙති. දවීම උසුලා සිටීමට සමත් වෙති. බලවත් කර්මාදි හේතුන් නිසා උපන් සත්ත්වයෝ බොහෝ කල් ජරා ගින්නෙන් දවීම උසුලන්නට සමක් වෙකි. වැඩි කල් ඒ දවීමට ඔරොත්තු දෙන්නා වූ සන්තාන ඇති සත්ත්වයෝ බොහෝ කල් ජීවත් වත්තාහු ය.

උකුණු මකුණු ආදි දුබල කුඩා සතුන් ගේ ජීවන කාලය සතියක් වන්නේ ඉදිරියට ජීවත් නො විය හැකි පමණට ඒ සන්තානයන් ජරාගින්නෙන් සතියක් තුළදීම දවන නිසා ය. මතුවට ජීවත් නො විය හැකි පමණට සත්ත්වසන්තානයක් ජරාව විසින් දවා දුබල කරන්නට ගතවන්නා වූ කාලය ඒ ඒ සත්ත්වයන් ගේ පරමායුෂය ය. සත්ත්වයන් ගේ ආයු නියමය ජරාව පිළිබඳ වූවකි. ජරාගින්නට අසුව මසකින් මතු ජීවත් විය නොහෙන පමණට ශරීරය දුබල කළ හැකි සත්ත්වයා ගේ පරමායුෂ මසෙකි. ජරාගින්නට වර්ෂයකින් මතු ජීවත්වීමේ ශක්තිය නැති වන ලෙස දුබල කළ හැකි සත්ත්වයා ගේ පරමායුෂ වර්ෂයකි. බලවත් කර්මයෙන් ජනිත පුණිත රූපයන්ගෙන් නිර්මිත දේව බුහ්මයන් ගේ ශරීරයන් දවා දුබල කිරීමට ජරාගින්නට බොහෝ කලක් ගත වේ. එබැවින් ඔවුනු දීර්ඝායුෂ්කයෝ ය.

මෙසේ ඒ ඒ සත්ත්ව ජාතීන් ගේ ආයුෂ පිරිසිඳින ජරාව **ආයු**-ප**රිච්පේද ජරාව ය**.

එක් එක් සත්ත්ව ශරීරයක මරණය තෙක් තො පවත්තා වූ වරින් වර චිත්ත - සෘතු - ආහාරයන්ගෙන් ඇති වන්තා වූ ආගන්තුක රූප පරම්පරාවෝ ද වෙති. අනේක හේතුන්ගෙන් හටගැනී එක්තරා කාලයක් පැවැතී සිදී යන ආගන්තුක චිත්තපරම්පරාවෝ ද වෙති. ආහාරයක් නො ලද කල්හි ශරීරය දුබල ව පවතී. ආහාර නො ලැබූ තැනැත්තා ගේ හිසද ඔසවා කෙළින් තබා ගත හැකි සැටියට පණ නැත. උගුරෙහි හා කටෙහි තෙත් ගතිය නැත. කෙළින් තබා ගෙන සිටීමට කද පණ නැත. වැඩක් කිරීමට අත් පණ නැත. ගමන් කිරීමට පා පණ නැත. මෙසේ දුබල ව සිටින කැනැත්තා ගේ ශරීරයට ආහාර-යක් වැටුණු පසු ඔහු ගේ අත් පාවලට නැවත පණ එන්නේ ය. ඔහු ගේ උගුර කට නැවත තෙත් වන්නේ ය. එසේ වන්නේ ආහාරය නිසා අලුත් රූප කොටසක් ඔහු ගේ ශරීරයේ පැතිර පහළ වීමෙති.

අාහාරයෙන් නිපත් ඒ ආගන්තුක රූපයෝ ද ජරාවෙන් තොර වූවාහු නො වෙති. ජරාව ඒවා සමග ඇති වී ඒවා වියළවන්නට දවන්නට දුබල කරන්නට පටන් ගන්නේ ය. ඒ හේතුවෙන් පැය ගණනක් තුළ දී හිසෙහි පහළ වූ ආහාරජ රූප පරම්පරාවෝ හිසෙහි ම සිදී යෙති. කදෙහි පැවති රූප පරම්පරාවෝ කදෙහිම සිදී යෙති. අත්පාවල පැවති රූප පරම්පරාවෝ අත්පාවලම සිදී යෙති. අත්පාවල පැවති රූප පරම්පරාවෝ අත්පාවලම සිදී යෙති. පැය ගණනකින් පසු සත්ත්වයා නැවතත් දුබල බවට පත් වන්නේ එහෙයිනි. මෙසේ පහළ වන්නා වූ ආගන්තුක රූප පරම්පරාවන් ගේ දිරීම සත්තතිජරාව ය. ඒවායේ සිදී යාම සත්තතිමරණය යි. ශීතය උෂ්ණය ධාතු කෝපය නානාපුකාර සිතිවිලිය යන ආදියෙන් සත්ත්වසත්තානයෙහි මෙසේ නොයෙක් විට නානාවිධ රූපසත්තතීහු පහළ වී දිරා සිදී යති. ඒ සියල්ලේ ම දිරීම සත්තතිජරාව ය. සිදීම සන්තති මරණය ය.

සත්ත්වසන්තානයෙහි සමහර අවස්ථාවල දී යම් කිසි ඉෂ්ටාරම්මණයක පුතිලාහයෙන් පුීති සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී ශෝක සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී හයසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ පහළ වෙති. සමහර අවස්ථාවල දී කුෝධසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, ඊෂ්‍ණාසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, ලෝහසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද, කරුණාසහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. තවත් නොයෙක් ආකාර සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. තවත් නොයෙක් ආකාර සිතිවිලි පරම්පරාවෝ ද පහළ වෙති. මම මෙතෙක් කල් ජීතියෙන් විසුවෙමි යි කියනුයේ ජීති සහගත චිත්තපරම්පරාව පැවති බව ගැන ය. මෙතෙක් කල් ශෝකයෙන් සිටියෙමි ය යි කියනුයේ ශෝකසහගත චිත්තපරම්පරාව පැවති බව ගැන ය. කෝපයෙන් සිටියෙමි ය යනාදිය කියනුයේ ද ඒ ඒ සිත් පරම්පරාවල පැවති කාලය ගැන ය.

ප්‍රීතිසහගත චිත්තපරම්පරාවක් ඇති වන්නට පටන් ගත් කල්හි පටන් ගැන්මේ සිට ම එය ජරාවෙන් දුබල කරන්නට වන්නේ ය. එයින් කල් යත් යත් ජ්‍රීතිය මඳ වෙවී ගොස් අන්තිමට සම්පූර්ණයෙන් ම සිදී යන්නේ ය. පළමුවෙන් ඉතා මිහිරී බවක් දනෙන ලෙසට ඉතා බලවත් ලෙසට පටන් ගත් ජ්‍රීතිය කෙමෙන් හීන වනුයේ මඳ වූවා සේ දනෙනුයේ දිරීමෙන් එය දුබල වන බැවිනි. එසේ කෙමෙන් ජරාවෙන් දුබල වී ගොස් අන්තිමට ඒ ජ්‍රීතිය සර්වාකාරයෙන් නැති වන්නේ ය. පටන්ගත් ජ්‍රීතිය කෙමෙන් දුබලවීම සත්තතිජරාව ය. අන්තිමේ දි සර්වාකාර යෙන් ජ්‍රීතිය සිදී යාම සත්තති මරණය ය.

යම් කිසි කරුණක් නිසා උගු කෝපයක් පහළ වූ කල්හි ජරාව එය දුබල කරන්නට පටන් ගනී. තරමක් කාලය ගත වූ පසු කෝපය මඳ වූවා සේ දනෙනුයේ ඒ දුබල වීම නිසා ය. කෙමෙන් දුබල වී ගොස් අන්තිමේ දී කෝපය නැති වී යයි. එකල්හි කෝපය සන්සිදුණේ යයි කියනු ලැබේ. කෝපය සන්සිදීමය යි කියනුයේ කෝධ සහගත සිත් පරම්පරාවේ සත්තති මරණයට ය. කෙමෙන් සන්සිදීම නම් සත්තති ජරාවය. මෙසේ චිත්ත පරම්පරාවන් ගේ සන්තති ජරා මරණ දෙක සලකා ගත යුතු ය. එක් නාමරූප ධර්මයකට ඇත්තා වූ ජීවන කාලය හෙවත් පවත්තා කාලය ඉතා කෙටි කාලයකි. ඒ කාලය උත්පාදය - ස්ථිතිය - හඩ්ගය යි තුනට බෙදනු ලැබේ. ඒ තුන් කාලයෙන් එක් එක් කාලයක් ඇසි පිය හෙලන කාලයෙන් ලක්ෂයෙන් පංගුවක් පමණ වත් දිග නැත. පෙර නො තුබුණා වූ යම්කිසි නාම රූප ධර්මයක පැන නැහීම, මතු වීම, පහළ වීම එක්තරා වේගයකි. උත්පාදය යි කියනුයේ ඒ වේගයට ය. ඒ වේගය ජරාවට පැමිණීමෙන් සිටී. නවතී. වේගය නැවතී පවත්තා අවස්ථාවට ස්ථිතිය යි කියනු ලැබේ. ඉපදීමේ වේගය සන්සිදෙනු සමහ ම එය බිඳ වැටේ. එයට හඩ්ගය යි කියනු ලැබේ.

ඉපදීමේ වේගය නවත්වා උපන් ධර්මය බිද වැටීමට යොමු කර දෙන්නා වූ සංස්කාරයන් ගේ මේරීම පැසීම වූ ස්ථීතිය සමණික ජරාව ය. එය නිසා වන්නා වූ සංස්කාරයන්ගේ බිද වැටීම අතුරුදහන් වීම සමණික මරණය යි. ක්ෂණික ජරා මරණ දෙක අභිධර්මය උගත හොත් හොදින් වැටහෙනු ඇත. ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞර්මනසා උපායාස යන මේ පස පටිච්චසමුප්පාදයේ අංග නො වන නිසා ද තේරුම් ගැනීමට අපහසු නො වන නිසා ද ඒවා ගැන විස්තරයක් නො කරනු ලැබේ.

මෙම පුකීතාසමුප්පාද දේශනය අවිදාාවෙන් පටන් ගෙන තිබෙනුයේ අවිදාාව අහේතුක ව ඇති වන්නක් නිසා හෝ අන් සැමට පළමුව ලෝකයෙහි එය ඇති වූ නිසා හෝ නො වන බව පෙර කියා ඇත. "ජාතිපච්චයා ජරාමරණං. සෝකපරිදේවදුක්බදෝමනස්සුපායාසා සමහවන්ති" යි පුතීතාසමුප්පාද දේශනය අවසන් කර තිබෙනුයේ ද ජරා මරණයෙන් මේ හේතු එල පරම්පරාව කෙළවර වී යන නිසා නො වේ. අවිදාා තෘෂ්ණා පුහාණයෙන් මේ චකුය අර්හත්මාර්ගඥනය නමැති කඩුවෙන් සිදින තුරු කාල නියමයක් නැති ව මේ හේතු එල පරම්පරාව ඉදිරියට නො සිදී පවත්නේ ය. එසේ පවත්නා බව දක්වීම පිණිස මෙහි පටන් ගැනීමේ දී දක් වූ අවිදාාව නැවතත් දක්වීය යුතු ය. ඒ අවිදහාව නැවත දේශනය නො කරන ලදුයේ යම්කිසි කරුණක් නිසා ය. එනම් - ජරා - මරණ ශෝක පරිදේව-දුෘඛ - දෞර්මනසා - උපායාසයෝ ද මේ සංසාර චකුයට ඇතුළු කොට දක්විය යුතු ම ය. මේ හේතුඵල පරම්පරාව පිළිබඳ සෙවිය යුත්තේ ද, මෙය දකයුත්තේ ද ජරා මරණාදි දුක් රැස ඇති නිසා ය. ජාතියට අනතුරු ව මේ ස්ථානයේ දී ජරා මරණාදිය නො දක්වා මුලට සම්බන්ධ කිරීමට "ජාතිපච්චයා අවිජ්ජා" යි අවිදහාව දක්වත හොත් ජරාමරණාදිය දක්වන්නට තැනක් නො ලැබේ.

එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ වරක් වදළ අවිදාාව නැවත නො ගෙන "ජාතිපච්චයා ජරාමරණං" යි වදළ සේක. ජරා මරණයන් වදරා, ජරාමරණ පච්චයා අව්ජරා යි දේශනය කළත් යෙදෙන්නේ නො වේ. එබැවින් එසේ ද නොවදළ සේක. ශෝක – පරිදේව දුඃඛ – දෞර්මනසා – උපායාසයෝ අවිදාාවෙන් වෙන් නො වන අවිදාාව හා බැදී උපදනා ධම්යෝ ය. එබැවින් ශෝකාදිය වදළ කල්හි අවිදාාව ද දැක්වූයේ වන්නේ ය. ජාතිය නිසා ඇති වන්නේ ජරාමරණාදි ධර්ම සත පමණක් ම නො වේ. සක්ත්වයකු ගේ ඉපදීමේ පටන් මරණය දක්වා කාලය තුළ සත්ත්ව සන්තානයෙහි යම් යම් ධර්ම කෙනෙක් ඇති වෙත් නම් ජාතිය ඒ සියල්ලටම හේතු වේ. නූපන්තා නම් ඒවා ඇති නො වන බැවිනි.

සත්ත්වයකු උපනහොත් ඔහුට ස්වසන්තානයට අයත් ස්කන්ධයන් නිසා ද, ඔහුගේ ඉන්දියයන්ට හමු වන රූප ශබ්දාදි අාරම්මණයන් නිසා ද, අවිදාහව ඒකාන්තයෙන් ඇති වන්නේ ය. එබැවින් දේශනා භේදය වන නිසා කථාගතයන් වහන්සේ විසින් නමින් ගෙන අවිදාහව නො වදළේ වී නමුත් මෙහි අවිදාහව ද ගැනෙන බව දක යුතු ය. අවිදාහව ඇති වූ කල්හි නැවතක් කර්ම රැස්කරන බැවින් කර්ම නිසා නැවත උපදින බැවින් මේ හේතුඵල පරම්පරාව නො සිදී පවතින්නේ ය යි දත යුතු. එහි මුලක් ද නැත්තේ ය. පුතීතාසමුප්පාද දේශනය ජාති තුනකට සම්බන්ධව පවත්නා සැටි මේ සටහන බලා දත යුතු.

# පටිච්ච සමූප්පාදය

| අතීත    | අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා           |  |  |
|---------|--------------------------------|--|--|
| භවය     | සංඛාර පච්චයා ්                 |  |  |
|         | - විඤ්ඤාණං                     |  |  |
|         | විඤ්ඤාණපච්චයා නාමරූපං          |  |  |
|         | නාමරූප පච්චයා සලායකනං          |  |  |
| වර්තමාන | න සළායතනපච්චයා එස්සෝ           |  |  |
| භවය     | එස්සපච්චයා වේදනා               |  |  |
|         | වෙදනාපච්චයා කණ්හා              |  |  |
|         | තණ්හාපච්චයා උපාදනං             |  |  |
|         | උපාදනපච්චයා භවො: භවපච්චයා      |  |  |
|         | – ජාති                         |  |  |
| අනාගත   | ජාතිපච්චයා ජරා මරණං, සෝකපරිදේව |  |  |
| භවය.    | දුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති  |  |  |
|         |                                |  |  |

### අංග දෙලොස

මෙහි අංග දෙළොසෙකි. එනම් :- අවිජ්ජා, සංඛාර, විඤ්ඤණ, තාමරුප, සළායතන, එස්ස, වේදනා, තණ්හා, උපාදන, හව, ජාති, ජරාමරණ යන මේ දෙළොස ය, ශෝකාදිය අංගභාවයෙන් ගණන් තො ගනු ලැබේ. මේවායින් අවිදාා සංඛාර දෙක අතීතාංගයෝ ය. ජාති ජරාමරණ දෙක අනාගතාංගයෝ ය. විඥනාදි මැද අට වර්තමාතාංගයෝ ය.

# සන්ධි තුන

චකුයක් වී පවතින්නා වූ මේ ධර්ම පරම්පරාවෙහි හේතු ඵල සන්ධිය ය, ඵල හේතු සන්ධිය ය, තවත් හේතු ඵල සන්ධියකැ යි සන්ධි තුනක් වේ. අවිදාහ සංස්කාර දෙක අතීත හවයේ හේතුහු ය. අතීත සංස්කාරය නිසා වර්තමාන හවයේ පුතිසන්ධි විඥානය පහළ වේ. එහි සංස්කාරය අතීත හවයටත් විඥානය වතීමාන හවයටත් අයත් ය. එබැවිත් ඒ දෙක අතර එක් හේතු එල සන්ධියකි. වර්තමාන හවයෙහි හටගන්නා විඤ්ඤාණ නාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා යන මේ අංග පසම අවිදාාා සංස්කාර සංඛාාත අතීත හේතු දෙදෙනා ගේ එල වූ අංගයෝ ය. ඒ ඵල ධර්ම පස නිසා නැවත ඒ සත්ත්වයාහට අනාගත හවයෙහි ඉපදීමට හේතු වත්තා වූ කණ්හා - උපාදන - හව යන අංගයෝ පහළ වෙති.

වර්තමාත හවයට අයත් අංග අට අතුරෙත් විඤ්ඤණාදි පස අතීත හේතූත් ගේ ඵලත් තණ්හාදි තුන අනාගත හවයට පැමිණීමට කරුණු වන වර්තමාන හේතූත් බැවින් ඒ ධර්ම අට ඵල හේතු වශයෙන් දෙකකට බෙදේ. එසේ බෙදෙන බැවින් වර්තමාන ඵලයන් ගේ අන්තිම ධර්මය වූ වේදනාව ගේ හා වර්තමාන හේතූත් ගේ පළමුවන ධර්මය වූ තෘෂ්ණාවත් අතර එක් ඵල හේතු සන්ධියකි. තෘෂ්ණා උපාදන හව සංඛාාත වර්තමාන හවයේ හේතු, නිසා අනාගත හවයෙහි ජාති ජරා මරණ යන ඵලයෝ වෙති. එබැවින් වර්තමාන ජාතියට අයත් වූ කර්මහවයට හා අනාගත හවයට අයත් වූ ජාතියට ද අතර එක් හේතු ඵල සන්ධියකි. මෙසේ මේ පුතීතා සමුද්පාදය සන්ධිතුයකින් යුක්ත වේ.

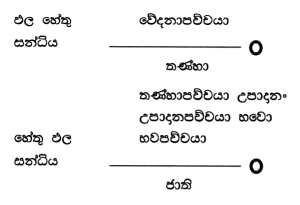
# සන්ධිතුය මේ සටහනින් බලා ගත යුතු

අවිජ්ජාපච්චයා සඩ්බාරා සඩ්බාරපච්චයා

හේතු ඵල සන්ධිය

— C

වික්කුණ වික්කුණවේවයා නාමරූපං නාමරූපපව්චයා සලායකනං සළායකනපව්චයා පස්සෝ එස්සපව්චයා වේදනා Non-commercial distribution



ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති

#### සංගුහ සතර

පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොස සන්ධි වන ස්ථානයන් ගෙන් වෙන්කර ගන්නා කල්හි ධර්ම කොටස් සතරක් වේ. එයින් එක් කොටසක් එක් සමූහයකි. ඒ රාශි සතරට සංගුහ සතරය යි කියනු ලැබේ. එහි අව්ප්ජා සංඛාර දෙක පළමු වන රාශිය ය. විඤ්ඤණ නාමරූප සළායනන එස්ස වේදනා යන අංග පස දෙවන රාශිය ය. නණ්හා උපාදන භව යන තුන තුන්වන රාශිය යි. ජාති ජරාමරණ යන දෙක සතර වන රාශිය යි.

### විංශතහාකාරයෝ

''අතීතේ හේතවෝ ප<del>කද්ව</del> ඉදනි ඵල ප<del>කද්ව</del>කං'' ඉදනි හේතවෝ ප<del>කද්ව</del> ආයනිං ඵල ප<del>කද්ව</del>කං''

යනුවෙන් දැක්වෙන පරිදි මේ භව චකුයෙහි අතීත හේතු පසක් ද, වර්තමාන ඵල පසක් ද, වර්තමාන හේතු පසක් ද, අනාගත ඵල පසක් දැ යි අංග විස්සක් වේ. පටිච්චසමුප්පාද පාළියෙහි අතීත හේතු වශයෙන් ස්වරූපයෙන් දැක්වෙන්නේ අවිදාා සංස්කාර දෙක ය. අවිදාහවෙන් මඩනා ලද තැනැත්තේ ස්වකීය ස්කන්ධයන්ට හා බාහිර රූපශබ්දාදියට ද ආශා කරයි. ආශා කළ තැනැත්තේ මම ය මාගේ ය යනාදීන් ඒවා තදින් ගතී. තදින් ගත් තැනැත්තේ ඒවා නිසා පින් පව් කරයි. එබැවින් අතීත හේතු වශයෙන් අවිදාහ සංස්කාර දෙක ගත් කල්හි තෘෂ්ණා උපාදන හවයෝ ද ගන්නා ලද්දහු වෙති. එබැවින් ස්වරූප වශයෙන් දැක්වූ අවිදාහ සංස්කාර දෙක ය, ඒ දෙක ගන්නා කල්හි ගැනෙන තණ්හා උපාදත කමහව යන තුන ය යි අතීත හේතු පසක් වේ.

මෙහි පූර්ව වේතතාව සංස්කාරය යි ද, තිෂ්ඨාපත වේතතාව කර්මහවය යි ද ගත යුතු. පිත් වූ හෝ පව් වූ හෝ යම්කිසි කි්යාවක් කරත්තට දිත ගණතක් හෝ සති ගණතක් හෝ මාස ගණතක් හෝ වර්ෂ ගණතක් හෝ කල්පතා කරමින් ගත කරත්තහු ගේ ඒ වේතතා රාශිය පූර්ව වේතතාය යි දත යුතු. කල්පතා කළ පරිදි සිතූ පරිදි ඒ කි්යාව සිදුකරන්තා වූ වේතතාව තිෂ්ඨාපත වේතතාව ය. යමක් කරන්තට කොතෙක් කල් සිතුවත් එය සිදුකරන්නට තුපුඑවන් වූවහොත් ඒ වේතතා මතු උත්පත්තියක් ඇති කරලීමට තරම් බලවත් නොවෙති. මතු උත්පත්තික් ඇති කිරීමට තරම් බලවත් වනුයේ තිෂ්ඨාපන වේතතාව ය. තිෂ්ඨාපත වේතතාව ඇති වී කර්මය සිදු වූව හොත් එයින් පූර්ව වේතතා රාශිය ද බලවත් වේ. දුබල පූර්ව වේතතා මතු උත්පත්තියක් ඇති කිරීමට අසමර්ථය යි කී නමුත් ඒවා සර්වපුකාරයෙන් ම පුතිසන්ධියක් ගෙන නො දෙන්තාහු ද නො වෙති. සමහර විට ඒවා ද පුතිසන්ධියට හේතු වේ.

තවත් කුමයකින් එක් එක් ජීවන වාරයක පූර්ව ජවන සයෙහි වේතනාව සංස්කාරය යි ද, සප්තම ජවන වේතනාව කර්ම භවය යි ද කියනු ලැබේ. දෙවන ජාතියෙහි පුතිසන්ධිය සප්තම ජවන වේතනාවෙන් ඇති කරනු ලැබේ. වික්ද්‍ය හේතු පස මඩායතන, ස්පර්ශ, වේදනා යන මේ අංග පස අතීත හේතු පස නිසා ඇති වන වර්තමාන ඵල පස ය. පටිච්චසමුප්පාද පාළියෙහි ස්වරුපයෙන් උද්ධරණය කොට දක්වා තිබෙනුයේ තෘෂ්ණා - උපාදන - හව යන වර්තමාන හේතු තුන පමණෙකි. එහෙත් තෘෂ්ණා උපාදනයන් අවිදාාව සමග ම මිස අවිදාාවෙන් වෙන් ව කිසි කලෙක ඇති නොවන බැවින් ඒ දෙක ගත් කල්හි අවිදාාව ද ගැනෙන්නේ ය. කර්මහවය යි කියනු ලබන නිෂ්ඨාපන වේතනාව හෝ සප්තම ජවන වේතනාව පූර්ව චේතනාවන් ගෙන් තොරව ඇති නො වන බැවින් කර්මහවය ගැනීමෙන් සංස්කාරය ද ගැනෙන්නේය. එබැවින් ස්වරූපයෙන් දේශිත තෘෂ්ණා - උපාදන භව යන අංග තුන ය, ඒවා ගැනීමෙන් ගැනෙන අව්දාා - සංස්කාර යන අංග දෙක ය යි වර්තමාන හවයෙහි හේතු පසක් වේ.

අනාගත ඵල වශයෙන් පාළියෙහි දැක්වෙන්නේ **ජාතිය හා** ජ**රාමරණය ය**. ජාතිය කියා අමුතු දෙයක් නැත. එය නම් විඤ්ඤණාදි ඵල පඤ්චකය ය. ජරාමරණ යනු ද ඒවායේ ම දිරීම් - බිඳීම් දෙක ය. එබැවින් ජාති ජරාමරණයන් කීමෙන් කියැවෙන්නේ විඤ්ඤණාදි ඵල පඤ්චකයම ය. එබැවින් **විඥන - නාමරූප** - පොයතත - ස්පර්ශ - වේදතා යන මේ පස අනාගත ඵල පඤ්චකය යි දත යුතු.

අතීත හේතු පස

අව්ප්ජා, සංඛාර, තණ්හා, උපාදන, හව.

වර්තමාන ඵල පස

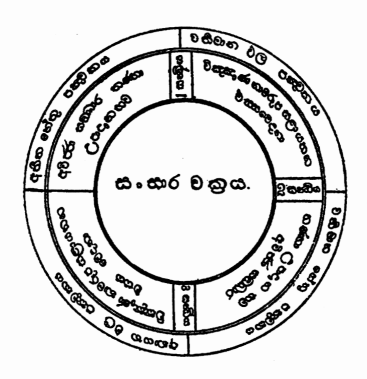
විසද්සදණ, නාමරූප, සලායතන, එස්ස, වේදනා,

වර්තමාන හේතු පස

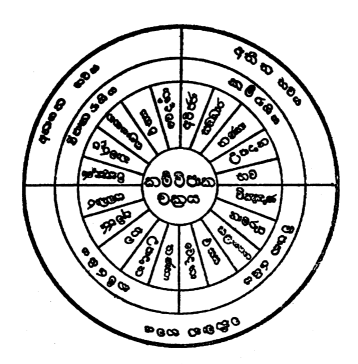
තණ්හා, උපාදන, හව, අව්ප්ජා, සංඛාර.

අතාගත ඵල පස

විකද්කදණ, නාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා.  $Non-commercial\ distribution$ 



අවයව පස බැගින් ඇති රාශි සතරකින් යුක්ත මේ ධර්ම පරම්පරාව ගරාදි විස්සක් ඇති කරත්ත රෝදයක් වැනි ය. බිම පෙරළෙමින් යන රෝදය වරක් බිමට සිටි තැන උඩට හැරී ගොස්, නැවතත් බිමට පැමිණෙමින් කොතෙක් දුර වුවත් පෙරළෙන්නාක් මෙන්, හේතුවෙන් ඵලයත් නැවත ඵලයෙන් හේතුවත් ඒ හේතුවෙන් නැවත ඵලයත් ඇතිවෙමින් ඉමක් කොණක් නැති ව මෙම හේතු ඵල පරම්පරාව පෙරළෙමින් පවත්නේ ය. මෙය චකුයක් වැනිය යි කියන ලදුයේ එහෙයිනි.

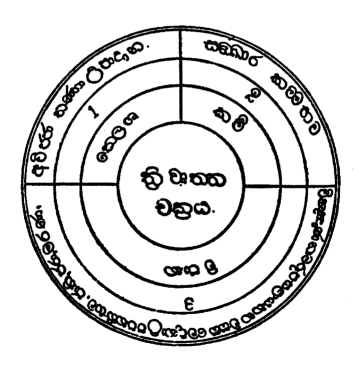


මේ හේතු ඵල පරම්පරාව කර්ම විපාක වශයෙන් ද චකුයකි. මෙහි අතීත හේතු පස කර්ම කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. වර්තමාන ඵල පස විපාක කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. වර්තමාන හේතු පස කර්ම කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. අනාගත ඵල පස විපාක කොට්ඨාසයට ඇතුළත් ය. කර්මය නිසා විපාක ඇති වීමෙන් ද, විපාකය නිසා නැවත කර්මය ඇති වීමෙන් ද, මේ චකුය කර්මක්ෂයකරඥනයෙන් කර්මයන් ක්ෂය කරන තුරු නැවත නැවතත් පෙළෙමින් පවත්නේ ය.

## නිු වෘත්තය

පටිච්චසමුප්පාදඩ්ග දෙළොසෙන් කොටසක් ක්ලේශයෝ ය. කොටසක් කර්මයෝ ය. කොටසක් විපාකයෝ ය. ක්ලේශයන් නිසා සත්ත්වයෝ කර්ම කෙරෙති. කර්මය නිසා විපාකය වේ. විපාකය නිසා නැවතත් ක්ලේශයෝ පහළ වෙති. ක්ලේශයන්ගෙන් පටන් ගත් ධර්ම පරම්පරාවෙහි නැවතත් ක්ලේශයන් ඇතිවීම, පටන්ගත් තැනට ම පැමිණීම ය. යම්කිසි ධර්ම පරම්පරාක නැවත පටන් ගත් තැනට ම පැමිණීම වේ තම් ඒ ධර්ම පරම්පරාවට චකුයකැ යි කියනු ලැබේ.

ක්ලේශයන් ගෙන් පටන් ගෙන කර්ම හා විපාක ඇති වී තැවත ද ක්ලේශයන් ඇති වීමෙන් මුලට එන බැවින් මෙය චකුයකි. ක්ලේශ කර්ම විපාක වශයෙන් මේ චකුය මාර්ගඥනයෙන් කෙලෙසුන් නසන තුරු නො සිදී පවත්නේ ය.

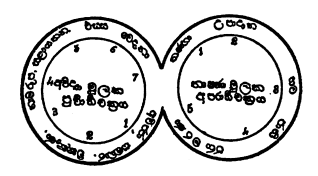


මෙහි අවිදාා තෘෂ්ණා උපාදනයෝ ක්ලේශයෝ ය. කර්මභවය හා සංස්කාරයෝ කර්මයෝ ය. විඤ්ඤණ - තාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදතා - උපපත්තිභව - ජාති - ජරා - මරණ යන  $Non-commercial \ distribution$  මොවුහු විපාකයෝ ය. නැවත නැවත මතු වී එන්නා වූ ධර්මයන්ට වෘත්තය යි ද කියනු ලැබේ. නැවත නැවත එන්නා වූ අර්ථයෙන් ක්ලේශයෝ ක්ලේශවෘත්ත නම් වෙනි. කර්මයෝ කර්ම වෘත්ත නම් වෙනි. විපාකයෝ විපාක වෘත්ත නම් වෙනි.

### මූල දෙක

මේ සංසාර චකුයෙහි පූර්වාර්ධය අපරාර්ධය යි කොටස් දෙකකි. අවිජ්ජා - සංඛාර - විඤ්ඤණ - නාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදනා යන මේ ධර්ම සමූහය පූර්වාර්ධය යි. තණ්හා - උපාදන හව - ජාති ජරාමරණය මේ ධර්ම සමූහය අපරාර්ධය යි. සූර්වාර්ධය පටන් ගැනෙනුයේ අව්දාාවෙනි. අපරාර්ධය පටන් ගැනෙනුයේ අව්දාාවෙනි. අපරාර්ධය පටන් ගැනෙනුයේ තෘෂ්ණාවෙනි. එබැවින් අව්දාා තෘෂ්ණා දෙක මෙහි මූල ධර්මයෝ ය. මූල යයි කියනුයේ ඒ ඒ අර්ධයේ ඉතිරි ධර්ම ඒ දෙක නිසා ඇති වන බැවිනි. ඒ දෙක නිසා ඇති වේය යි කියනුයේ ඒ දෙක නැසු කල්හි ඉතිරි ඒවා පහළ නො වන බැවිනි. මූල ධර්ම දෙක නැසීමෙන් මිස අන් කුමයකින් ඒ ධර්ම නො නැසිය හැකි ය.

මේ සංසාර චකුය දිග ලණුවක් නැවත නැවත දරණ ගසා තැනු වළල්ලක් හෙවත් චකුයක් වැනි ය. බොහෝ පටවල් ඇත්තා වූ ඒ වළල්ල එක් වළල්ල කැයි ද ගත හැකි ය. බොහෝ පටවල් නිසා වළලු බොහෝ ගණනකැයි ද ගත හැකි ය. එමෙන් බොහෝ ධර්මයන් ඇත්තා වූ පඹ වළල්ලක් මෙන් අවුල් වූ මේ සංසාර චකුය එක චකුයක් සැටියට ද කිය හැකි ය. චකු බොහෝ ගණනක් සැටියට ද කිය හැකිය. හේතුඵල චකුය. කර්මව්පාක චකුය. ක්ලේශ කර්ම ව්පාක චකුය යන මේවා කියන ලදුයේ එහෙයිනි. අවිදාාව නිසා සංස්කාරයෝ ද, සංස්කාරයන් නිසා විඥනය ද, ඉක්බිනි නාමරූප ෂඩායතන ස්පර්ශ වේදනාවෝ ද, උපදිනි. වේදනාව නිසා නැවත පටන් ගත් ධර්මය වූ අවිදාාව ම ඇතිවන බැවින් පූර්වාර්ධය ද එක් හව චකුයකි. තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය ද, උපාදනය නිසා හවය ද, හවය නිසා ජාතිය ද, ජාතිය නිසා ජරාමරණය ද වී නැවත මූල ධර්මය වූ තෘෂ්ණාව ම ඇතිවන බැවින් අපරාර්ධය ද එක් චකුයක් වේ.



මෙසේ චකු දෙකක් වෙතත් මේ දෙක පුද්ගලයන් දෙදෙනකු පිළිබඳ චකු දෙකක් තො වේ. මේ චකු දෙක ම පවත්තේ සෑම කල්හි ම එකටම ය. තෘෂ්ණාව ඇතිවීමේ පුධාන හේතුව වේදනාව ය. වේදනාව වැති තවත් ආහාරයක් තෘෂ්ණාවට නැත. එබැවින් "වේදනා පච්චයා තණ්හා" යි වේදනා පුතායෙන් තෘෂ්ණාව වන බව වදළ සේක. තෘෂ්ණාව අවිදාහවෙන් තොරව කිසි කලෙක ඇතිවත්තක් නො වේ. තෘෂ්ණාව උපදිතොත් සැමකල්හි එය සමග අවිදාහ ද උපදතේය. එතැන දී අවිදාහව සංස්කාරයන්ට හේතු වීමෙන් සංස්කාර තිසා විදෙනාදිය වීමෙන් පූර්වාර්ධ චකුය වේ. තෘෂ්ණාව උපාදනයන්ට හේතු වීමෙන් අපරාර්ධ චකුය වේ. තෘෂ්ණාව උපාදනයන්ට හේතු වීමෙන් අපරාර්ධ චකුය වේ. මෙය තේරුම් ගැනීම අපහසු අවුල් තැනකි. නැවත නැවත සිතා බලා කාරණය තේරුම් ගතිත්වා.

"තත්ථ පූර්මං දිට්ඨිවරිතවසේන වූත්තං. පව්ජමං තණ්හා-වර්තවසේන" යනුවෙන් මේ චකු දෙකින් පූව් වූ අවිදාහ මූලික චකුය දෘෂ්ටිචරිතයා ගේ වශයෙන් ද තෘෂ්ණා මූලික පශ්චිම චකුය, තෘෂ්ණා චරිතයා ගේ වශයෙන් ද දේශනය කරන ලදැ යි අටුවාවෙහි කීහ. එයට හේතු වශයෙන් දෘෂ්ටිචරිතයා ගේ සංසාර පුවෘත්තිය කරන ධර්මය අවිදාහව බවත් තෘෂ්ණා චරිතයා ගේ සංසාරය පවත්වන ධර්මය තෘෂ්ණාව බවත් දැක්වීණ.

තවද :- "උච්පේදදිට්ඨිසමුග්සාතාය වා පඨමං. එලූප්පත්තියා හේතුනං අනුපච්පේදප්පකාසනතෝ. සස්සත දිට්ඨිසමුග්සාතාය වා දුනියං. උප්පන්නානං ජරා මරණප්පකාසනතෝ" යි ඵලය ඉපදීමෙහි හේතුන් ගේ නො සිඳ පැවැත්ම දක්වන බැවින් පළමුවන චකුය උච්ඡේද දෘෂ්ටිය දුරුකිරීම පිණිස වදළහ යි ද, උපන් ධර්මයන් ගේ ජරාමරණය පුකාශ කරන හෙයින් දෙවන චකුය ශාශ්වතදෘෂ්ටිය නැසීම පිණිස වදළහ යි ද දැක්විණි.

තවද:- "ශබ්හසෙයාකවසේන පුරීමං, අනුපුබ්බප්පවත්ති දීපනතෝ. ඕපපාතිකවසේන පච්ජිමං, සහුප්පත්ති දීපනතො" යි පිළිවෙලින් පැවැත්ම දක්වන බැවින් පූච් චකුය මවුකුස උපදනා සත්ත්වයන් ගේ වශයෙන් ද, එකවර පහළවීම දක්වන බැවින් දෙවැන්න ඕපපාතික සත්ත්වයන් ගේ වශයෙන් ද වදළහ යි දැක්විණ.

"සච්චප්පහවතෝ කිච්චා වාරණා උපමාහි ච. ගම්ගීර නය හේද ච විකුද්කදානබ්බං යථාරහං"

යනුවෙන් දැක්වෙන පරිදි මේ භව චකුය ඒ ඒ අංගය ඇති කරන්නා වූ සතාායන් ගේ වශයෙන් ද, කෘතා වශයෙන් ද, දෘෂ්ටිනිවාරණයා ගේ වශයෙන් ද, උපමා වශයෙන් ද, ගම්භීර භාවයා ගේ වශයෙන් ද, නය පුභේද වශයෙන් ද දත යුතු ය.

"තණ්හා ව අවසේසා ව ක්ලේසා අවසේසා ව අකුසලා ධම්මා තීණි ව කුසලමූලානි සාසවානි අවසේසවා ව සාසවා කුසලා ධම්මා අයං වූච්චනි දුක්ඛසමූදයෝ" යනුවෙන් තෘෂ්ණාව ද, අවශේෂ ක්ලේශයෝ ද, අවශේෂාකුශල ධර්මයෝ ද, සාශුව කුශල මූලයෝ තිදෙන ද, අවශේෂාශුව කුශල ධර්මයෝ ද යන මෙය දුෘඛසමුදය සතානය යි විහංග පාළියෙහි වදළ කුමයෙන් මේ හව චකුයට අයත් ධර්මයන්ගෙන් කර්ම පක්ෂයට හා ක්ලේශ පක්ෂයට අයත් අංගයෝ සමුදය සතානයට අයත් වන්නාහ. ඉතිරි ධර්මයෝ දුෘඛ සතානයට අයත් වන්නාහ.

ද්වාදශාංගයන් අතුරෙන් අව්දාාව ක්ලේශයක් හෙයින් කියන ලද කුමයේ සැටියට සමුදය සතායට අයත් ය. අව්දාා හේතුවෙන් හටගත්තා වූ සංස්කාරය ද, සමුදය සතායට ම අයත් ය. එබැවින් සංස්කාරය අව්දාා සංඛාාත සමුදය සතායෙන් පටන් ගැනෙන්තා වූ ගළා එන්නා වූ සමුදය සතායකි. විඥානය සංස්කාර සංඛාාත සමුදය සතායෙන් ගළා එන්නා වූ දුඃඛසතාය යි. ෂඩායතනය නාම රූප සංඛාාත දුඃඛසතායෙන් එන්නා වූ දුක්ඛ සතාය යි. ස්පර්ශය ෂඩායතන සංඛාාත දුඃඛ සතායෙන් එන්නා වූ දුඃඛසතාය යි. වේදනාව ස්පර්ශ සංඛාාත දුඃඛසතායෙන් එන්නා වූ දුක්ඛසතාය යි. තෘෂ්ණාව වේදනා සංඛාාත දුඃඛසතායෙන් එන්නා වූ සමුදය සතාය යි. උපාදනය තෘෂ්ණා සංඛාාත සමුදය සතායෙන් එන්නා වූ සමුදය දුඃඛ සතාය දෙක ය. ජාතිය කර්මභව සංඛාාත සමුදය සතායෙන් එන්නා වූ දුඃඛසතාය යි. ජරා මරණය ජාති සංඛාාත දුඃඛසතායෙන් එන්නා වූ දුඃඛසතාය යි. මෙසේ මේ භවචකුය සතා වශයෙන් දත යුතු ය. පහසුවෙන් තේරුම් ගැනීමට මෙම සටහන බලනු.

| 1.         | අවිජ්ජා        | සමුදය සච්ච        |
|------------|----------------|-------------------|
| 2.         | සංඛාර          | සමුදය සච්ච        |
| 3.         | විඤ්ඤාණ        | දුක්ඛ සච්ච        |
| 4.         | තාමරූප         | දුක්ඛ සච්ච        |
| <b>5</b> . | සළායතන         | දුක්ඛ සච්ච        |
| 6.         | එස්ස           | දුක්ඛ සච්ච        |
| 7.         | වේදනා          | දුක්ඛ සච්ච        |
| 8.         | තණ්හා          | සමුදය සච්ච        |
| 9.         | උපාදන          | සමුදය සච්ච        |
| 10.        | භව             | සමුදය, දුක්ඛ සව්ච |
| 11.        | ජාති           | දුක්ඛ සච්ච        |
| 12.        | ජරාමර <i>ණ</i> | දුක්ඛ සච්ච        |
|            |                |                   |

අවිදාහදීන් ගේ කෘතායෝ මෙසේ දත යුතු. රුපාදි ආරම්මණ විෂයෙහි සත්ත්වයන් මුළා කරවීම හා සංස්කාරයන් පහළ කරවීම අවිදහට ගේ කෘතා යි. කුසලාකුසල කිුයා සිදුකිරීම හා විපාක විඥනයන් පහළ කරවීම සංස්කාරයන් ගේ කෘතායයි. රූපාදිය දැන ගැනීම හා නාමරූප පහළ කරවීම විඥනයා ගේ කෘතාය යි. ඔවුනොවුන්ට උපකාරීවීම හා ෂඩායතනය පහළ කරවීම නාමරූපයා ගේ කෘතාය යි. රූපාදි අරමුණු පිළිගැනීම හා ස්පර්ශය ඇති කිරීම ෂඩායතනයා ගේ කෘතාය යි. අරමුණු ස්පර්ෂ කිරීම හා වේදනාව පහළ කරවීම ස්පර්ශයා ගේ කෘතාය යි. අරමුණු ස්පර්ෂ කිරීම හා වේදනාව පහළ කරවීම ස්පර්ශයා ගේ කෘතාය යි. ආරම්මණ රසය විදීම හා තෘෂ්ණාව ඇති කරවීම වේදනාව ගේ කෘතාය යි. ඇලුම් කළ

යුත්තෙහි ඇලීම හා උපාදනය පහළ කරවීම තෘෂ්ණාව ගේ කෘතාය යි. ආත්මාදි වශයෙන් තදින් ගැනීම හා හවය පහළ කරවීම උපාදනයා ගේ කෘතාය යි. තාතා ගතීන්ට පැමිණවීම හා ජාතියට පුතාවීම හවයා ගේ කෘතාය යි. ස්කන්ධයන් පහල කරවීම හා ජරා මරණයට පුතායවීම ජාතිය ගේ කෘතාය යි. ස්කන්ධයන් ගේ දිරීම් බිඳීම් දෙක සිදුකිරීම හා ශෝකාදියට ස්ථාන වී හවාත්තරයන් ඇති කිරීම ජරාමරණයා ගේ කෘතාය යි.

මෙසේ කෘතායන් ගේ වශයෙන් ද අවිදහාදීනු දත යුත්තානු ය. හුදෙක් ආත්ම නො වන්නා වූ සත්ත්ව පුද්ගල නො වන්නා වූ ශුද්ධ වූ ධර්මයන් නිසා තවත් ධර්මයන් ඇතිවීමෙන් මෙම සංසාර චකුය පවත්නේ ය. මෙහි ඒ ඒ කුියා සිදු කරන්නා වූ සැපදුක් විදවත්නා වූ අධිපතියෙක් ද නැත. කරන්නා වූ විදින්නා වූ අන් කෙනෙක් ද නැත.

- (1) ඒවං සමුප්පන්නමිදං සහේතුකං දුක්ඛං අනිච්චං චලමින්තරද්ධුවං ධම්මේහි ධම්මා පහවන්නි හේතුසෝ නහෙත්ථ අත්තා ච පරො ච විප්ජනි.
- (2) ධම්මා ධම්මේ සෘස්ජනෙන්නි හේතුසම්හාර පච්චයා හේතුනෘස්ච නිරෝධාය ධම්මෝ බුද්ධේන දේසිතෝ හේතුසු උපරුද්ධෙසු ජින්නං වට්ටං න වට්ටනි.
- (3) ඒවං දුක්බංන්තකිරියාය බුහ්මචරියීට විප්ජති, සත්තේ ච නූපලබ්හන්තේ නෙවුච්පේදෝ න සස්සතං (විහංගට්ඨ කථා)

## තේරුම:-

(1) මෙසේ හටගත්තා වූ මේ හව චකුය හේතූත් තිසා පවත්තේ ය. මෙම හව චකුය දුකය, අතිතා ය, සෙලවෙත සුලුය, චෙනස්වත සුලුය, අස්ථිරය, හේතු වූ ධර්මයත් තිසා ධර්මයෝ ම පහළ වත්තා හ. මෙහි තෙමේ ය කියා හෝ අනෙකෙක්ය කියා හෝ කිසිවෙක් තැත්තේ ය.

- (2) (එකිනෙකට හේතුවීමෙන්) ධර්මයෝ ම ධර්මයන් උපදවති. හේතුන් ගේ නිරෝධය පිණිස බුදුන් වහන්සේ විසින් ධර්මය දේශනා කරන ලද්දේ ය. හේතුන් නිරුද්ධ කල්හි ලෝකෝත්තර මාර්ගඥනයෙන් සිදින ලද සංසාර වෘත්තය මතු නො පවතී.
- (3) මෙසේ දුක් කෙළවර කිරීම පිණිස මේ සස්නෙහි බුහ්මචයෳීය ඇත්තේ ය. සත්ත්වයකු නො ලැබෙන කල්හි මුල පටත් ම නැත්තා වූ සත්ත්වයා ගේ මරණයෙන් සිදීමෙක් හෝ ජාතියෙන් ජාතියට යෙමින් නො නැසී විසීමෙක් හෝ කොයින් ද?

# දෘෂ්ටි නිවාරණය.

සංසාර චකුයා ගේ තත්ත්වය තො දැනීම නිසා ඇති වත්තා වූ වැරදි හැණීම් දෘෂ්ටි තම වෙති. මේ පටිච්චසමුප්පාදයේ සැම වැකියකිත් ම යම් කිසි වැරදි හැණීමක් වළක්වනු ලැබේ. අව්ප්ජාපච්චයා සංඛාරා යන මෙයින් පින් පව් කරන්නකු නැතිව අව්දාහාව නිසා "පින් පව් ඇති වන බව දැක්වීමෙන් පින් පව් කරන කෙනකු ඇතය" යන වැරදි හැණීම (ආත්ම දෘෂ්ටිය) වළක්වනු ලැබේ.

සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං යන මෙයින් වර්තමාන භවයෙන් අනාගත භවයට කිසිවක් නො ගොස් පින් පව් නිසා අනාගත භවයේ අභින විඥනයක් පහළ වීම දැක්වීමෙන් "ආක්මය එක් ජාතියකින් අන් ජාතියකට යේ ය" යන වැරදි හැණීම දුරු කරනු ලැබේ.

විකද්කදාණපච්චයා තාමරූපං යන මෙයින් විඥනය නිසා නාම රූප වශයෙන් ධර්ම දෙකොටසක් හට ගන්නා බව දැක්වීමෙන් "නාමරූප සියල්ල සත්ත්වයා වූ එක් දෙයක් ලෙස ගන්නා වැරදි හැණීම" (සනසංඥව) වළක්වනු ලැබේ.

නාමරූපපච්චයා සළායතනං යන්නෙන් රූපාදි අරමුණු ගන්නා වූ ආයතන සය දැක්වීමෙන් "ආත්මය තෙමේ ලෝකය දන්නේය, ශබ්ද අසන්නේය, ගන්ධ රස ස්පුෂ්ටවා ධර්මයන් දන්නේ ය" යන වැරදි හැණීම වළක්වනු ලැබේ. **සළායතනපච්චයා එස්සෝ** යන්නෙන් ස්පර්ශය එක්කරා ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් "ආත්මය කෙමේ ස්පර්ශ කරන්නේ ය" යන වැරදි හැහීම වළක්වනු ලැබේ.

එස්සපච්චයා වේදතා යන්නෙන් සැප දුක් දෙක ස්පර්ශය නිසා වන්නා වූ ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් "ආක්මය සුව දුක් විදී ය" යන වැරදි හැනීම වළක්වනු ලැබේ.

වේදතාපච්චයා තණ්හා යනුවෙන් තෘෂ්ණාව වේදනාව නිසා ඇති වන ධර්මයක් බව දැක්වීමෙන් "ආත්මය තෙමේ රූපාදියට ඇලුම් කෙරේය" යන වැරදි හැහීම වළක්වනු ලැබේ.

තණ්හාපච්චයා උපාදනං යනුවෙන් උපාදනය තෘෂ්ණාව නිසා ඇති වන්නක් බව දැක්වීමෙන් "සත්ත්වයා රූපාදිය දැඩි සේ ගන්නේ ය. අයත්කර ගන්නේ ය<sup>"</sup> යන වැරදි හැ**හීම වළක්වනු** ලැබේ.

උපාදනපච්චයා හවෝ යනුවෙන් "ආක්මය පින් පව් කරන්නේ ය, ඒ ඒ හවයට යන්නේ ය" යන වැරදි හැඟීම වළක්වනු ලැබේ.

**භවපච්චයා ජාති** යනුවෙන් "සත්ත්වයා උපදින්නේය" යන වැරදි හැ**හී**ම වළක්වනු ලැබේ.

ජාතිපච්චයා ජරාමරණං යනුවෙන් "ආක්මය දිරන්නේ ය මැරෙන්නේ ය යන වැරදි හැහීම" වළක්වනු ලැබේ. මෙසේ දෘෂ්ටි-නිවාරණයා ගේ වශයෙන් ද පුකීතාසමුක්පාද දේශනය දත යුතු ය.

# පටිච්චසමුප්පාදය උපමාවෙන් දැක්වීම.

උපමාවකින් දැක්වූ කල්හි අපුකටාර්ථය පහසුවෙන් අවබෝධ වේ. එබැවින් පණ්ඩිතයෝ අපුකටාර්ථයන් පුකාශ කිරීමේ දී තොයෙක් උපමා දක්වති. එය ගුප්තාර්ථයන් පුකට කිරීමට ඇති ඉතා හොඳ කුමයකි. සමහර අපුකටාර්ථයන් දැක්වීමට උපමා ද නැත. උපමා සොයා ගත හැක්කේ අපුකටාර්ථයන්ගෙන් සමහරක් පමණක් පුකට කිරීමටය. පුතීතාසමුත්පාදය ඉතා ගැඹුරු ධර්මයකි. එකකින් ම එය අවබෝධ කරවීමට සැහෙන උපමාවක් සොයා ගෙන නැත. පූර්වචායෳීවරයෝ පටිච්චසමුප්පාදය දැක්වීමට අත්ධෝපමාවක් ගත්හ. එයිත් ද පටිච්චසමුප්පාදය පුකට කළ හැක්කේ ඉතා මද වශයෙති. එපමණට වත් එයට සුදුසු වන අත් උපමාවක් තුදුටු බැවිත් මෙහි ද එය ම දක්වතු ලැබේ. ඒ මෙසේ ය.

එක ගමක අන්ධයෙක් විය. තො පෙනී ඒ මේ අත යන්නා වූ ඔහුගේ පය දිනක් මුලක පැකිළිණ. එයින් හෙතෙමේ බිම ඇද වැටිණ. එයින් ඔහුගේ දණහිසෙහි මහ ගෙඩියක් මතු විය. ගෙඩිය මෝරා පැසවා ගෙන එන කල්හි සිදුරු වුණ තැන්වල කුඩා බිබිලි සයක් මතු විය. ඒ බිබිලි ද ගසක සැපිණ. එයින් බලවත් වේදනාවක් හටගත. ඔහුට වේදනාවට පුතිකාරයක් ගැනීමේ ආශාව ඇති විය. ඔහු වෙදකු වෙත ගොස් නො මනා බෙහෙතක් ගති. නො මතා බෙහෙත ගෙඩියෙහි ගැල්විය. එයින් ගෙඩියෙහි තවත් නපුරු ලකුණු පහළ විය. එයින් ගෙඩිය නපුරු ලෙස පුපුරා අන්ධයා තවත් දුකට පත් විය. මේ අන්ධෝපමාව ය.

චතුරායෳී සතාාය හා ධර්මයත් ගේ අතිතාාාදි සාමාතාා ලකුණ හා ඒ ඒ ධර්මයට පමණක් අයත් විශේෂ ලකුණ ද තො දක්තා බැවිත් අවිදාාාව අත්ධයා වැති ය.

අත්ධයා තො මහ ගොස් මුලේ පැටළෙත්තේ තො පෙනීම තිසා ය. එමෙත් ආයෳීසකෳයත් තො පෙතෙන බැවිත් සත්ත්වයා පැමිණ තිබෙත දුකිත් මිදීමේ හා සැපය ලැබීමේ ද බලාපොරොත්තුවෙත් තවත් දුක් ඇති වීමට තවත් සසර දික් වීමට හේතු වූ කර්ම කරත්තේ ය. කර්ම නම් අවිදාාා හේතුවෙන් වත්තා වූ සංස්කාරයෝ ය. තො දැනීම තිසා වන ඒ සංස්කාරයෝ අත්ධයා ගේ පැකිළීම වැනි ය.

පැකිළීමෙන් වනුයේ බිම ඇද වැටීම ය. සංස්කාර සංඛාාත පින් පව් කිරීමෙන් වනුයේ ද සුගති දුර්ගති දෙකට වැටීම ය. සුගති දුර්ගතීන්ට වැටීම නම් සංස්කාර හේතුවෙන් විඥනය පහළ වීම ය. එබැවින් සංස්කාර හේතුවෙන් පහළ වන **විඥනය, අන්ධයා ගේ බිම** ඇද වැටීම වැති ය.

නාමරූපය වනුයේ භවයට වැටීම වූ විඥානය නිසා ය. එබැවින් **නාමරූපය**, වැටීම නිසා **අන්ධයා ගේ දණහිසැ මතු වූ ගෙඩිය වැනිය**. ගෙඩියක් මෝරන කල්හි එහි රැස් වුණු ලේ සැරව පිට කරන සිදුරු සෑදෙන ස්ථානයන්හි පළමුවෙන් කුඩා බිබිලි මතු වේ. බිබිලි පුපුරා සිදුරු වී ඒ තැන්වලින් ලේ සැරව ගලන්නට පටන් ගනී. නාමරූපය මෝරන කල්හි එය හා බැඳී ෂඩායකනයෝ පහළ වෙති. ඒවායින් කැරෙනුයේ ද ගෙඩියෙන් ලේ සැරව ගලන්නාක් මෙන් රූප ශබ්දාදි ආරම්මණ විෂයෙහි ලෝහාදි කෙලෙස් සැරව ගැලීම ය. එබැවින් **ෂඩායතනය, අත්ධයා ගේ බිබිලි සය වැනි ය**.

අන්ධයා හට යම්කිසිවක නො සැපෙන සේ ගෙඩිය නො රැකිය හැකි ය. එය කවද හෝ යම් කිසිවක සැපෙන්නේය. එමෙන් රූපාදිය හා ගැටීමට සුදුසු පරිදි පහළ වූ ෂඩායතනය කවර අවස්ථාවකදී හෝ රූපාදීන් හා ගැටෙන්නේ ය. අන්ධයා ගේ බිබිලි ගසේ සැපීම වේදනාව ඇතිවීමට හේතුව වන්නාක් මෙන් ෂඩායතනයන් ගේ රූපාදිය හා ගැටීම ද වේදනාවට හේතුවක් වන බැවින් ෂඩායතන හේතුවෙන් වන එස්ස ය. අත්ධයා ගේ ගෙඩියේ බිබිලි ගසේ සැපීම වැනි ය.

අත්ධයාට ඇති වූ වේදතාව සැපීම තිසා ඇති වූවකි. එමෙන් ස්පර්ශ තිසා ඇතිවත **වේදතාව** ද ෂඩායතනය රූපාදියෙහි ගැටීමෙන් අතිවන්නක් බැවින් **අත්ධයා ගේ වේදතාව වැනි ය**.

වේදනාවෙත් පීඩිත අත්ධයාහට එය තො ඉවසිය හැකි බැවිත් එයට බෙහෙතක් සොයා ගැනීමේ ආශාව ඇති වේ. එමෙත් ෂඩායතනයෙහි රූපාදිය සැපුණු කල්හි ඇති වූ වේදනාව තිසා සත්ත්වයාට ඒ රූපාදිය පිළිබඳව තෘෂ්ණාවක් ඇති වේ. ඒ තෘෂ්ණාව වේදනාවෙත් කෙරෙන පීඩනයට පුතිකාර සෙවීමක් වැනි බැවිත් අත්ධයා ගේ බෙහෙත් සොයා ගැනීමේ ආශාව වැනි ය.

තෘෂ්ණා ඇති වූ කල්හි සත්ත්වයා තමාට හොඳක් කර ගත්තා අටියෙන් තෘෂ්ණාව ඇති වූ දෙශ් ලබා ගෙන අයත් කූරගෙන තවත් තෘෂ්ණාව දැඩි කර ගනී. රූපාදිය ආක්ම වශයෙන් ද දැඩි කොට ගනී. ඒ ගැනීම උපාදනය යි. හොඳක් කරගන්නා අටියෙන් එසේ කළත් එයින් වන්නේ වඩාත් නපුරකි. එබැවින් උපාදනය අන්ධයා ගේ නොමනා බෙහෙත ගැනීම වැනි ය.

රූපාදිය ආක්ම වශයෙන් හා ආක්මයට අයක් දේ වශයෙනුක් දැඩි කොට ගත් සත්ත්ව කෙමේ ඒවා ආරක්ෂාකර ගැනීම පිණිසත් නැවත නැවත ලබා ගනු පිණිසත් හවගාම් කර්මයන් කරයි. අන්ධයා විසින් නො මනා බෙහෙත ගෙඩියෙහි ගැල්වීම තවත් දුක් ඇති වීමට හේතු වන්නාක් මෙන් කර්ම රැස් කිරීම තවත් දුක් ඇති වීමේ හේතුවක් වන බැවින් උපාදන පුතායෙන් වන්නා වූ **කර්ම සංඛානත** හවය අන්ධයා ගේ නො මනා බෙහෙත ගැල්වීම වැනි ය.

කර්මහවය නිසා නැවත ද හවයක ඉපදීම වූ **ජාතිය** නො මනා බෙහෙත ගැල්වීමෙන් අන්ධයාගේ ගෙඩියට අඑතෙන් එක් වූ **ලේසැරව වැනි ය**.

ජාතිය තිසා හටගන්නා වූ **ජරාමරණය** වඩ වඩා ලේ සැරව එක්වීමෙන් අන්ධයා ගේ **ගෙඩිය පුපුරා යාම වැනි ය**. මෙසේ අන්ධෝපමාවෙන් පටිච්චසමුප්පාදය දත යුතු ය.

# සතර ආකාර ගැඹුරු බව

මේ පටිච්චසමුප්පාදය අර්ථ වශයෙන් ද, ධර්ම වශයෙන් ද, දේශනා වශයෙන් ද, පුතිවේධ වශයෙන් ද ඉතා ගැඹුරු ය. පත්ල නො සෙවිය හැකි පමණට ගැඹුරු ය.

අර්ථ යන මේ වචනය නොයෙක් අර්ථයන් දැක්වීමට වාවහාර කරන වචනයකි. මෙ තන්හි අර්ථය යි කියනුයේ හේතුවේ එලයට ය. පටිච්චසමුප්පාදය හේතුඵල පරම්පරාවකි. ජරාමරණය එහි එක් ඵල ධර්මයකි. එහි හේතුව ජාතිය ය. ජාතිය වුව හොත් ජරාමරණය නො වන්නේ නොවේ. ජාතියෙන් ම මිස අනෙකකින් ජරාමරණ වන්නේ ද නො වේ. එහෙත් ජාතිය නිසා ජරාමරණය ඇතිවන සැටි අවබෝධ කර ගැනීම දුෂ්කර ය. එබැවින් ජරා මරණයාගේ ජාතිය නිසා ඇති වූ බව, ජාතියෙන් ආ බව ගැඹුරු ය.

ජාතිය ද කර්මභවය ගේ ඵලයෙකි. කර්මභවය ඇති කල්හි අපුභීණ ක්ලේශයන් ඇති සත්ත්වයා හට ජාතිය නො වන්නේ ද නො වේ. කර්මභවය නැති කල්හි ඒ ජාතිය අන් හේතුවකින් වන්නේ ද නොවේ. භවය ඇති කල්හි භවය නිසා ඒ ජාතිය මේ ආකාරයෙන් වේය යන්න අවබෝධ කර ගැනුම අපහසු බැවන් ජාතියගේ භවය නිසා ඇති වූ බව, පහළ වී ආ බව ගැඹුරු ය. හවය උපාදනයාගේ ඵලයෙකි. උපාදනය ඇති වුව හොත් හවය තො වී තවතින්නේ ද තො වේ. උපාදනයා ගේ හේතුත්ත්වය තො ලබා අනෙකකින් හවය වන්නේ ද තො වේ. හවයාගේ මේ උපාදන හේතුවෙන් හටගන්නා වූ ආකාරය අවබෝධ කිරීමට අපහසු ය. එබැවින් හවයාගේ උපාදනය නිසා හටගත් බව, උපාදනය නිසා පහල වී ආ බව ගැඹුරු ය.

උපාදනය තෘෂ්ණාවේ එලයකි. තෘෂ්ණාව ඇති වුවහොත් උපාදන තො පහළ වන්නේ නො වේ. උපාදනය ද තෘෂ්ණාව නැති ව අන් හේතුවකින් පහල වන්නේ ද නො වේ. උපාදනයා ගේ තෘෂ්ණා හේතුවෙන් ඇති වන්නා වූ ආකාරය දුරවබෝධ ය. එබැවින් උපාදනයාගේ තෘෂ්ණා හේතුවෙන් හටගත් බව ගැඹුරු ය.

තෘෂ්ණාව වේදතාවගේ ඵලයෙකි. වේදතාව ස්පර්ශයාගේ ඵලයකි. ස්ඵර්ශය ෂඩායතනයාගේ ඵලයෙකි. ෂඩායතනය තාම රූපයාගේ ඵලයෙකි. තාමරූපය විඥනයාගේ ඵලයකි. විඥනය සංස්කෘරයන්ගේ ඵලයකි. සංස්කාරය අවිදාාවගේ ඵලයකි. මේ ඵල ධර්මයන්ගේ ගැඹුරු බව ද කියන ලද ඒවාට අනුව සිතා ගත යුතු ය. මෙසේ මේ පටිච්චසමුප්පාදය අර්ථ වශයෙන් ගැඹුරු වේ.

ධර්ම යනු ද නොයෙක් අර්ථයන්හි යෙදෙන වචනයකි. මේ ගම්භීර කථාවෙහි ධර්මය යි කියනුයේ හේතුවට ය. පටිච්චසමුප්පාදංගයෝ දෙළොස් දෙන ම ඵල පමණක් නොව හේතුහු ද වෙති. හේතුව පිළිබඳ වූ දුරවබෝධත්වය ධර්ම ගම්භීරත්වය යි. අව්දාහව සංස්කාරයන්ගේ හේතුව ය. එය කවර අාකාරයකින් කවර අවස්ථාවක දී සංස්කාරයන්ට හේතු වේ ද යන බව තේරුම් ගැනීමට අපහසු ය. එබැවින් අව්දාහවගේ සංස්කාරයන්ට පුතාය වන බව ගැඹුරු ය. එසේ ම සංස්කාරාදීන් ගේ විඥනාදි ඵලයන්ට පුතාය වන සැටි ද ගැඹුරු ය. මේ පටිච්චසමුප්පාදයාගේ ධර්මගම්භීරත්වය යි.

පරම ගම්හීර ධර්මයක් වූ මේ පුතිතෘසමුත්පාදය දේශනා කිරීම ද පහසු කාය\$යක් නො වේ. බුදුවරයන්ගෙන් අනායන් පටිච්චසමුප්පාදය දේශනා කරනුයේ බුදුන් වහන්සේ දෙසූ පරිද්දෙනි. පුථමයෙන්ම මෙය සොයාගෙන දේශනා කළ හැක්කේ බුදුවරයන්ට පමණෙකි. බුදුන් වහන්සේ විසින් දේශිත පටිච්චසමුප්පාදය විස්තර කිරීම වුව ද අනාායන්ට ලෙහෙසි වැඩක් නො වේ. එබැවින් බුදුගොස් මාහිමියෝ පටිච්චසමුප්පාදය වර්ණනා කිරීමට පටන් ගන්නා අවස්ථාවේ දී මෙසේ පැවසූ හ.

> "චත්තුකාමො අහං අප්ජ පච්චයාකාර වණ්ණනං පතිට්ඨං නාධිගච්ජාමි අප්ඣා ගාල්හො ව සාගරං"

"පුතීතාසමුත්පාද වර්ණතාව කියනු කැමති මම අද මහමුහුදට වැටුණු එකකු සේ පිහිටක් තො ලබමිය" යනු එහි තේරුම යි. තුිපිටක ධර්ම විෂයෙහි සුතිපුත බුද්ධියක් ඇත්තා වූ අර්ථකථාචාර්යයත් වහන්සේ එසේ කීයේ එහි ඇති දුෂ්කරත්වය නිසාම ය.

බුදුන් වහන්සේ විසින් මේ ගම්හීර ධර්මය ඒ ඒ ආකාරයෙන් දෙසූ කල්හි අවබෝධ කරන්නා වූ සත්ත්වයනට අනුරුප පරිදි සමහර සූතුයක දී මුල පටන් අග දක්වා ද, සමහර සූතුයක දී අග පටන් මුල දක්වා ද, සමහර සූතුයක දී ඒ දෙපරිද්දෙන්ම ද, සමහර සූතුයකදී තිුසන්ධියකින් හා රාශි සතරකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූතුයක දී සන්ධි දෙකකින් හා රාශි තුනකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූතුයක දී එක් සන්ධියකින් හා රාශි දෙකින් යුක්ත කොට ද, සමහර සූතුයක දී එක් සන්ධියකින් හා රාශි දෙකින් යුක්ත කොට ද දේශනය කළ සේක. නානා ආකාරයෙන් පටිච්චසමුප්පාදය දක්වා දේශිත සූතු බොහෝ ගණනක් නිදන වග්ග සංයුත්තකයෙහි ඇත්තේ ය. විභංගපාළියේ පටිච්චසමුප්පාද විභංගයෙහි අනේකාකාර පටිච්චසමුප්පාද දේශනා සිය ගණනෙකි. මෙසේ පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනය ද අනේකාකාර විචිතු බැවින් ගැඹුරු ය.

පුතිවේධ වශයෙන් ගැඹුරු බව මෙසේ දත යුතු. දෙනය වනාහි අනුමාන දොනය – පුනාක්ෂ දෙනයි දෙවැදැරුම් වේ. පුනාක්ෂ වශයෙන් දක්නා ලද්දට අනුව නො දක්නා ලද්ද ද තේරුම් ගන්නා දෙනය අනුමාන දෙනය යි. ගින්නේ දුම් නගින බව පුනාක්ෂ වශයෙන් දක්නා ලද්දකි. දුර දුමක් පෙනෙන කල්හි එහි ද ගින්නක් ඇතය යි දක්නා ලද්දට අනුව සිතා ගත හැකි ය. එය අනුමාන දෙනය යි. එය සමහර විට සකා ද වෙයි. සමහර විට අසතා ද වෙයි. ඇසින් දක්තාක් මෙන් ම ඇසට තො පෙනෙන දෙය ද තත්වාකාරයෙන් දැකිය හැකි දෙනය පුතාක්ෂ දෙනය යි. පුතිවේධය යි කියනුයේ ද ඒ පුතාකෂ දෙනයට ය. අනුමාන දෙනය වනාහි අදුරෙහි දී දුටු දෙයක් පිළිබඳව ඇති දැනුම වැනි ය. පුතිවේධ දෙනය සූය්‍යාත විශිෂ්ට දෙනය පියවි ඇසට නො පෙනෙන දෑ පෙන්වන කන්නාඩියක් වැනිය යි ද කිය යුතු ය. ඇසට හා අනුමාන දෙනයට හසු නො වන ඉතා අපුකට කරුණු දත හැක්කේ පුතිවේධය යි කියන විශිෂ්ට දෙනයෙනි.

සාමාතා දෙනයට හසු තො වන විශිෂ්ට දෙනයෙන් දකයුතු වූ අපුකට දේවලට ද **පුතිවේධ** යන නාමය කියනු ලැබේ. මෙම ගම්භීරභාව කථාවෙහි පුතිවේධ යන වචනයෙන් අදහස් කරනුයේ විශිෂ්ට දෙනයෙන් ම දකයුතු ස්වභාවයෝ ය.

පටිච්චසමුප්පාදයට අයත් වූ අවිදාහදි ධර්මයන් ගේ සාමානා ඥනයට හසු නොවන බොහෝ දුරවබෝධ ස්වභාවයෝ ඇත්තාහ. ඒවා ඉතා ගැඹුරු ය. පටිච්චසමුප්පාදයෙහි පුතිවේධ ගම්භීර භාවය නම් ඒ ස්වභාවයන් ගේ ගැඹුරු බව ය. ඒ ඒ පටිච්චසමුප්පාදංගයන්හි ඇති ගම්භීරත්වය විහංග අටුවාවෙහි දැක්වූ ආකාරය මෙසේ ය:

"අවිප්ජාය අ<del>කද්කදණා දස්සනසවවා සංපටිවේධට්ඨෝ ගම්හිරෝ</del>" තේරුම:-

අවිදාහව ගේ ඥනයට පුතිපක බව වූ නොදැනීමය, අරමුණුවල තත්ත්වාකාරය දැකීමට පුතිපක බව වූ නො දක්නා ස්වභාවය ය, චතුරායෳීසකාය දක්නට නො දී වසා ගෙන සිටින ස්වභාවය ය යන මේවා ගැඹුරු ය.

## "සංඛා**රානං අභිසංඛරණායුහනසරාගවිරාගට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)"

සංස්කාරයන්ගේ ස්කන්ධයන් ඇති කරන බව ය, පුාණසාතාදි වූ ද දනාදි වූ ද කුියා සිදු කරන බව ය, රාගයට අනුකූල බවය, රාගයට පුතිපකෂ බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

''විකද්කුණස්ස සූකද්කදත අවහාපාර අසංකන්ති පටිසන්ධි පාතුභාව**ට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)"

විඥනයාගේ ආක්ම ස්වභාවයෙන් හිස් බව ය, දැනගැනීම සුවදුක් විදීම භවයෙන් භවයට යාම යනාදිය පිළිබඳ වාාාපාරයක් තැති බව ය, තො ගොස් ම පුතිසත්ධිය ඇති වන බව ය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

"්තාමරූපස්ස ඒකුප්පාද විතිඛ්තෝගා විතිඛ්තෝ-**ගමනරුප්පනට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)"

තාමරූපයා ගේ එකට උපදතා බවය, අම්ශු ව පවත්තා බවය, මිශු ව පවත්තා බවය, තැමෙත බවය, විකාරයට පැමිණෙත බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

''සළායතනස්ස අධිපතිලෝකද්වාරබෙත්තවිසය විසිභාවට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

ෂඩායතනයා ගේ දර්ශනාදියෙහි අධිපති භාවය, ලෝක භාවය, ද්වාර භාවය ය, ක්ෂේකුභාවය ය, විෂය භාවය ය, විෂයීභාවය ය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

''එස්සස්ස ඵූසනසංඝට්ඨන සංගතිසන්නිපාතට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

අරමුණු ස්පර්ශ කරන බවය, අරමුණෙහි ගැටෙන බවය, වස්ත්වාරම්මණ චිත්තයන්ගේ එක් වන බවය, එක් තැනකට වැටෙන බවය යන මේ ස්පර්ශයා ගේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

''වේදනාය ආරම්මණරසානුභවනසුකදුක්ඛමජ්ඣත්තභාව නිජ්ජ් වේදයිතට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)"

වේදනාවගේ අරමුණ රසය වළඳන ස්වභාවය සුඛදු:ඛමධාාස්ථස්වභාවය ය, සත්ත්වයකු තො වී අරමුණු රස විදින ස්වභාවය ය යන මේවා ගැඹුරු ය.

''තණ්හාය අභිතන්දිතප්කෙටා්සාන සරිතාලතානදී තණ්හාසමුද්ද දූප්පූරණට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)"

Non-commercial distribution

තෘෂ්ණාවගේ අරමුණ හොද සැටියට ගත්තා බවය, ගිලගත්තාක් මෙත් තදිත් අයිති කර ගැනීම් වශයෙත් අරමුණ ගත්තා බවය, අරමුණුවලට යන බවය, අරමුණුවල වෙළෙත බැවිත් වැලක් වැති බවය, දිගට යන බැවිත් ගංගාවක් වැති බවය, තෘෂ්ණා සාගරයක් බවය, පිරවීම දුෂ්කර බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

## "උපාදනස්ස ආදනගහනාභිනිවේසපරාමාස දුරතික්ක -මනට්ඨෝ (ගම්භීරෝ)"

උපාදනයාගේ රූපාදිය තදිත් ගත්තා බවය, කැමතිවීම් මාතුයෙත් ගත්තා බවය, තිකා සුඛ ශුභාදි වශයෙත් සලකා ඒ ඒ ආරම්මණයට බැස ගත්තා බවය, තිකාාදි වශයෙත් වරදවා ගත්තා බවය, ඉක්මවීමට දුෂ්කර බවය යත මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

## "හවස්ස ආයුහතාභිසංඛරණ යෝනිගතිගිති නිවාසේසු බිපනට්ඨෝ (ගම්හීරෝ)"

හවයාගේ දනාදි කිුියා සිදුකරන බවය, ස්කන්ධයන් ඇති කරන බවය, යෝති ගති ධීති නිවාසයන්හි බහාලන බවය යන ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

## "ජාතියා ජාති සඤ්ජාති ඔක්කන්ති තිබබත්ති පාතුභාවට්ඨෝ. (ගම්භීරෝ)"

ජාතියගේ අපරිපූර්ණක්වයෙන් උපදතා බවය, පරිපූර්ණක්වයෙන් උපදතා බවය, පුවේශ වන්නාක් මෙන් උපදතා බවය, පහළවීම් වශයෙන් උපදතා බවය, ස්කන්ධයන් පහළ වන බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

# **්ප්රාමරණස්ස බයවයභේදවිපරිණාමට්ඨෝ** (ගම්භීරෝ)"

ජරාමරණයා ගේ අඩුවන බවය, නැති වන බවය, බිදෙන බවය, අන් ආකාරයකට පැමිණෙන බවය යන මේ ස්වභාවයෝ ගැඹුරු ය.

## පටිච්චසමූප්පාදයේ නය සතර

ඒකත්ත නයය, නාතත්ත නයය, අවාාාපාර නයය, එවංධම්මතා නයයයි අර්ථ නයය සතරෙක් වේ. හව චකුය පිළිබඳ මතා දැනුම ඇති වනුයේ ඒ නය සතර ද මැනවින් තේරුම් ගත් කල්හි ය.

#### ඒකත්ත නය.

සහලෙන් බත ඇති වේ. සහල කෑමට නුසුදුසු කද දෙයකි. බත කෑමට සුදුසු මෘදු දෙයකි. සහල හා බත ල**කුෂණ** වශයෙන් එකිනෙකට ඉතා වෙනස් ය. එකිනෙකට වෙනස් වූ සහල හා බත දෙකක් ද? එකක් ද? යනු විසදා ගත යුත්තකි. බතෙහි සහල් ලකුණයත් සහල්වල බතේ ලකුණයත් නැති බැවින් ඒ දෙක එකකැ යි තො කිය හැකි ය. ඉදින් ඒ දෙක දෙකක් ම ය යි ගත හොත් සහල් හිමියාට බත අහිමි වීමෙන් අවුලක් වේ. එබඳු අවුලක් නො වන්නට නම් සහල හා බත ඒකත්වයෙන් ද පිළිගත යුතු ය. ඒ ඒකත්වය නම් පරම්පරා සම්බන්ධය යි. එමෙන් අවිදාහවේන් හටගත්තා සංස්කාරය අව්දාාවට ඉතා වෙනස් වූ අනා ධර්මයකි. සංස්කාරයෙන් හටගන්නා විඥනය අවිදාාා සංස්කාර දෙකටම ලක්ෂණ වශයෙන් වෙනස් වූ ධර්මයෙකි. එහෙත් එක ම පරම්පරාවකට අයත් වීම් වශයෙන් ඒවායේ ඒකත්වයක් ද ඇත්තේ ය.

පටිච්චසමුප්පාදයේ **ජකත්තනය** ය යි කියනුයේ ඒ ඒකත්වයට ය. මේ එකත්තනය මැනවින් දත් කල්හි "මැරෙන්නේ අනෙකෙක, උපදින්නේ අනෙකෙක, පින් පව් කරන්නේ අනෙකෙක, සුවදුක් විදින්නේ අනෙකෙකැ"යි ගන්නා වූ **උච්ජේද දෘෂ්ටිය** දුරු වේ. ඒකත්තනය වරදවා තේරුම් ගත් කල්හි ලකුෂණ වශයෙන් එකිනෙකට වෙනස් වූ අවිදාහදි ධර්ම සමූහය එක් කොට එක් දෙයක් සැටියට හෙවත් එක් සත්ත්වයකු සැටියට ගෙන **"සෝ කරෝනි සෝ පටිසංවේදේති**" යතාදීන් දැක්වෙන පින් පව් කරන තැනැත්තා ම සුව දුක් විදින්නේ ය, මේ සත්ත්වයා ම පරලොව යන්නේ ය යි **ශාශ්වත දෘෂ්ටීය** ගනී.

Non-commercial distribution

#### නානත්ත නය

අවිදාහදි ධර්ම සමූහය ඒකත්වයෙන් දත යුතුවාක් මෙන් ම තානත්වයෙන් ද දත යුතු ය. එක් දෙයක් එක් සත්ත්වයකු එක් පුද්ගලයකු වශයෙන් පෙනෙන සේ සන්තති පුඥප්තියෙන් වැසී තිබෙන මේ ධර්ම සමූහය හේතු ඵල වශයෙන් හා ඒ ඒ ධර්මයට අයත් ලක්ෂණයන්ගේ වශයෙන් ද කාල වශයෙන් ද වෙන් වෙන් වූ ධර්මයන් ගේ සමූහයකි. අවිදාහදීන් ගේ ඒ තානත්වය හෙවත් ධර්ම බොහෝ ගණනක් බව පටිච්චසමුප්පාදයාගේ නානත්ත නයයි.

මෙය මනාකොට දක්තා තැතැත්තා හට පරණ පරණ වූ සංස්කාරයත් ගේ බිදී යාම හා අලුත් අලුත් සංස්කාරයත් පහළ වන බවත් අවබෝධ වීමෙන් හවයෙන් හවයට යෙමින් සුව දුක් විදින සත්ත්වයකු ඇතය යි ගත්තා ශාශ්වත දෘෂ්ටිය දුරු වේ. වරදවා ගත් තැතැත්තා එක සත්තානයකට අයත් ධර්මයන් වෙන් වෙන් වූ සත්තානයන්ට අයත් ධර්ම සේ පමණ ඉක්මවා තානත්වයෙන් ගෙන අනෙකෙක් මැරෙන්නේ ය, අනෙකෙක් උපදින්නේ ය. අනෙකෙක් කර්ම කරන්නේ ය, අනෙකෙක් සුව දුක් විදින්නේ යයි උච්ජේද දෘෂ්ටිය ගතී.

### අවෘපාර නය

සංස්කාරාදි ඵල ධර්මන් ඇති වීමට අව්දාහදි හේතු ධර්මයන් පුතාය වෙතත්, සංස්කාරාදිය ඉපදවීමේ උත්සාහයක් හෝ ඕතෑ කමක් අව්දාහදියට තැත. අව්දාහදි හේතූන් ගේ ඵල ඇති කිරීමේ උත්සාහයක් තැති බව අවාහපාර නය යි. මෙය මතා කොට දුටු කල්හි කර්ම කරන්නා වූ කෙනකු තැති බව හා ජාතියෙන් ජාතියට හවයෙන් හවයට යන්නකු නැති බව ද වේදනාව හැර සුව දුක් විදින්නකු තැති බව ද අවබෝධ වී ආත්මය පිත් පව් කරන්නේ ය, ආත්මය හවයෙන් හවයට යන්නේ ය, ආත්මය සුව දුක් විදින්නේ ය යන ආත්ම දෘෂ්ටිය දුරුවේ.

අවාහපාර තය වරදවා ගත් තැනැත්තේ කිසිවෙකු ගේ විධානයක් නැති ව, ගින්න උඩ බලා යන්නාක් මෙන් ද, සුළභ සරසට යන්නාක් මෙන් ද, ගං - හෝ මුහුදු බලා ගලන්නාක් මෙන්  $Non-commercial \ distribution$ 

ද, සියල්ල ඉබේ ම සිදු වන්නේ ය. කෙනකු ගේ කිුයාවකින් සිදුවන කිසිවක් නැත ය යි පවින් වැළකීමෙන් හා පින් කිරීමෙන් ද වන ඵලයක් නැතය යන **අතුය දෘෂ්ටිය** ගන්නේ ය.

#### එවං ධම්මතා නය

සංස්කාරාදි ඵල ඉපදවීමේ උත්සාහයක් අවිදාහාදි හේතු ධර්මයත් කෙරෙහි තැත ද, අඹගසිත් කොස් ගෙඩි පොල් ගෙඩි තුපදවා අඹ ගෙඩි ම උපදවත්තාක් මෙත් ද, පොල්ගස අඹගෙඩි කොස්ගෙඩි තූපදවා පොල් ගෙඩි ම උපදවත්තාක් මෙත් ද, සහල වැලි හෝ සූකිරි හෝ තූපදවා බත ම උපදවත්තාක් මෙත් ද, අවිදාහාදි ධර්මයෝ තියමයක් තැති යම්කිසි ඵලයක් ඇති තො කොට ඒ ඒ හේතු ධර්මයට අනුකූල වූ පරිදි සංස්කාරාදි ඵලයත් ම උපදවති. අවිදාහාදීත් ගේ ඒ හේතුවට අනුකූල ඵලය ම උපදවත බව පටිච්චසමුප්පාදයේ එවංධම්මතා තය යි.

මේ නයය මතා කොට දක්තා තැතැත්තේ සියල්ලෙත් ම සියල්ල ම තො හට ගත්තේ වී නමුත් තලවලින් තෙල් ද සහලෙත් බත් ද දෙනගෙන් කිරි ද උක්දඩුයෙන් පැණි ද හටගත්තාක් මෙත් පුතායට අනුරූප ඵලය හටගත්තා බව අවබෝධ කර ගැනීමෙන් කිසිවකින් කිසිවක් තො හටගත්තේය යන අහේතුක දෘෂ්ටිය දුර ලත්තේ ය. "කුියාවෙත් සිදුවන ඵලයක් තැති බැවිත් පවිත් වැළකීමෙන් හෝ පිත් කිරීමෙන් ද වැඩක් තැතය යි" ගත්තා වූ අතුය දෘෂ්ටිය ද දුර ලත්තේ ය.

එවං ධම්මතා නය නො දක්නා තැනැත්තේ එක් දෙයකින් එයට වෙනස් වූ අන් දෙයක් ඇති වෙත හොත් වැල්ලෙන් තෙල් ද උක්දඩුයෙන් කිරි ද කොසඹ රුකින් පැණිද ඇති නො වන්නේ මන් දැ යි පුශ්න කරමින් කිසිවකින් කිසිවක් ඇති නො වන්නේ ය යන **අහේතුක දෘෂ්ටිය** ද ගනී. අන්කිසි හේතුවක් නැත ද තලවලින් තෙල් ද දෙනගෙන් කිරි ද ශුකුශුෝණිතයෙන් ශරීරය ද ඇතිවන්නාක් මෙන් නියමය වූ පරිදි සියල්ල ඉබේ ම සිදුවේ ය යන **නියනිවාදය** ද ගන්නේ ය.

> අනුලෝම පුතිතෳසමුත්පාද විස්තරය මෙතෙකින් අවසන් කරන ලදී. Non-commercial distribution

# පුනිලෝම පුතීතෳයමුත්පාදය හෙවත්

## සංසාර චකුයාගේ නිරෝධය

අව්ප්ජායත්වේව අසේසව්රාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ සංඛාර නිරෝධා විසද්සදාණ නිරෝධෝ, විසද්සදාණ නිරෝධා නාමරූප නිරෝධෝ, නාමරූප නිරෝධා සළායතන නිරෝධෝ, සළායතන නිරෝධා එස්ස නිරෝධෝ එස්ස නිරෝධා වේදනා නිරෝධෝ, වේදනා නිරෝධා තණ්හා නිරෝධෝ, තණ්හා නිරෝධා ලපාදන නිරෝධෝ, ලපාදන නිරෝධා හව නිරෝධෝ,

ජාති නිරෝධා - ජරාමරණ ෙසෝකපරිදේවදුක්ඛ දෝමනස්සුපායාසා නිරුජ්ඣන්ති.

**ඒවමේතස්ස කේවලස්ස දූක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධෝ හෝනි**.

මේ පුතිලෝම පුතීතෳසමුත්පාද දේශතා පාළිය ය.

#### තේරුම:-

ලෝකෝත්තර මාගීඥන සංඛ්‍යාත විද්‍යාව කරණ කොට ගෙන අවිද්‍යාවගේ තිරවශේෂ තිරෝධයෙන් සංස්කාර තිරෝධය වේ.

සංස්කාර තිරෝධයෙන් පුතිසන්ධි විඥනයේ තිරෝධය වේ.

පුතිසන්ධි විඥන නිරෝධයෙන් නාමරූප නිරෝධය වේ.

නාමරූප නිරෝධයෙන් චක්ඛායතනාදි ආයතන සයේ නිරෝධය වේ.

ආයතන සයේ නිරෝධයෙන් චක්ඛුසම්එස්සාදි එස්ස සයේ නිරෝධය වේ. එස්ස නිරෝධයෙන් චක්බුසම්එස්සජ වේදනාදි වේදනා සයේ නිරෝධය වේ.

වේදතා සයේ තිරෝධයෙන් රූප තණ්හා සයේ තිරෝධය වේ.

තණිනා සයේ නිරෝධයෙන් උපාදනයන් ගේ නිරෝධය වේ.

උපාදන නිරෝධයෙන් කම්භවය උපපත්තිභවය යන භවයන්ගේ නිරෝධය වේ.

භවයන්ගේ නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය හෙවත් නැවත ඉපදීමේ නිරෝධය වේ.

ජාති තිරෝධයෙන් ජරාමරණශෝකපරිදේව දුඃඛදෞර්මනසා> උපායාසයෝ නො වෙත්.

මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ තිරෝධය වේ.

"අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා" යනාදි දේශනය අනුලෝම පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. "අවිජ්ජායක්වේව අසේසවිරාග නිරෝධා සංඛාරනිරොධෝ" යනාදි දේශනය පටිලෝම පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. අනුලෝම පටිච්චසමුප්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන්නේ සංසාරචකුය ය. ඒ සංසාර චකුයට ද පටිච්චසමුප්පාද යන නම කියනු ලැබේ. පුතිලෝම පුතීතා සමුක්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන්නේ සංසාරචකුයාගේ නිරෝධය වූ නිර්වාණය ය.

නිරෝධය යන වචනය ඇසෙන කල්හි සාමානා ජනයාගේ සිතට දැනෙන තිරෝධය අනෙකකි, පුතිලෝම පුතීතාාසමුත්පාද දේශනයෙන් දැක්වෙන තිරෝධය ඉතා ගැඹුරු කරුණෙකි. එය තේරුම් ගත හැකිවීම පිණිස තිරෝධය යන වචනයෙන් කියැවෙන අර්ථ දෙක හෙවත් තිරෝධ දෙක පළමුවෙන් දත යුතුය.

### ද්විවිධ නිරෝධය.

යමකට ගැසූ කල්හි ඇතිවන හඩ සැණෙකින් ම නැති වන්නාක් මෙන්, අහසෙහි හටගන්නා විදුලිය සැණෙකින් නැතිවන්නාක් මෙන්, උපදින උපදින සංස්කාර සියල්ල කිසිවක් ඉතිරි නො වන පරිදි ඒ ඒ වේලාවේදී ම අභාවපුාප්ත වේ. එය සකල සංස්කාරයන්ගේ ම ස්වභාවය ය. උපදින සංස්කාරයන් ගේ ඒ අභාවපුාප්තියට හෙවත් තැති වී යාමට ද තිරෝධ ය යි කියනු ලැබේ. තිරෝධ යන වචනය ඇසෙන කල්හි සාමානා ජනයාගේ සිතට එත්තේ ඒ ඇති වූ සංස්කාරයත් ගේ තැති වී යාම ය. ඇති වූ සංස්කාරයත්ගේ තැති වී යාම පිළිබඳ අභාව මාතුය ය. එය සිස් බවකි. එහි කිසි වටිතාකමක් ඇති ගුණ විශේෂයක් තැත්තේ ය.

උපදින සෑම අවිදාහවක් ම එකෙණෙහිම නිරුද්ධ වන්නේ ය, සෑම සංස්කාරයක් ම - සෑම විඤ්ඤණයක්ම - සෑම නාමයක් ම - සෑම රූපයක් ම ඒ මොහොතේදීම නිරුද්ධ වන්නේ ය. අවිදාහදීන් ගේ ඒ නිරෝධය ස්වාභාවික නිරෝධය ය. එයට ක්ෂණික නිරෝධය යි ද කියනු ලැබේ. සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයන් ක්ෂණික නිරෝධයයන් කොතෙක් නිරුද්ධ වුවත් අලුත් අලුත් ධර්ම ඉදිරියට ඇතිවීම් වශයෙන් සංසාරචකුයාගේ කරකැවීම සිදු වෙනවා මිස නැවතීමක් නො වේ. සංසාරචකුයා ගේ නැවැත්ම වන්නේ ඉදිරියට ඇතිවිය හැකි අවිදාහ සංස්කාරාදි හේතුඵල ධර්මයන් ගේ ඇති නොවීමෙනි.

පුතිලෝම පුතීතාසමුත්පාද දේශනයෙහි තිරෝධ යනුවෙන් දැක්වෙන්නේ සත්ත්වයාගේ සත්තානයෙහි ඇති වූ අවිදාාදීන්ගේ ක්ෂණික තිරෝධය තොව, එතෙක් ඇති තො වූ මතු ඇතිවිය හැකිව තිබෙන්නා වූ අවිදාා සංස්කාරාදීන්ගේ මතු කවර කලෙකවත් නූපදනා ස්වභාවය ය. එයට අනුත්පාද තිරෝධය යි කියනු ලැබේ. ක්ෂණික තිරෝධ - අනුත්පාද තිරෝධ දෙක්හි වෙනස සිත්හි තබා ගෙන ම මේ ධර්මය ගැන කල්පනා කරත්වා.

සංසාර වකුය සිඳ දුක්ඛස්කත්ධයෙන් මිදී තිවත් සුවය ලබනු කැමැතියන්හට ඒ සඳහා කරන්නට ඇත්තේ එකම දෙයකි. එනම් අවිදාහව නැති කිරීමය. යම් පුතිපත්තියකින් අවිදාහව නැති වේ නම් ඒ පුතිපත්තිය පිරීමය. අවිදාහ නිරෝධය වුවහොත් සංස්කාරාදි සකල පුතීතාසමුත්පාදංගයන්ගේ ම නිරෝධය සිද්ධය. අවිදාහ සංස්කාරාදීන් පිළිබඳ වෙන් වෙන් වූ නිරෝධ, වාවහාරයෙහි ඇති මුත් ධර්ම වශයෙන් නොලැබේ. සංසාර චකුයෙහි අව්දාහව නිසා එයට පසු ව සංස්කාරය ඇති වේ. සංස්කාරය නිසා එයට පසුව වික්ඤාණය ඇති වේ. වික්ඤාණය නිසා එයට පසුව නාමරූප ඇති වේ. පළමුවෙන් අව්දාහව නිරුද්ධ-වීම නිසා ඊට පසු සංස්කාර නිරුද්ධ වීමය, සංස්කාර නිරුද්ධ වීම ඊට පසු වික්ඤාණ නිරුද්ධ වීමය කියා, නිරුද්ධවීමේ පටිපාටියක් නැත්තේ ය. නිරුද්ධ වීමේ පටිපාටිය ලැබෙන්නේ කීමට පමණය.

උපත් අවිදාහදි ධර්මයන්හි එකිනෙකට වෙන් බවක් ඇත්තේ ය. වෙන් ව ලැබෙන්නා වූ ඒ ධර්මයන් ගේ උත්පාද - නිරෝධ ද වෙන් වෙන් වශයෙන් ලැබෙන්නේ ය. පුතිලෝම පුතීකාසමුත්පාද දේශනයේ දැක්වෙන අවිදාහදීන්ගේ අනුත්පාද නිරෝධය එතෙක් නූපන් ධර්මයන් පිළිබඳ වූ නිරෝධයෙකි. නූපන්නා වූ අවිදාහදි ධර්ම එකිනෙක වෙන් ව ඇත්තාහු නො වෙති. ඒ අවිදාහදිය පවා වෙන් වෙන් ව නො ලැබෙන කල්හි ඒවා පිළිබඳ එකිනෙකට වෙන් වූ නිරෝධ බොහෝ ගණනක් කෙසේ ලැබිය හැකි ද? නොලැබේම ය. අවිදාහ නිරෝධය වෙතොත් ඒ සමග එකට බැඳී සංස්කාරාදීන් ගේ නිරෝධය ද වේ. අවිදාහ නිරෝධය අතිකක් ය, සංස්කාර නිරෝධය අතිකක් ය, විඤ්ඤාණ නිරෝධය අනිකක්ය කියා වෙන් බවක් නො ලැබේ.

අඹ ඇටය නිසා අඹ ගස ඇති වේ. අඹ ගස නිසා අඹ මල ඇති වේ. අඹ මල නිසා අඹ ගෙඩිය ඇති වේ. අඹ ගෙඩිය නිසා නැවත අඹ ඇටය නිසා නැවත අඹ ගසක් ඇති වේ. මෙසේ අඹ ගස් පරම්පරාව නො සිදී පවතී. ගින්නෙන් දවා අඹ ඇටය අඑකර දැමුව හොත් අඹ ඇටය නැති වනු සමග ම ඒ අඹ ඇටයේ පරම්පරාවෙහි මතු ඇතිවිය හැකි අඹගස් අඹ මල් අඹ ගෙඩි අඹ ඇට හා පසුව ඇතිවිය හැකි අඹ ගස් පරම්පරාව ද නැති වන්නේ ය.

පළමු අඹ ඇටයේ පරම්පරාවෙහි අඹ ගස් - අඹ මල් - අඹ ගෙඩි - අඹ ඇට ආදියේ ඇතිවීම වෙන වෙනම සිදුවන්නාක් මෙන් අඹ ඇටය නැතිවූ කල්හි අඹගස් - අඹමල් ආදියේ නැතිවීම වෙන වෙන ම සිදුවන්නේ නො වේ. අඹ ඇටයේ නැතිවීමට ඇතුළත්ව, අඹ ඇටයේ නැතිවීම හා එකම නැතිවීමක් වශයෙන් ම අඹ Non-commercial distribution

පරම්පරාවේ නැතිවීම සිදු වේ. එමෙන්ම මේ සංස්කාර චකුයේ සංසාර විඥනාදි සකල පුතීතාසමුත්පාදංගයන් ගේ ම නිරෝධය, අවිදාා නිරෝධයටම ඇතුළත් ව එකම නිරෝධයක් වශයෙන් ම වන බව දත යුතු ය.

මේ අනුක්පාද නිරෝධය වනාහි ඒ ඒ සංස්කාරයන්ගේ අභාවපුාප්ති මාතුය වූ සිස් බව නොව, ශාන්ත සුඛස්වභාවයෙන් විදාාමාන එක්තුරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ජරා - මර්ණ - ශෝක -පරිදේවාදි දුඃඛස්කන්ධයෙන් මිදීමට ඇත්තා වූ එකම පිහිට මේ තිරෝධ ස්වභාවය ය. බුද්ධාදි මහෝත්තමයන් වර්ණනා කරන ලෝකෝත්තර නිර්වාණ ධාතුව ද මේ අනුත්පාද නිරෝධයම ය. එය සාමාතාෳ ජනයාට ලෙහෙසියෙන් දත නො හෙන පරම සූක්ෂම පරම ගම්භීර ධර්මයකි. සාමානා ජනයාට දැනෙන සාමානා ජනයාගේ සිත්වලට ලෙහෙසියෙන් හසුවන, ලෝකයට අයත් සකල සංස්කාරයෝ ම ඒ ඒ දෙය ඇතිවීමට තිසි හේතුත් තිසා උපදිත්තෝ ය. උපදිත සියල්ලට ම දිරීම හා බිදීමක් ඇත්තේ ය. මේ අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත තිර්වාණ ධාතුව යම් කිසි හේතුවකින් පුතායකින් ඇතිවත්තක් තො වේ. එය හටගැනීමක් තැතිව ම ඇති ධර්මයකි. හට ගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ ඒ නිරෝධ ස්වභාවයෙහි දිරීමක් බිදීමක් ද නැත්තේ ය. එය වෙනසක් නො වී සෑම කල්හි එක ලෙසින් ම පවත්තා ධර්මයකි. මේ තිර්වාණ ධාතුව ඒකාත්තයෙන් ඇතත් සිතට හසු කර ගත හැකි රූ සටහනක් එහි නැත්තේ ය.

මේසය -පුටුව - ගෙය යනාදි වචන ඇසෙන කල්හි අසන්නහුගේ සිතට මේස - පුටු ආදියේ රූ සටහන් හසුවන්නේ ය. එයින් ඒ වචනවලින් කියැවෙන අර්ථය අසන්නාට හොඳින් දැනෙන්නේ ය. නිරෝධය - නිවන යනාදි වචන ඇසෙන කල්හි අසන්නාගේ සිතට එන සටහනක් ඒ නිවනෙහි නැති බැවින්, ඒ වචන ඇසෙන කල්හි සාමානා ජනයාගේ සිත්වලට හසුවන තරමේ ඖදරික දෙයක් නිවනෙහි නැති බැවින්, ඔවුනට දැනෙන්නේ ඒ නිවන කිසි වටිනා කමක් නැති සිස් බවක් සේ ය. බිය විය යුත්තක් සේ ය. ඒ නිරෝධ ස්වභාවය වටිනාකම පමණ කළ නො හෙන මහා සුඛයක් බව තේරුම් ගත හැකි වීමට සුඛය පිළිබඳ දැනීමක් ඇතිකර ගත යුතු ය.

## ද්විවිධ සුඛය

වේදයිතසුබය - විමුක්තිසුබය කියා සැප දෙවර්ගයක් ඇත්තේ ය. ඇසට හොඳ දේවල් දැකීමෙන් ද, කනට මිහිරි හඩ ඇසීමෙන් ද, නාසයට මිහිරි ගන්ධයන් ආසුාණය කිරීමෙන් ද, දිවට හොඳ බොජුන් වැළදීමෙන් ද, කයට හොඳ පහස් ලැබීමෙන් ද සිතට හොඳ මිලමුදල් - තනතුරු - ගරුනම්බු ආදිය ලැබීමෙන් ද ඇතිවන සොම්නස: ජුීති සහිත ආශ්වාදය වේදයිතසුබ නම් වේ. පැමිණ ඇත්තා වූ ද, මතු ඇති විය හැකි වූ ද, දුක්වලින් කරදරවලින් විපත්වලින් මිදීම විමුක්තිසුබ නම් වේ. නිදහස් සුවය යනු එයට නමෙකි.

වේදයිතසුබ - විමුක්තිසුබය යන මේ දෙකින් වේදයිත සුබය හෙවත් විදින සැපය සුළු කලක් මිස බොහෝ කලක් පවත්නක් නො වේ. හොද දේවල් බැලීමෙන් වන සුවය පවත්නේ බලා සිටින තෙක් පමණෙකි. ඉන් පසු ඒ සුවය නැත. එයින් මදකුදු ඉතිරි වන්නේ නැත. මිහිරි හඬ ඇසීමෙන් වන සුවය පවත්නේත් එය අසමින් සිටිනා තෙක් පමණෙකි. සුවද ආසුාණය කිරීමේ සුවය පවත්නේ ආසුාණය කරමින් ඉන්නා තෙක් ය. මිහිරි බොජුන් වැළඳීමේ සුවය පවත්නේ වළදමින් ඉන්නා තෙක් ය. කයට හොද දේ සැපයීමෙන් වන සුවය පවත්නේ පහස ලබමින් ඉන්නා තෙක් ය. සිතට හොද දේවලින් ලැබෙන සුවය පවත්නේත් ඒවා සිහිකරමින් ඉන්නා තෙක් ය. ඒ සුවවලින් පසුවට ඉතිරිවන කිසිවක් නැත්තේ ය.

තිත්දෙහි දී පෙතෙත සිහිත බළු වූ මද වේලාවක් පවත්තා වූ ඒ සැපවල එතරම් වටිතා කමක් උසස් කමක් තැත. හොඳය යි සලකත දේ බැලීම් ආදියෙත් ලබන සුවය තො ලැබුයේ ද ඉන් අමාරුවක් තැත. පැමිණ ඇති දුකක් සත්සිඳවා තො ගෙත දිගට ම එය විඳීම තම් ඉතා අමාරු කරුණෙකි. එබැවිත් පැමිණ ඇති දුක තිවා ගැනීමට - තැතිකර ගැනීමට පැමිණ ඇති දුකිත් තිදහස් වීමට හැකිතාක් උත්සාහ කළ යුතු ය.

දුකින් මිදීමේ සැපය කොතෙක් උත්සාහ කොට වුව ද කොතෙක් වියදම් කොට වුව ද ලබාගත යුතු ම ය. ඒ දුකින් මිදීමේ සුවය වේදයිත සුබය දෝ ක්ෂණික සුබයක් නොවේ. නිවී ගියා වූ සංසිදී ගියා වූ දුක නැවත එනතුරු ඒ සුවය පතන්නේ ය. සන්සිදුනා වූ දුක නැවත කිසි කලෙක නො එන සේම සන්සිදී ගියේ නම්, ඒ විමුක්ති සුඛය සැම කල්හි ම පවත්නේ ය. දීඹ් කාලයක් පවත්නා බැවිත් විමුක්ති සුඛය බොහෝ අගනේ ය. එහි පුමාණයත් අගයත් ගණන් ගත යුත්තේ සන්සිදෙන්නා වූ දුක්වල පුමාණය අනුව ය. කුඩා දුකක් නිවීමේ සුවය කුඩාය යි කිය යුතු ය. මහත් දුකක් සන්සිදීමේ සුවය මහත්ය යි කිය යුතු ය. කුඩා දුකක් සන්සීමේ සුවය මදක් අගනා බවත්, දීර්ඝ කාලයක් පැවතිය හැකි මහත් දුකක නිවීම් සැපය බොහෝ අගනා බවත් කිය යුතු ය.

හිසරදය එතරම් මහත් දුකක් තොවේ. එහෙත් දීර්ඝ කාලයක් පැවතිය හැකි තද හිසරදයක් ඇති තැතැත්තා සුළු වියදමකින් එය සුවකර ගත නොහැකි වුව හොත් ඒ සඳහා දහසක් වුව ද වියදම් කරන්නේ ය. රෝගියා ධනවතෙක් නම් එය සුවවනතුරු දසදහසක් වුවත් ඊටත් වැඩි ගණනක් වුවත් වියදම් කරන්නේ ය. "හිසරදයේ සුවය එතරම් වටිතා එකක් තො වේය" කියා ධනය ඉතුරු කර ගෙන හිසරදය වූ දුක විළිමින් තො වෙහෙසෙන්නේ ය. හිසරදයක සන්සිදීම වූ විමුක්ති සුඛයක එපමණ වටිනා කමක් නැති නම් රෝගීහු එය ලබනු පිණිස එපමණ ධනයක් වියදම් නො කරන්නාහ. වියදම් කරන්නේ ඒ සුවය වටිනා දෙයක් නිසා ය.

මරණයට හසුවිය හැකි - මැරෙන්නට සිදුවිය හැකි කරුණක් පැමිණි කල්හි, ලක්ෂයක් හෝ කෝටියක් වියදම් නො කළ හොත් ඒ මරණයෙන් නො ගැලවිය හැකි නම්, ඒ පුද්ගලයාත් ධනවතෙක් නම් මරණයෙන් නිදහස් වීම සඳහා ලක්ෂයක් වුවද වියදම් කරන්නේ ය. කෝටියක් වුව ද වියදම් කරන්නේ ය. එපමණ ධනයක් ඒ සඳහා වැය කරන්නේ මරණයෙන් මිදීම වූ විමුක්ති සුඛය ලක්ෂයක් කෝටියක් පමණ වටිනා නිසා ය.

ඉදින් රජකෙනෙකුට මැරෙන්නට සිදුවී ඇති විටෙක රාජාය පරිතාාග කළහොත් එයින් මිදිය හැකි වේ නම්, ඒ රජ රාජාය පරිතාාග කොට මරණයෙන් නිදහස ලබන්නේ ය. එසේ කරන්නේ ඒ මරණ විමුක්තිය රාජාය තරම් වටිනා බැවිනි. සක්ත්වයා නිවනට නො පැමිණ සසර සැරිසරතහොත් ඔහුට අනාගතයෙහි මරණයට පැමිණෙනන්ට සිදුවන වාර ලක්ෂයක් ද නොවේ. කෝටියක් පුකෝටියක් ද නො වේ. පුමාණ කළ නොහෙන වාර සංඛාාවක් ඔහුට මැරෙන්නට සිදු වේ. එක හවයක දී ලබන්නට වන එක මරණයකින් තාවකාලික වශයෙන් මිදීමේ සුවය ම ලක්ෂයක් වුව ද, කෝටියක් පමණ වුව ද රාජාායක් පමණ වුව ද වටිනා කල්හි අනාගතයෙහි පැමිණිය හැකි අපුමාණ මරණයන් ගෙන් නිදහස වූ ලෝකෝත්තර නිර්වාණ සංඛාාත මහා විමුක්ති සුඛයේ අගය කෙසේ පුමාණ කළ හැකි වේ ද? නො හැකි වේම ය.

නිවනට නො පැමිණ සසර සැරිසරන හොත් එක් පුද්ගලයකුට අනාගතයෙහි ලබන්නට සිදුවන්නේ මරණ දුක පමණක් නො වේ. ඔහුට අනාගතයෙහිදී පුමාණ නො කළහැකි තරමටම බොහෝ වූ ජාතිවලදී පොලුවලින්, ගල්වලින්, පිහියාවලින්, කඩුවලින්, කැති - මන්නා - වෑ - පොරෝ - උදලුවලින් පහර කෑමේ දුක් ද ලැබෙන්නේ ය. සොරසතුරන් විසින් ධනය පැහැර ගැනීමේ දුක් ද, දූ - දරුවන් පැහැර ගැනීමේ දුක් ද, බලයෙන් අල්ලාගෙන දිවි ඇතිතාක් වැඩ ගැනීමේ දුක් ද, සිරගෙවල ලෑමේ දුක් ද, දෙතිස්වධ ලැබීමේ දුක් ද, සර්පයන් විසින් දෂ්ට කරනු ලැබීමේ දුක් ද, කඩුවේගන් - පරංගි - ලාදුරු - වණ - පිළිකා - අපස්මාර - කාශ - ශ්වාස - වමන - අතීසාරාදි අනේක රෝගයන් ඇතිවීමේ දුක් ද, ජරා දුක් ද ඇති වන්නේ ය.

ගව ව, අශ්ව ව, ඇත්ව උපදතා අවස්ථාවලදී, තළ තළා කෙව්ටි ආදියෙන් ඇණ ඇණ වැඩගැනීමේ දුක් ද, දුබල කිරිසන්ව උපදතා කාලවලදී බලවක් සකුන් විසින් අල්ලාගෙන හඬව හඬවා කැබලි කැබලි කඩා කනු ලැබීමේ දුක් ද, පණ තිබියදීම ගිල දමනු ලැබීමේ දුක් ද, මිනිසුන් විසින් ගින්නේ දවනු ලැබීමේ දුක් ද, ආහාරපාන නො ලබා වියළී මියයන්නට වීමේ දුක් ද, රෝගාකුරව දුබලව ඇදවැටුණු අවස්ථාවලදී කපුටත් විසින් ඇස් ආදියට කොටනු ලැබීමේ දුක් ද, වණ සෑදී පණුවත් කැමේ දුක් ද, පේකව ඉපිද සා පිපාසයෙන් පෙළීමේ දුක් ද, තරකවල ඉපිද ගින්නෙන් දැවීමේ දුක් ද, ලොහොදිය බොන්නට ලොහොගුලි ගිලින්නට වීමේ දුක් ද, කවත් මෙහි නො කී බොහෝ දුක් ද විදින්නට සිදු වන්නේ ය. සංසාරචකුයට අයත් අවිදාහාදීන් ගේ

අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාහත ලෝකොත්තර නිර්වාණය වනාහි ඒ සකල දුඃඛයන් පිළිබඳ වූ විමුක්ති සුඛය ය. ඒ සියලු ම දුක්වල නිවීම් සුවය ය. එහි අගය කෙසේ පුමාණ කළ හැකි ද? නො හැක්කේ ම ය.

ඇතැමෙක්, "අව්දාහ සංස්කාරාදීන්ගේ මේ අනුත්පාද නිරෝධය යම්කිසි පරමාර්ථ ධර්මයක් හෝ සුබස්වභාවයක් තො වේ ය. ක්ෂණික නිරෝධය බදු හිස් බවක් ය, හිස් බවෙහි කිසි උසස් බවක් වටිනා කමක් නැතය" යි සිතා අනුත්පාද නිරෝධය වරදවා තේරුම් ගෙන අමුතු නිවත් පවසති. බුදුරජාණත් වහන්සේ විසින් දේශිත සිය ගණන් සූතුධර්මවලින් පෙනෙන්නේ අව්දාහදීන් ගේ නිරෝධය ම නිර්වාණය බව ය. නිදනවග්ග සංයුක්තයේ දුබවර්ගයේ පළමුවත සූතුය දේශනා කිරීමේදී තථාගතයන් වහන්සේ හිකුමූත්ගෙන් එකින් එක පටිච්චසමුප්පාදංගයන් ගේ නිරෝධය විචාරා, ඒ හිකුමූන් විසින් සුදුසු පරිදි පිළිවදන් දුන් කල්හි -

"සාධු! සාධු!! භික්බවෙ! එවමෙතං භික්බවෙ! නෙතං අඤ්ඤථා. සද්ධහථ මේතං භික්බවෙ! අධිමුච්චථ, නික්බංබා එත්ථ හොථ. නිබ්බීවිකිච්ජා එසෙවන්තො දුක්බස්ස."

යනුවෙත් අවිදහාදීත් ගේ නිරෝධයම නිර්වාණය වන බව සහතික කොට වදළ සේක. "සාධු සාධු මහණෙනි, මහණෙනි! මතු ඉපදීමට හේතු වන සංස්කාරාදිය තැති කල්හි විඤ්ඤාණාදියත් තැතය යන ඒ කාරණය එසේම ය. එය අත් පරිද්දෙකින් නො වේය, මහණෙනි, ඒ කාරණය එසේම විශ්වාස කරව්. එසේ විනිශ්චයට බැස හනිව්. ඒ කාරණය ගැන නිසැක වව්. දෙ සිතක් නැත්තෝ වව්. එයම, දුඃඛයාගේ කෙළවරය" යනු ඒ පාඨයේ තේරුම ය. ඉහත කී පාඨයෙහි "ඒසේවත්තෝ දුක්ඛස්ස" යන වැකිය අටුවාවෙහි වර්ණනා කර තිබෙන්නේ "ඒසෙවත්තො දුක්ඛස්සාති අයමෙව වට්ටදුක්ඛස්ස අත්තො අයං පරීච්ඡේදෝ. යදිදං නිඛ්ඛානං" කියාය.

අවිදාහ සංස්කාරාදීන් ගේ අනුක්පාද නිරෝධයම නිවන නම් එය කොතරම් වටිනා සුවයකැයි කියතත් ඒ නිරෝධයෙහි පඤ්චස්කන්ධයක් නැති කල්හි ඒ මිහිර විදින කෙනකු නැති බැවින් ඒ නිවන කාහට වත් පුයෝජනයක් නැති දෙයක් නො වේ ද? යන පුශ්තය මෙහිදී ඉදිරිපත් කළහැකි ය. තිවතෙහි තතු සොයන තැතැත්තා විසින් මේ කියන අනුත්පාද නිරෝධය අතීතයෙහි ඉපිද නිරුද්ධ වුණු තාමරූපයන්ගේ හෝ වර්තමාන නාමරූපයන්ගේ හෝ තිරෝධයක් තොව මතු ඇතිවිය හැකි නාමරූපයන්ගේ තිරෝධය බව සිත්හි තබා ගෙන ම, තිවන ගැන කල්පනා කළ යුතු ය. එසේ තො වුවහොත් කාරණය අවුල් වේ.

තිවත් සුවය විදිත පුද්ගලයන් ගැන කථා කරන්නවුන් ඒ කථාව කරන්නේ ද ආක්මයක් සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් සතාවශයෙන් ඇතැයි යන වැරදි හැඟීම උඩය. තිවතෙන් පුයෝජනයක් ඇති තැති බව පිළිබඳ වූ පුශ්නය විසඳාගත හැකි වන්නේ ආක්මයක් ඇත ද? නැත ද? යන මේ කරුණ විසඳ ගැනීමෙනි.

කෙනකු අන්ධකාරයේ සිට ගිනිපෙණෙල්ලක් වේගයෙන් කැරකැවුව හොත් දුරින් බලා ඉන්නා තැනැත්තාට එහි ගිනි වළල්ලක් පෙනේ. ඒ පෙනෙන ගිනිවළල්ල බලා ඉන්නහු ගේ සිතේ මිස, එය පෙනෙන තැන නම් නැත. ගිනි වළල්ල පෙනෙන තැන ඇත්තේ, ගිනි පෙණෙල්ල පමණෙකි. වේගයෙන් ගිනි පෙණෙල්ල කැරකෙන කල්හි එහි නැති ගිනි වළල්ලක් පෙනෙන්නාක් මෙන් වේගයෙන් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන නාම රූප පරම්පරාව සත්ත්වයකු පුද්ගලයකු සේ පෙනේ. ඒ නාමරූපයන් අතර හෝ සැපදුක් විදින මමය කියා සැලකියුතු දෙයක් ඇතුවාක් මෙන් පෙනේ. එහෙත් නාම රූප පරම්පරාව මිස එහි සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ආත්මයක් නැත.

එකම ගිනිපෙණෙල්ල ගිනිවළල්ලක් සේ පෙනෙන්නේ, ගමන් වේගය නිසා එය හොඳට නො පෙනෙන නිසා ය. නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව පුද්ගලයකු සේ පෙනෙන්නේක්, එහි පුද්ගලයකු ඇති සැටියට හෝ පෙනෙන්නේක් ඉපදීමේ බිදීමේ වේගවක් කම නිසා නාම රූපයන් හරියට නො පෙනෙන - නො දැනෙන නිසා ය. පුද්ගලයකු ඇතය යන හැණීම් මාතුය මිස, සුවදුක් විදින පුද්ගලයා නම් නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව පවක්නා කාලයෙහික් නැත. එබැවින් නිවනෙහි පුද්ගලයකු නැති කමින් අනුක්පාද නිරෝධ සංඛාන සුඛස්වභාවය නිෂ්ඵලය යි නො කිය යුතු ය. නාමරුප ධර්ම පරම්පරාව පවත්තා කල්හි ඒ පරම්පරාවෙහි වරිත් වර ඇතිවත සුවදුක් දෙක, සතා වශයෙන් නැතත් ඇතය කියා සලකන ඒ පුද්ගලයා සතු වේ නම්, ඒ නාමරුප පරම්පරාවෙහි ඉදිරියට ඇති විය හැකි නාමරුපයන් ගේ නිරෝධය වූ විමුක්ති සුඛයත් ඒ පුද්ගලයාට ම බව කිය යුතුය. මේ කියන නාමරුප නිරෝධය ඉපද ඉපද බිදි බිදී පවත්තා නාමරුප පරම්පරාවත්ට අයත් වූ, එතෙක් නූපන් නාමරුපයන් පිළිබඳ වූවකි. ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන නාමරුප පරම්පරාවෙහි පරිකල්පිත වශයෙන් ඇති සැටියට සලකන පුද්ගලයා, ඒ පරම්පරාවට අයත් වන එතෙක් නූපන් නාමරුප විෂයෙහි ද ඇති බව කිය යුතුය.

පරිකල්පිත පුද්ගලයා පරම්පරාවට අයත් ව එතෙක් තුපත්, මතු ඉපදිය හැකි තාමරූපයත් පිළිබඳවත් ගත යුතු ය. එසේ ගත්තවා නම්, ඒ පුද්ගලයා අනුත්පාද තිරෝධ සංඛාහත තිර්වාණයෙහිත් ඇතය යි කිය යුතු ය. තිවතෙහි ඒ විමුක්ති සුඛය විදිත පුද්ගලයකු තැතය කියත්තේ සතා වශයෙත් පුද්ගලයා තැති බැවිති. ඒ පුද්ගලයා තිවතෙත් මොබ ලෝකයෙහිත් තැත. එබැවිත් තිවත් කථාවට තැත්තා වූ මේ පුද්ගලයා සම්බත්ධ කර ගෙත කාරණය අවුල් තො කර ගත යුතුය.

"ඔය කියත විමුක්තිසුඛය කොපමණ උසස් කොපමණ වටිතා දෙයකැ යි කියතත් ඒ සුවය අපට නම් ඕනෑ නැත. අපට ඕනෑ කරන්නේ පිය වස්තූත් ඇතිව, පිය පුද්ගලයන් ඇතිව, ජරාවක් - වාාධියක් - මරණයක් - අපිය සම්පුයෝගයක් - පිය විපුයෝගයක් තැතිව, සුඛයෙන් සෞමනසායෙන් ප්‍රීතියෙන් සැම කල්හි ම විසිය හැකි තත්ත්වයකැ"යි ඇතැමුන්ට කිය හැකි ය. මේ ලෝකයේ හෝ අන් ලොවක හෝ ස්ථිර තත්ත්වයක් ඇති එබළු තැනක් නම් නැත. එබැවින් එබළු තත්වයක් නො ලැබිය හැකිය. ඇත්තේ සංසාරචකුයාගේ පැවැත්මය නැවැත්මය යන දෙක පමණෙකි. පැවැත්ම කැමති නම් පැවැත්ම ගත හැකි ය. නැවැත්ම කැමති නම් නැවැත්ම ගත හැකි ය.

ප්රිය වස්තූන් ඇත්තේ ද ප්රිය පුද්ගලයන් ඇත්තේ ද, සුඛ -සෞමනසා - ජ්ුතීන් ඇත්තේ ද, සංසාර වකුයෙහි ය. ජරාව වහාධිය මරණය අපිය සම්පුයෝගය පිය විපුයෝගය ශෝකය පරිදේවය දුඃඛය දෞම්නසාය උපායාසය ඇත්තේ ද, පණු - උකුණු - මකුණු - බලු - බළල් - ඌරු - කුකුඑ ආදි තිරිසත් සතුත් වීම ඇත්තේ ද, ජුේත වීම ඇත්තේ ද, ගින්නේ දැවි දැවී ලොහොගුලි ගිලින, ලෝදිය බොන නිරිසතුන් වීම ඇත්තේ ද සංසාර චකුයෙහි ය.

සංසාර චකුයේ කැරකෙන සත්ත්වයා ළීති - සුඛ - සෞමනසායන් ඇති, ළිය වස්තු ළිය පුද්ගලයන් ඇති මනුෂා භවයක් හෝ දිවා භවයක් වරක් ලැබූ පසු, දහස් වරක් - දස දහස් වරක් දුඃඛ දෞම්නසායෙන් නිතර පෙළෙන අපාය භවයන් ලබන්නේ ය. සංසාර චකුයේ ඇති එක සොමනසකට ලක්ෂය කෝටිය බැගින් දොමනස් ඇත්තේ ය. නිවනෙහි වනාහි ළිය වස්තු - ළිය පුද්ගලයෝ ද නැත. ළීති - සුඛ - සෞමනසායෙන් ද නැත. ජරා - වාාාධි - මරණ - ශෝක පරිදේව දුඃඛ - දෞම්නසායෙන් ද නැත. එහි පැමිණි පසු නැවත අපායට යාමකුත් නැත. එහි ඇත්තේ ශාන්ත ස්වභාවයක් පමණෙකි. කල්පනා කොට වඩා හොද දෙය තෝරා ගන්න.

අැතැමකුට විමුක්තිය අපිය වී සංසාරය පිය වන්නේත්, ඇතැමකුට සංසාරය අපිය වී විමුක්තිය පිය වන්නේත් ඒ ඒ අයගේ අදහස් අනුවය. අවිදාහව සත්ත්වයා ගේ සිත කිලිටි කරන - බොර කරන - අදුරු කරන චෛතසික ධර්මයකි. එය එක්තරා මානසික රෝගයකි. ඒ රෝගයෙන් දුර්වලවූ අදුරුවූ සිතට පරම්පරාවශයෙන් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන නාම රූපයන් ගේ සැබෑ තත්ත්වය නො පෙනේ. නොයෙක් විට නාම රූපයන් සත්ත්වයන් සැටියට මිස, නාමරූප සැටියට ද නො පෙනේ. එයින් සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇති වේ. නැවත නැවත සත්කාය දෘෂ්ටිය ඇතිවන කල්හි එය වැඩී තහවුරු වී දෘෂ්ටාාධානයය ඇති වේ. එය ද එක්තරා මානසික රෝගයකි.

සත්කාය දෘෂ්ටිය සමග ම ආත්ම වශයෙන් සලකන පඤ්චස්කන්ධය ලොව ඇති ඉතාම හොඳ දෙය ඉතාම උසස් දෙය සැටියට ගන්නා වූ, තෘෂ්ණාව වූ තණ්හාව හා පඤ්චස්කන්ධයට අයත් ව ඇතිවන සුබ සෝමනස්සයන් හා බාහිර රූපාදියත් හොඳ හැටියට ගන්නා වූ කණ්හාවත් ඇති වේ. ඒවා වැඩී තහවුරු වී තෘෂ්ණාධාාශය ඇති වේ. එය ද එක්තරා මානසික රෝගයෙකි. ධර්මය සේවනය තො කරන ධර්මයෙන් ඇත්ව වෙසෙන ජනයා කෙරෙහි අවිදාහ - තෘෂ්ණා - දෘෂ්ටි සංඛාත රෝග තුන තදින් පවතින්නේ ය.

බලවත් කැසිල්ලෙන් යුක්ත වන කුෂ්ඨ රෝගයක් ඇතියනුට ගිනි රස්නය ඉතා ප්‍රිය වේ. සිසිල අප්‍රිය වේ. කුෂ්ඨරෝගියාට ගිනිරස්නය ප්‍රියවන්නේ එය හොඳ නිසා නොව රෝගය නිසාය. සිසිල අප්‍රිය වන්නේත් එය නරක නිසා නොව කුෂ්ඨරෝගය නිසාය. ගිනිරස්නය සේවනය කිරීමෙන් කුෂ්ඨරෝගියාට මතුවට වන්නේ නපුරක්මය. කුෂ්ඨරෝගියාට අනර්ථකර වූ ගිනි රස්නය හොඳ වන්නාක් මෙන්, සිසිල අප්‍රිය වන්නාක් මෙන් එකොළොස් වර්ගයක ගිනි දැල්වලින් වෙළී පවත්නා වූ නොයෙක්විට නරකාග්තියට ද හසුවන්නා වූ පඤ්චස්කන්ධ සංඛ්‍යාත දුංඛස්කන්ධය කෙලෙස් රෝග ඇතියවුන්ට ප්‍රිය වේ. පඤ්චස්කන්ධ සංඛ්‍යාත දුක්ඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වූ නිවන අප්‍රිය වේ. එයට බිය වේ. එසේ වන්නේ නිරෝධය නරක නිසා නොව කෙලෙස් රෝගය නිසාය.

ධර්ම තමැති බෙහෙත සේවතය කොට කෙලෙස් රෝගය සුවකර ගෙත සිත පිරිසිදු කරගෙන වෙසෙන්නාවූ සත්පුරුෂයන්ට වනාහි පඤ්චස්කන්ධය පමණ නපුරක් වශයෙන්, බියවිය යුත්තක් වශයෙන් පෙනෙන අනිකක් නැත. නිවන තරමට උසස්ව පෙනෙන අන් සැපයකුත් නැත.

නිවතේ තතු වැඩිදුරටත් තේරුම් ගත හැකිවීම පිණිස මෙතැත් පටත් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නත් අයුරිත් නිර්වාණ තත්වය දක්වා දේශිත සූතු කීපයක් දක්වනු ලැබේ.

## නිවන් තතු දැක්වෙන ගාථා පෙලක්

(සළායකන වග්ග සංයුක්කයේ දේවදහ වර්ගයේ රුපාරාම සූතුයෙන්)

- (1) රූපා සද්ද රසා ගත්ධා එස්සා ධම්මා ච කේවලා, ඉට්ඨා කත්තා මතාපා ච යාචත්ථිති පවුච්චති.
- (2) සදේවකස්ස ලෝකස්ස ඒතේ වෝ සුඛසම්මතා, යත්ථ වේ<u>ලක් නිරුජ්න</u>ධන්නි, කුං, තේසං දුක්ඛසම්මතං.

- (3) සුඛන්ති දිට්ඨමරියේහි සක්කායස්ස නිරෝධනං, පච්චනීකම්දං හෝති සබ්බලෝකේක පස්සතං.
- (4) යං පරේ සුඛතෝ ආහු තදරියා ආහු දුක්ඛතෝ, යං පරේ දුක්ඛතෝ ආහු තදරියා සුඛතෝ විදූ.
- (5) පස්ස ධම්මං දුරාජානං සම්මුළ්හෙත්ථ අවිද්දසු, තිවුතානං තමෝ හෝති අන්ධකාරෝ අපස්සතං.
- (6) සතඤ්ච විවටං හෝති ආලෝකෝ පස්සතා මිව, සත්තිකේ න විජාතන්ති මගා ධම්මස්ස අකෝවිද.
- (7) භවරාගපරේතේහි භවරාගානුසාරීහී,මාරධෙයානුපත්තේහි තායං ධම්මෝ සුසම්බුධෝ.
- (8) කෝනු අඤ්ඤතු මරියේහි පදං සම්බුද්ධමරහති, යං පදං සම්මදඤ්ඤාය පරිනිබ්බන්ති අනාසවා.

#### ගාථාවල තේරුම :-

- 1-2. ඉෂ්ට වූ කාන්ත වූ මතාප වූ රූපයෝ ද ශබ්දයෝ ද රසයෝ ද ගත්ධයෝ ද ස්පුෂ්ටවායෝ ද යම් පමණ ඇතය යි කියනු ලැබේ ද, ඒ සකල රූප ශබ්දාදීනු දෙවියන් සහිත ලෝකයා විසින් සැපය යි සම්මත කරන ලද්දහුය. යම් තැතෙක්හි ඒ රූප ශබ්දදීනු නිරුද්ධ වෙත් ද, එය ඔවුන් දුක ය යි සම්මත කරන ලද්දේ ය.
- 3. ආය්ෂියත් විසිත් පඤ්චස්කත්ධයාගේ තිරෝධය සැපය වශයෙත් දක්තා ලදී. ඒ දර්ශනයට සකල ලෝකය ම විරුද්ධය. (මක්තිසා ද? ආය්ෂියත් විසිත් අතිතා දුඃඛ අතාත්ම වශයෙත් දක්තා පඤ්චස්කත්ධය ලෝකයා විසිත් තිතා සුඛ සුභ වශයෙත් දක්තා හෙයිති.)
- 4. යම් ඒ පඤ්චස්කන්ධයක් අනායෝ සැපය යි කියත් ද ඒ පඤ්චස්කන්ධය ආය්ෂයෝ දුකකැයි කියති. යම් පඤ්චස්කන්ධ තිරෝධයක් අනායෝ දුකකැයි කියත් ද ආය්ෂයෝ ඒ තිරෝධය විමුක්ති සුබය යි දනිත්.

Non-commercial distribution

- 5. දැකීමට දුෂ්කරවූ නිව්චණ ධර්මය බලව. බාලයෝ ඒ නිව්චණ ධම්යෙහි මුළාවූවෝ වෙකි. කෙලෙසුන් ගෙන් වැසුනවුන්ට නිවන හෝ ආය්‍යීයන්ගේ නිර්වාණ දර්ශනය හෝ නො දන්නවුන්ට නිවනක් ආය්‍යීයන් ගේ නිර්වාණ දර්ශනයක් අන්ධකාරයෙකි.
- 6. පුඥ දර්ශනයෙන් බලන්නා වූ සක්පුරුෂයනට ආලෝකයක් මෙන් ඒ නිර්වාණය විවෘතය. ධර්මය නො දන්නා බැවින් මෘගයන් බළු ජනයෝ ළහ ම ඇක්තා වූ ද නිවන නො දනිකි.
- 7. හව රාගයෙන් ස්පර්ශ කරන ලද්ද වූ හව රාගය අනුව යන්නා වූ තෛහුමක වෘත්ත සංඛාාත මාරයා ගේ වාසස්ථානයට පැමිණ ඉන්නා වූ සත්ත්වයන් විසින් මේ නිර්වාණ ධර්ම ලෙහෙසියෙන් අවබෝධ කළ හැක්කේ නො වේ.
- 8. යම් නිර්වාණ ධර්මයක් මනා කොට නුවණින් දැන රහත්හු පිරිතිවෙත් ද ඒ නිර්වාණය ආය්‍යීයන් හැර අන් කවරෙක් අවබෝධ කිරීමට සමත් වෙත් ද? (නොවේම ය.)

# තිවත දැක්වෙත ගාථා දෙකක්

(දීඝනිකායේ කේවට්ට සූතුයෙන්)

"විඤ්ඤාණං අතිදස්සනං අතන්තං සබ්බතෝ පහං එක්ථ ආපො ච පඨවී තේජෝ වායෝ න ගාධකී

එත්ථ දීඝඤ්ච රස්සඤ්ච අනුං ථූලං සුභාසුභං, එත්ථ තාමඤ්ච රූපඤ්ච අසේසං උපරුජ්ඣති, විඤ්ඤුණස්ස නිරෝධෙන එත්ථෙතං උපරුජ්ඣති."

#### තේරුම:-

ලෝකෝත්තර මාර්ගඥන සංඛාාත විශිෂ්ට ඥනයෙන් දතයුතු වූ, ඇසින් දැකිය හැකි වණීයක් හෝ සමාන කොටදැක්විය හැකි දෙයක් හෝ නැත්තා වූ පටත් ගැනීම් පැවතීම් නැතිවීම් වශයෙන් වෙන් කොට දැක්විය හැකි කොන් නැත්තා වූ, හැම පැත්තෙන් ම ඇතුළුවීමට තොටුපල ඇත්තා වූ හෝ සැම පැත්තෙන් ම බැලීම හෝ ඇත්තා වූ නිර්වාණ ධාතුවක් ඇත්තේ ය. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි ආපෝධාතුව ද, පඨවී ධාතුව ද, තේජෝ ධාතුව ද, වායෝ ධාතුව ද පිහිටක් නො ලබයි. (ඒ නිර්වාණ ධාතුව තිසා ඒ සියල්ල නිරුද්ධ වේ.)

ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි දික් බව ද, කෙටි බව ද, කුඩා බව ද, මහත් බව ද, ලස්සන බව ද, කැත බව ද යන සියලු රූ සටහන් නිරුද්ධ වේ. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි නාමය රූපය යන දෙක ම මතු කිසි කලෙක ඇති නො වන පරිදි ඉතිරියක් නැතුව නිරුද්ධ වේ. ඒ නිර්වාණ ධාතුවෙහි පරිනිර්වාණවාුුකි චිත්තය ය, මතු උත්පත්තියට හේතුවන කර්මවිඥනය ය යන විඥන දෙක්හි නිරෝධයෙන් කියන ලද ඒ උපාදින්නක නාමරූප සියල්ල ම මතු කවර කලෙකවත් මතු වී නො එන පරිදි නිරුද්ධ වේ.

ඉහත දැක් වූ ගාථාවන්හි එන "**විසද්සදාණං අනිදස්සනං අනන්තං**, **සබ්බතෝපභං**" යන වචන විශේෂයෙන් සැලකිය යුතු වචන සතරෙකි. **විසද්සදාණං** යන වචනය පිටකතුයේ බොහෝ තැන්වල යෙදී තිබෙන්නේ සිතය යන අර්ථය දැක්වීමටය. මෙහි ඒ වචනය Non-commercial distribution

යොද තිබෙත්තේ තිවතය යන අර්ථය සඳහා ය. ඤාණ යනු සාමාතායෙන් පුඥුවට නමෙකි. වි යන්න නොයෙක් අර්ථයන්හි යෙදෙන උපසර්ගයෙකි. මෙහි වි යන උපසර්ගය මුලට යොද ඇති ඤාණ යන්නෙන් කියැවෙන්නේ, තිවන සාමාතාා ඥනයෙන් නොව ලෝකෝත්තර මාර්ගඵල චිත්තයන්හි යෙදෙන විශිෂ්ටඥනයෙන් දක යුත්තක් වන බවය. නිවන පෘථග්ජනයන්ට ඇතිවන සාමාතාා ඥනයට විෂය දෙයක් නො වන බව එයින් කියැ වේ.

දැනුම වනාහි පුතාක්ෂඥනය ය. අනුමාන ඥනය ය කියා දෙවැදැරුම් වේ. පුතාක්ෂ ඥනය ය කියනුයේ ඇසින් දැකිය යුත්තක් ඇසින්ම දැක දැන ගැනීම බදු දැනීම්වලට ය. අනුමාන ඥනය යි කියනුයේ යමක් ගැන අනුන් කියනු ඇසීමෙන් හෝ පොතපත කියවීමෙන් හෝ යම්කිසි ලකුණක් දැකීමෙන් හෝ ඇතිවන දැනුම්වලට ය. ඒ ඒ දෙය පුතාක්ෂකර ගැනීමට වෙන වෙනම ඉන්දිය ඇත්තේ ය, රූපය පුතාක්ෂකර ගත්තා ඉන්දිය ඇස ය. ඒ ඉන්දියයෙන් රූපය මුත් අනිකක් දත නො හැකි ය. ශබ්දය පුතාක්ෂ කරන ඉන්දිය කන ය. ගත්ධය පුතාක්ෂ කරන ඉන්දිය නාසය ය. රසය පුතාක්ෂ කරන ඉන්දිය දිවය. ස්පර්ශය පුතාක්ෂ

ලෝකෝත්තර තිර්වාණ ධාතුව පුතාෘක කරන ඉන්දියය ලෝකෝත්තර පුඥෙන්දිය ය. එය ඉන්දිය විභාගයේ දී අතකද්කදතකද්කදස්සාමිනින්දිය ය- අකද්කදිත්දිය ය - අකද්කදාතාවින්දිය ය කියා ඉන්දිය තුනක් වශයෙන් දක්වා තිබේ. ඒ සියල්ල ම අායාීපුද්ගලයන් තුළ පමණක් ඇති වන ඉන්දියයෝ ය. ගාථාවෙහි විකද්කදාණ යන පදයෙන් දැක්වෙන්නේ නිර්වාණ ධාතුව ලෝකෝත්තර ඥෙනේන්දිය තුනෙන් දත යුත්තක් බව ය.

පෘථග්ජනයන්ට ශුැතමය ඥනයෙන් තිවන දැනෙන්නේ එංගලන්තයට නො ගිය කෙනකුට අනුත් කියනු ඇසීමෙන් එංගලන්තය දැනෙන්නාක් මෙනි. එංගලන්තය ගැන අසා ඇතියකුට එය පිළිබඳව ඇති දැනීම සම්පූර්ණයෙන් ම වැරදි දැනීමක් නො වතුදු හරියටම හරි දැනුමක් ද නො වේ. සම්පූර්ණ දැනීමක් ද නො වේ. අසම්පූර්ණ වූ ඒ දැනුම ද නිෂ්ඵල එකක් නො වේ. එමෙන් තිර්වාණය පිළිබඳ ශැතමය ඥනය සම්පූර්ණ දැනීමක් තො වෙතත්, එය ඒ පුද්ගලයාට මතු තිවන පුතාාක්ෂ කර ගැනීමට උපකාර වේ.

පෘථග්ජනයන් විසින් නිවන පෘද්වස්කන්ධය අනුව සංසාරය අනුව සිතා ගත යුතු ය. පඤ්චස්කන්ධයේ ඇති දුක් නුවණැත්තා වූ පෘථග්ජනයන්ට වැඩි අපහසුවක් නැතිව තේරුම් ගත හැකි ය. සංසාර චකුයේ නපුරත් තේරුම් ගත හැකි ය. පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ වූ හැම දුකකම සන්සිඳීම නිවන ය. ඒ සන්සිඳෙන දුඃඛයන් ගේ වශයෙන් නිවන තේරුම් ගත යුතු ය.

සංසාර චකුයේ පෙරළීමේ නපුර යම් පමණ වේ ද ඒ සියල්ලේ ම සත්සිදීම තිවත ය. සංසාර චකුයේ ඇති තපුරුකම් අනුව තිවතේ හොඳ බව සලකා ගත යුතු ය. තිවත පිළිබඳ හරි දැනීමක් තැති බව තිවත් ලැබීමට බාධාවක් තො වේ. බාධාව වත්තේ පුතිපත්තියේ වරද ය. කොළඹ ගැත හරි දැනීමක් ඇතත් තැතත් කොළඹට යන හරි මහ ගමන් කළහොත් කොළඹට පැමිණෙන්නේ ය. එමෙත් තිවත ගැන හරි දැනීමක් කලින් ඇතත් තැතත් තිවතට පැමිණෙන පුතිපත්තිය හරියට පිරුව හොත් එයට නො වැරදීම පැමිණෙන්නේ ය.

අතිදස්සතං යන පදයෙන් නිවනෙහි ඇසින් දැකිය හැකි යම් කිසි රූ සටහනක් නැති බවත්, නිවන අසවල් වස්තුව වැනිය කියා උපමා කොට දැක්වීමට සුදුසු කිසිම දෙයක් ලෝකයෙහි නැති බවත් දක්වන ලදී. මේ කරුණ ගැන නාගසේන මහ රහතත් වහන්සේ ද:-

"අප්පටිහාගං මහාරාජ නිබ්බානං න සක්කා නිබ්බානස්ස රූපං වා සණ්ඨානං වා වයං වා පමාණං වා ඔපම්මේන වා කාරණේන වා හේතුනා වා නයේන වා උපදස්සයිතුං -"

යනු වදළ සේක. "මහරජ! නිර්වාණය සමාන දෙයක් නැතියකි. තිවතේ රූපය හෝ සටහත හෝ වයස හෝ පුමාණය හෝ උපමාවකින් හෝ කාරණයකින් හෝ හේතුවකින් හෝ නය කුමයකින් හෝ නො දැක්විය හැකි ය" යනු එහි තේරුම ය.

Non-commercial distribution

අතත්තං යන පදයෙන් අසංස්කෘත ධාතු සඩ් ඛාාාත නිර්වාණය වෙන් කර දත හැකි වීමට උපකාර වන පය්‍යීන්ත පරිච්ඡේද හෙවත් මායිම් ලකුණු නැතියක් බව දැක් වේ. ලෝකයට අයත් ඒ ඒ දේවල් එකිනෙක වෙන් කර ගත හැකිවීමට මායිම් ඇත්තේ ය. ඇති වීම ය, නැති වීම ය, පැවැත්ම ය, පවත්තා පුදේශය ය, වට පිට ඇති වස්තුහු ය යන මේවා ඒ ඒ දේවල් වෙන් කර දැන ගැනීමට උපකාර වන ඒවා ය.

අසවල් දවසේ ඇති වූ දේය අසවල් කාලයේ අසවල් වේලාවේ ඇති වූ දේය කියා ඇතිවීමෙන් ඒ ඒ දේ වෙත් කර ගත හැකි ය. තිබී අසවල් කාලයේ තැති වූ දෙය ය කියා තැතිවීමෙන් ද ඒ ඒ දේවල් සලකාගත හැකි ය. පවත්තා කාලයෙන් ද ඒ ඒ දේ සලකාගත හැකි ය. පවත්තා කාලයෙන් ද ඒ ඒ දේ සලකාගත හැකි ය. අසවල් තැන දක්වා ඇති දෙය ය කියා පය්‍රීත්ත පරිච්ඡේදයෙන් ද ඒ ඒ දේවල් දත හැකි ය. අසවල් දෙයට උතුරෙන් ඇති දෙය ය, දකුණෙන් ඇති දෙය ය, උඩින් ඇති දෙය ය, අසවල් දේවල් අතර ඇති දෙය ය කියා වටා පිටාවේ ලකුණුවලින් ද ඒ ඒ දෙය දත හැකි ය. තිවන පිළිබඳව ඒ කිසිම ලකුණක් ඇත්තේ තැත. ඒ තිවන පටන් ගැනීමක් තැති අවසානයක් තැති පිහිටි තැනක් තැති පරම සූක්ෂ්ම ස්වභාවයෙකි. පටන් ගැනීමක් හෙවත් ඇති වීමක් තැතිව තිවතක් තිබිය හැක්කේ කෙසේ ද? යන පැනයට පිළිතුරු මතු අන් තැනක දක්වත්තෙමු.

"සබ්බතෝ පහං" යන්නෙන් අර්ථ තුනක් දැක්වේ. "පහත්ති පත එතං ක්ර තිත්ථස්ස තාමං" යනුවෙන් කේවට්ට සූනු අටුවාවෙහි දැක්වෙන පරිදි "පහ" යන මෙය තොටට නමෙකි. කමටහන් අටතිසෙන් කවර කමටහනකින් වුව ද මේ නිවනට ඇතුළු විය හැකි බැවින් ඒ නිවන සැම කැනින් ම තොට ඇතියක් ය යන අර්ථයෙන් සබ්බතෝ පහ නම් වේ. නිවනට පැමිණීමට උපකාර නො වන කමටහනක් නැත. කවර කර්මස්ථානයකින් වුව ද නිවනට පැමිණිය හැකි ය. එහෙත් විදර්ශනාවෙන් තොරව ද නිවනට තො පැමිණිය හැකි ය. කවර කමටහනක් වුව ද වඩන කැනැත්තා විසින් නිවනට පැමිණිය හැකි ය. කවර කමටහනක් වුව ද වඩන කැනැත්තා විසින් නිවනට පැමිණිය හැකිවීමට ඒ සමථ කර්මස්ථානයෙන් සිත එකහ කරගෙන විදර්ශනා වැඩිය යුතු ය.

**''පභා**'' යනු රශ්මියට ද∙ නමෙකි. **''සබ්බතො පහන්ති**'' සබ්බතො පහාසම්පන්නං, නිබ්බානතොහි අඤ්ඤධම්මෝ සප්පහතරෝ වා ජෝතිමත්තතරෝ වා පරිසුද්ධතරෝ වා, පණ්ඩරතරෝ වා නත්ථි" යනුවෙන් අටුවාවෙහි දැක්වෙන පරිදි "සබ්බතෝ පභං" යනුවෙන් නිර්වාණය සැම පැත්තෙන් ම දීප්තිමත් සැම පැත්තෙන් ම බැබලීම ඇති පරම පාරිශුද්ධ ධර්මයක් බව දැක්වෙන බව කිය යුතු ය. කථාගතයන් වහන්සේ නිර්වාණය පරම පරිශුද්ධ කාන්තිමත් ධර්මයකැයි වදරන්නේ චන්දු සූයෳිාදීන් ගෙන් මෙන් තිවනෙන් රැස් විහිදීමක් ඇති තිසා නොව, කිලිටි කරන කිසිවක් ඒ තිර්වාණ ධාතුව හා මිශු තො වන බැවින් හා එහි නො තැවරෙන බැවින් ය.

වස්තුාදියෙහි මෙන් අහසෙහි කිසිම දෙයක් අල්ලාගන්නා ස්වභාවයක් නැත. එබැවිත් දැලි ගා අහස කිලිටි නො කළ හැකි ය. ජල ආදිය හා නොයෙක් දේ මිශුවන්නාක් මෙන් කිසි ම දෙයක් අහස හා මිශු තො වන්නේ ය. එබැවින් යම්කිසිවක් මිශු කොට ද අහස කිලිටි නො කළ හැකි ය. හැම කල්හි ම ආකාශ ධාතුව පිරිසිදුව පවත්තේ ය. එමෙන් ම නිව්ාණ ධාතුවත් අන් කිසි නාම ධර්මයක් සමග හෝ රූප ධර්මයක් සමග මිශුවීමක් නැතිව ගැවීමක් තැතිව ලෝකයෙන් සර්වපුකාරයෙන් වෙන්ව ලෝකෝත්තර ධර්මයක් වශයෙන් පවතී. එබැවින් එය සැමකල්හි ම ශුද්ධය. දීප්තියක් ඇත්තේ බැබලීමක් ඇත්තේ ශුද්ධ වස්තුවල ය. චන්දු සූයණීාදීන් ගේ මෙන් දීප්තිමක් භාවයක් නිවනෙහි නැත ද එය පරිශුද්ධ ධර්මයක් බැවින් දීප්තිමත් ධර්මයක් ලෙස බුද්ධාදීහු වර්ණනා කෙරෙති.

**''සබ්බතෝ පහං''** යනුවෙන් දැක්වෙන තවත් අර්ථයක් නම් තිවන සැමතැන ම ඇතියක් ය යනු යි. "**සබ්බතෝ වා පභු තමේවා** කත්**ථවී න නත්ථිති සබ්බතෝ පභා"** යනු අවූවා යි. නිවන සැම තැනම ඇතිය කැයි කියනුයේ කොතැනක වූව ද සිට එය පුතාාක්ෂ කළ හැකි බැවිති. තිවත ලෝකයට අයක් තො වන බැවිත් ද සංස්කාරයන් හා කිසිම සම්බන්ධයක් නැතිව පවත්නා බැවින් ද තිවන පිහිටි තැනක් නැතය යි ද කිය යුතු ය. ඇති තැනක් ද නැති, නැති තැනක් ද නැති මේ නිවන පරම සූක්ෂම ධාතුවෙකි. Non-commercial distribution

තිවතෙහි කිසිවක් නැතය යි කීමට බිය වන ඇතැම්හු එහි සූක්ෂ්ම විඥානයක් ඇත ය යි ද, තවත් සමහරු එහි සූක්ෂ්ම රූපයක් ඇත ය යි ද කඩක් සමහරු එහි සූක්ෂ්ම රූපයක් ඇත ය යි ද කියකි. සූක්ෂ්ම වූ හෝ ඖදරික වූ හෝ කිසිම නාම ධර්මයක් හෝ රූප ධර්මයක් හෝ තිවතෙහි නැති බව "එත්ථ නාමඤ්ච රූපඤ්ච අසේසං උපරුජ්ඣති" යන බුදු වදතින් දැක් වේ. ඒ තිවතෙහි නාමයක් රූපයක් ඉතිරිව නැති පරිදි තිරුද්ධ වේය යනු එහි තේරුම යි. සූක්ෂ්ම විඥානයක් හෝ රූපයක් තිවතෙහි ඇතිතම් එහි ඉතිරියක් නැතිවන සැටියට නාමරූපයන් තිරුද්ධ වන බව නො වදාරන්නාහ.

# නිර්වාණ කීර්තන උදනය (i)

"අත්ථි භික්ඛවේ! තදයතනං. යත්ථ තේව පඨවි න ආපෝ න තේජෝ න වායෝ න ආකාසානක්දවායතනං න වික්දක්දාණක්දවායතනං න ආකික්දවක්දක්දායතනං න නේවසක්දක්දානාසක්දක්දායතනං නායං ලෝකෝ න පරලෝකෝ න උහෝ චන්දීම සූරියා. තතුපාහං භික්ඛවේ! තේව ආගතිං වදම්. න ගතිං න යිතිං න වුනිං න උපපත්තිං අප්පතිට්ඨං අප්පවත්තං අතාරම්මණ මේවේතං ඒසේවන්තෝ දුක්ඛස්සාති."

තේරුම :-

"මහණෙති! ඒ (තිර්වාණ සංඛාාත) අායතනයක් ඇත්තේ ය. එහි කර්කශ ලකුණ පෘථිවි ධාතුව ද තැත. අාබන්ධන ලකුණ ආපෝධාතුව ද නැත. පරිපාචන ලකුණ තේජෝධාතුව ද නැත. විස්කම්භන ලකුණ වායෝ ධාතුව ද නැත. අාකාසානඤ්චායතන චිත්තය ද නැත. විඤ්ඤාණඤ්චායතන චිත්තය ද නැත. වික්ඤාණඤ්චායතන චිත්තය ද නැත. අාක්ඤ්චඤ්ඤායතන චිත්තය ද නැත. තේවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන චිත්තය ද නැත. ඒ නිවන මේ ලෝකය ද නොවේ. පරලොව ද නො වේ, එහි චන්දු සූයාශී දෙදෙන ද නැත, මහණෙති! මම ඒ නිවන සත්ත්වයන් එන තැනකැයි නො කියමි. සත්ත්වයන් යන තැනකැයි ද නො කියමි. සත්ත්වයන් ඉන්නා තැනකැයි ද නො කියමි. සත්ත්වයන් මැරෙන තැනකැයි ද නො කියමි. සත්ත්වයන් මැරෙන තැනකැයි ද නො කියමි.

පැවැත්මක් නැති ස්වභාවයක් ම ය. නාම ධර්මයක් වුව ද චිත්තචෛතසිකයන් සේ රූපාදි අරමුණු ගැනීමක් නො කරන ධම්යක් ම ය. දුක්ඛයා ගේ අන්තය ඒ නිර්වාණ ධර්මය ය."

මේ සූතුයෙන් පඨවි ආපෝ තේජෝ වායෝ යන මහා භුතධාතු සතර නිවනෙහි නැති බව පුකාශ කිරීමෙන් දක්වන්නේ එහි කාම රූප භව දෙකට අයත් කිසි සංස්කාරයක් නැති බව ය. කාමාවචර රූපාවචර සත්ත්වයන් ගේ පුතිෂ්ඨාව මහාභුත සතර ය. මාහාභුත ධාතූන් නැති කල්හි ඒවායේ පිහිටා ඇතිවන චක්ෂුරාදි ඉන්දිය රූපයෝ ද ඇති නො වෙති. හෘදය රූපය ද ඇති නො වේ. ඉන්දිය රූප හා හෘදය රූපය නැති කල්හි චක්ෂුර්විඥනාදි විඥන සය ද ඇති නො වේ. මහාභුත සතර නැති බව දැක් වූ කල්හි කාම රූප භව දෙකට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් නැති බව දැක්වූයේ වේ.

අාකාසානඤ්චායකතාදි ධාාන සතර තිවතෙහි තැති බව පැවසීමෙන් එහි අරූප හවයට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් තැති බව දැක් වේ. අරූපාවචර සත්ත්වයන් ගේ පුතිෂ්ඨාව අරූපධාාන සතරය. ඒවා නැති කල්හි අරූප හවයට අයත් අන්කිසි අරූප ධර්මයක් ද ඇති නො වේ. එබැවින් අරූපධාාන නැති බව දැක්වීමෙන් අරූප හවයට අයත් සියලු ම ධර්මයන් ගේ නැති බව දැක්වීම සිද්ධය. මේ සූතුයෙහි මෙලොවය යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ වර්තමාන භවය ය, පරලොවය යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ අතාගත හව පරම්පරාවය. තිවන මෙලොවත් නො වේ ය, පරලොවත් නො වේ ය යි පැවසීමෙන් දැක්වෙන්නේත්, කාම රූප අරූප සංඛාන හවනුයට අයත් කිසිම සංස්කාරයක් එහි නැති බවම ය.

තිවත කිසි රූපධර්මයක් තැති තැතකැ යි කී කල්හි අසත්තවුත්ට සමහර විට එය මහ අදුරක්ය කියා හෝ අදුරු තැතක්ය කියා හෝ සිතෙත්තට පිළිවත. මේ සූතුයෙහි තිවතෙහි ඉරසද තැතිබව වදරා තිබෙත්තේ එහි අදුරක් තැති බැවිත් පිටතිත් ආලෝකයක් එයට වුවමතා තැති බව දැක්වීමට ය.

#### නිවන හා සත්ත්වයා

සත්ත්වයාය - පුද්ගලයාය - මමය - අතිකාය -මිතිසාය - දෙවියාය - තිරිසතාය කියා වාවහාර කරන්නේ තාම රූපයන්ට ය. තිවන ය යි කියනුයේ තාම රූප තිරෝධයට ය. තාමරූප ඇතිතාක් එතැන තිරෝධය තැත. තිරෝධය ඇතිතම් එතැන තාමරූප තැත. තිවන සත්ත්වයත් යන එන සිටින තැතක් නොවන බව මේ සූනුයෙහි දක්වන්නේ සත්ත්ව වශයෙන් සලකන තාම රූපයන් එහි ඇති තො වන තිසා ය. තැති බැවිහි ඇති බව තො පැවතිය හැකි ය.

#### නිවනේ පුයෝජනය

"නිවන සත්ත්වයන් යන එන සිටින තැනක් නො වේ නම්, එබදු නිවනකින් ඇති පුයෝජනය කවරේද?" යන පුශ්නය මෙහිදී ඇති වේ. නිවනින් ලබන්නට ඇත්තා වූ පුයෝජනය නම් දුක්ගිනි නිවා ගැනීම ය. සත්ත්වයන් ගේ දුක් ගිනි නිවෙන්නේ ද නිවනට පැමිණ වාසය කිරීමෙන් නොව නිවන් දැකීමෙනි. අන් කවර ධර්මයකට වත් නැති දක්නවුන් ගේ දුක්ගිනි නිවාලන පුදුම අානුභාවයක් නිවනට ඇත්තේ ය. හරියට ම නිවන දැකීමට සමත් වන ලෝකෝත්තර ඥන චක්ෂුසින් නිවන දෙස බැලුව හොත් එයින් ඒ තැනැත්තා ගේ දුක්ගිනි මතු කවර කලෙකවත් නූපදනා පරිදි නිවී යන්නේය. නිවන දුටු ඒ පින්වතා ඒ නිවීම් සුවයට හිමියෙක් වන්නේ ය.

තිවත ඇත්තේ පැමිණ වාසය කිරීමට තොව දැකීමට ය. තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවාය යන වචන බෞද්ධයන් අතර වාවහාරයට පැමිණ තිබෙත්තේ එහෙයිනි. තිවතට පිවිසියේ ය, තිවත් ගියේ ය, තිවතට පැමිණියේ ය යන වාවහාර ඇතක් ඒවා පයණීය කථාය. තිවත් කථාවේදී වාවහාරයට ඉතා හොඳ වචන තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවා ය යන වචනයෝ ය.

කළ යුතු වැඩවලින් ඉතාම අමාරු දෙය නිවන් දැකීමය, එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් :–

### "දුද්දසං අනතං නාම නාහි සව්චං සුදස්සනං පටිවිද්ධා තණ්හා ජානතෝ පස්සතෝ නත්ථි කිඤ්චනං"

යනු වදරන ලදී. එහි තේරුම :- "නිවන දැකීමට දුෂ්කර ය. නිවන පහසුවෙන් දැකිය හැකි නොවේ ය. නිරෝධ සතාය පුතාකෂ වශයෙන් දන්නා වූ - දක්නා වූ තැනැත්තා විසින් පුහාණය කිරීම් වශයෙන් තෘෂ්ණාව දක්නා ලද්දේ ය. ඉන් පසු ඔහුට කිසි පළිබෝධයක් නැත්තේ ය" යනුයි. මේ ගාථාවෙහි "අනතං සච්චං" යන වචන දෙකෙන්ම කියැවෙන්නේ නිවන ය.

# නිර්වාණ කිර්තන උදනය (2)

"අත්ථි හික්බවේ: අජාතං අගුතං අකතං අයංඛතං, නො වේතං හික්ඛවේ! අහවිස්ස අජාතං අගුතං අකතං අසංඛතං න යිධ ජාතස්ස හුතස්ස කතස්ස සංඛතස්ස නිස්සරණං පෘත්යදායේථ, යස්මා ච ඛෝ හික්ඛවේ! අත්ථි අජාතං අගුතං අකතං අසංඛතං තස්මා ජාතස්ස හුතස්ස කතස්ස සංඛතස්ස නිස්සරණං පෘත්යදායනීනි."

තේරුම:-

"මහණෙනි! වේදනාදිය මෙත් හේතුත් තිසා නූපත්තා වූ අහේතුකව හෝ පහළ නො වූ, යම්කිසි හේතුවකින් ඇති නො කළා වූ බොහෝ හේතු පුකායන් එකතුව හෝ ඇති නො කළා වූ තිර්වාණ ධාතුව පරමාර්ථ වශයෙන් ඇත්තේ ය. මහණෙනි! ඉදින් ඒ නූපන්නා වූ, නො පහළ වූ, හේතුවකින් ඇති නො කළා වූ, බොහෝ හේතුන් හෝ එක්වී ඇති නො කළා වූ නිර්වාණ ධාතුව නැත්තේ නම්: හේතුන් තිසා උපදනා ස්වභාවය ඇත්තා වූ පහළ වන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, හේතුවකින් ඇති කරන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, බොහෝ හේතුන් එක්වී ඇතිකරන ස්වභාවය ඇත්තා වූ, පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුක්ඛස්කන්ධයා ගේ නිවීමෙක් නො වන්නේ ය. මහණෙනි: යම්භෙයකින් නූපන් නො හටගත් පුතායෙන් ඇති නො කළ, බොහෝ හේතුන් එක්ව හෝ ඇති නො කළ, නිර්වාණ ධාතුව පරමාර්ථ වශයෙන් ඇත්තේ ද, ඒ නිසා පුතායන් නිසා උපදනා ස්වභාවය ඇති, පහළ වන ස්වභාවය ඇති, පුතායන් ඇති කරන ස්වභාවය ඇති, ලබාහෝ පුතායන්

එක්ව ඇති කරන ස්වභාවය ඇති පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාන දූඃඛයා ගේ නිවීමක් ඇත්තේ ය."

එක් කලෙක තථාගතයන් වහන්සේ නොයෙක් අයුරින් සංසාරයේ ආදීනවයත් නිවනත් දක්වමින් දහම් දෙසූ සේක. දහම් ඇසූ ඇතැම් භිකුෂූන්ට "බුදුන් වහන්සේ විසින් අවිදාහදි හේතුන් ගේ වශයෙන් සංසාරය සහේතුක කොට වදරන ලද්දේ ය. සංසාර දුඃඛය සන්සිදුවන නිර්වාණය පිළිබඳව කිසි හේතුවක් පුතාගයක් නො වදරන ලද්දේ ය. නිර්වාණය පිළිබඳ කිසි හේතු පුතාගයක් නො වදරන්නේ එය අහේතුක නිසා විය හැකි ය. අහේතුක වූ නිර්වාණය පරමාර්ථ වශයෙන් ඇති විය හැක්කේ කෙසේ ද? යන කල්පනාවක් ඇති විය.

බුදුන් වහන්සේට ඒ භික්ෂූන්ට ඇති වූ කල්පනාව පෙනී තිවන එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයක් වශයෙන් ඇතියක් බව දැක්වීම පිණිස "අත්ථි භික්ඛවෙ! අජාතං අභූතං" යනාදි උදන පාඨය වදළ සේක. මේ සූතුයෙන් දක්වන කෙටි අදහස නම්, තිවන හටගැනීමක් ඇති වීමක් නැතිව ම පරමාර්ථ වශයෙන් ඇති ධර්මයක් බව ය.

නිර්වාණ ධාතුව හට ගැනීමක් නැතිව ඇතය යන මෙය ගැඹුරු කරුණෙකි. නිර්වාණය හරීයට තේරුම් ගැනීමට අපහසු වීමට ඇති කරුණුවලින් මේ හටගැනීමක් නැතිව ඇති බවත් එක් කරුණෙකි. යමක් ඇති නම් එහි හට ගැනීමකුත් තිබිය යුතුයකි. නො හට ගත් දෙයක් සතා වශයෙන් නො තිබිය හැකිය යනු ද එක්තරා නීතියකි. ලොව ඇති බොහෝ දේවල්වලට ඒ නීතිය සාධාරණ වුවද එය සර්ව සාධාරණ නීතියක් නො වේ. හටගැනීමකුත් නැතුව ඇති ධර්ම ද ඇත්තේ ය. පරමාර්ථ ධර්ම අනුව කථා කරන හොත් පුදෙප්තීන් නැති දේවල් සැටියට කිය යුතු ඒවා ය. එහෙත් පුදෙප්ති ද සර්වපුකාරයෙන් නැති ඒවා නොව පුදෙප්ති හාවයෙන් ඇති ඒවා ය.

මේසය එක්තරා පුඥප්තියකි. එය ද හටගැනීමක් නැතිව ඇතියකි. එයත් ගැඹුරු කරුණෙකි. මේසය කලින් තො තිබී වඩුවකු ගේ වාහයාමයෙන් ඇති වූවක් ය යනු බොහෝ Non-commercial distribution දෙනා ගේ පිළිගැනීම ය. එහෙත් එය එසේ නො වේ. මේසය කලින් නො තිබී පසුව ඇති වූවක් ලෙස පිළිගත්තේ මේසය හරියට නො හඳුනන නිසා ය. මේසය හැදීමක් හට ගැනීමක් නැතිව ඇති දෙයක් බව තේරුම් ගත හැකි වන්නේ මේසය කුමක් ද කියා හරියට තේරුම් ගත හොත් ය. මේසයේ හටගැනීමක් නැතිව ඇති බව තේරුම් ගැනීම නිවනෙහි හට ගැනීමක් නැතිව ඇති බව තේරුම් ගැනීමට උපකාර වන්නේ ය.

පා සතරකුත් ඒවා එකිතෙකට සම්බන්ධ කරන ලැලි කැබලිසතරකුත් ඒවාට උඩිත් ලැලි තට්ටුවකුත් සාමානායෙන් මේසයකට ඇත්තේ ය. මේසය ය යි කියනුයේ ඒ දුවා සමූහයට තො වේ. ඒ දුවා සමූහය ම මේසය ය කියනහොත් ඒ ලී කැබලි ටික එක මිටියකට බැඳ තැබුවාමත්, ඒ ලී මිටිය මේසය විය යුතුය. මේසයකට වුවමතා පරිදි ලී කොටය කැබලි කරන්නට කලින් ඒ ලී කොටයෙහි මේසයට ගත් ලී සියල්ලම ඇති නිසා ඒ තො ඉරු ලී කොටයමත් මේසය විය යුතු ය. මේසයට ගත් ලී සියල්ල ගසේ තිබුණු බැවින් ගසත් මේසය විය යුතු ය. මේසයට ගත්තා ලී සියල්ල ඇති ගසත්, කොටයත්, එයින් මේසය සඳහා ඉරාගත් ලී කැබලි ටිකත්, ඒ සියල්ලම ඇති ලී මිටියත් මේසය නො වීමෙන් සාද නිමකර ඇති මේසයේ ලී කැබෙලි ටිකත් මේසය නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

සැබෑ මේසය නම් පා සතරත් ඒවා එක්තෙකට සම්බන්ධ කරන ලැලි සතරත් ඒවා මත පිහිටුවන ලැලි තට්ටුවත් එක්තරා ආකාරයකට සම්බන්ධ කළ කල්හි ඒ ලී කැබලි ටිකේ පිහිටීම අනුව සිතට පමණක් දැනෙන හසුවන එක්තරා සූක්ෂ්ම ස්වභාවයකි. ඒ සූක්ෂ්ම ස්වභාවය වූ මේසය ඇසට පෙනෙන්නක් නො වේ. අතට හසුවන්නක් ද නො වේ. ඇසට පෙනෙන්නේත් අතට හසුවන්නේත් අර ලී කැබෙලි ටික ය. පරමාර්ථ සතාය අනුව කථා කරත හොත් කියයුත්තේ ලී කැබෙලි ටික හැර මේසය කියා දෙයක් නැති බවය. එහෙත් ඒ ආකාරයෙන් පිහිටුවන ලද ලී කැබෙලිවල අනුසාරයෙන් සිතට ඇති සැටියට දැනෙන මේසය සම්පූර්ණයෙන් නැතියක් ම නො වේ. මේසයය කියා දෙයක් සිතට හසුවන්නේ - සිතට දැනෙන්නේ එබළු දෙයකුත් එක්තරා ආකාරයකින් ඇති නිසා ය. පරමාර්ථ වශයෙන් තො ලැබෙන සිතට පමණක් අසුවන එබඳු දේවලට පුඥප්තිය යි කියනු ලැබේ.

මේසය වශයෙන් සලකන දරුමය දුවාය ගෙන ගිනි මැලයකට දැමුවහොත් දැවී හලු වී යන්නේ මේසය නොව ලී කැබලි ටික ය. ඇසට හෝ අතට හසු නො වන පුඥප්තියක් වූ මේසය ගින්නට හසුවන්නේ නො වේ. එබැවින් ගින්නෙහි ලැමෙන් ලී කැබලි ටික මීස මේසය විනාශ නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය. අන් කුමයකින් වුවද ලී කැබෙලි ටික ම මිස මේසය විනාශ නො කළ හැකිය. මේසය කිසි කලෙක කවර හේතුවකින් වත් විනාශ වන්නක් නො වේ. උපකුමයෙන් විනාශ කළ නො හෙන්නා වූ ද, ඉබේ වුවද විනාශ වීමක් සිදු නො වන්නා වූ ද, මේසය , කිසිවකුට ඇති කළ හැක්කේ ද නො වේ. වඩුවා කරන්නේ ඔහු ගේ සිතට දැනෙන මේස සටහන පුකට වන පරිදි ලී කැබෙලි පිහිටු වීම ය. මේසයක් ඔහුට ඇති නො කළ හැකි ය.

වඩුවා පිළියෙල කළ කැබලි සංයෝගය දක්තවුන් ගේ සිතට ද එය අනුව මේස සටහන දැනෙන්නේ ය. මේ සටහන මේස පුඥප්තිය වඩුවා ගේ වාායාමය නිසා ඇති වූවක් නොව කලින් ම තුබූ දෙයකි. එය අසවල් කාලයේ ඇති වූවක් ය, ඉන් පෙර තුබුණේ නැත ය කියා දැක්වීමට කාලයක් නැත. එබැවින් මේසය නමැති පුඥප්තිය පළමුවෙන් ඇතිවීමක් හෙවත් පටන් ගැනීමක් නැතුව ඇතියක් බව දත යුතු ය. පටන් ගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ එබළු දේවල විනාශයක් නැති බව ද තේරුම් ගත යුතු ය.

(පුඥප්තිය හා පරමාර්ථය විස්තර කරන ඇතැම් අභිධර්ම පොත්වල පුඥප්තියේ වෙනස් වීමක් විනාශයක් ඇති බව පවසා මහ අවුලක් කර තිබේ. එය ඒ ගත් කරුවත්ට වැරදීමකි.)

මේසය පිළිබඳව කියන ලද කරුණක් ගැඹුරු කරුණෙකි. කියවන්නාට එය හොදින් කේරුණා නම් ඇතිවීමක් නැතුව නිර්වාණ ධාතුවත් තිබිය හැකි බව තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

මුලින් ඇතිවීමක් නැතුව ඇත්තා වූ මේසය දුවෳයක් නො වන නිසා එයට තිබෙන්නට තැනක් ද වුවමනා නැත. එබැවින් මේස නැමති පුඥප්තිය ඇති තැතක් ද නැති බව කිය යුතු ය. සැම තැතකදී ම එය සිතට හසුවත බැවින් එය සැමතැත ම ඇති දෙයකැ යි ද කිය යුතු ය. එමෙන් ම නිර්වාණ ධාතුවටත් පිහිටීමට තැතක් නුවුවමතා බැවින් එය ඇති තැතකුත් නැත ය යි ද, කොතැතකදී වුවත් ලැබිය හැකි බැවින් සැම තැන ම ඇතය යි ද කිය හැකි ය.

අාකාශය ද පටන් ගැනීමක් නැතුව ඇති එක් දෙයකි. අාකාශය කාහටත් පුතාෘක්ෂ දෙයකි. ආකාශයක් ඇති බව කවුරුත් පිළිගනිති. මේ ආකාශය අසවල් කාලයෙන් ඔබ තිබුණේ නැත. ආකාශය ඇත්තේ අසවල් කාලයේ පටන් යයි කිය හැකි කාලයක් නැත. එය මුලු අතීත කාලයේ ම පැවැත්තේ ය. මෙය නුවණින් කල්පනා කරන කාහට වුවත් පිළිගත හැකි කරුණෙකි. පළමුවෙන් ඇතිවීමක් නැතුව ආකාශය සැම කල්හි ම පවත්නාක් මෙත් තිවනත් ඇති වීමක් නැතුව සැමකල්හි පවත්නක් බව තේරුම් ගත යුතු ය.

යම්කිසි හේතුවකින් හෝ ඉබේ ම හෝ හටගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ තිවත ආකාශය සේ සිස් බවක් තො වේ. මේසය බදු පුඥප්තියක් ද තො වේ. එය එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ඒ බව දත යුත්තේ එහි ඇති ආනුභාවයෙනි. සිස් බවෙහි කිසි ආනුභාවයක් නැත. සියලු කෙලෙස් නැති කිරීමේ, සියලු දුක් නැති කිරීමේ මහානුභාවයක් නිවනෙහි ඇත. නිවන් පසක් කිරීමෙන් හෙවත් තුවණැසින් නිවන දැකීමෙන් දුටු තැනැත්තා ගේ කෙලෙස් මතු නූපදනා පරිදි නැති වී යන්නේක් දුක් නැති වී යන්නේක් නිවනේ ආනුභාවයෙනි. එබළු ආනුභාවයක් සිස්බවෙහි නැති බැවින් නිර්වාණධාතුව අනුභාවසම්පන්න එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකැ යි පිළිගත යුතු ය.

# අභිධර්ම පිටකයේ විභඩ්ගපුකරණයෙහි

### නිර්වාණය විස්තර කර ඇති ආකාරය

"තත්ථ කතමා අසංඛතා ධාතු? රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝ, අයං වූව්වති අසංඛතා ධාතු"

තේරුම:-

"එහි අසංඛන ධාතුව කවරේද? රාගයා ගේ ක්ෂයය, ද්වේෂයා ගේ ක්ෂය ය, මෝහයා ගේ ක්ෂය ය යන මෙය අසංඛන ධාතුව" ය යි කියනු ලැබේ.

තිවතට බොහෝ නම් ඇත්තේ ය. මේ විභංග පාඨයෙහි දැක්වෙත්තේ බොහෝ නිර්වාණ තාමයන් අතුරෙන් අසංඛත ධාතු යන නාමය ය. ධාතු යන වචනයේ තේරුම සත්ත්ව නොවන පුද්ගල නො වන දෙය යනු යි. නිවතෙහි ද සත්ත්ව පුද්ගල ස්වභාවයක් නැති බැවින් එයට ද ධාතු යන නාමය යෙදේ. නිර්වාණ ධාතුවෙන් අනා වූ සකල ධාතුහු ම පුකායන් නිසා හට ගන්නාහු ය. එබැවින් ඒ ධාතුන්ට සංඛත ධාතු යන නම කියනු ලැබේ. නිර්වාණය නැමැති මේ එකම ධාතුව පමණක් පුකායෙන් හටගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ ධාතුව ය. එබැවින් එයට අසංඛත ධාතුව ය යි කියනු ලැබේ.

කියන ලද විභංග පාඨයේ අර්ථය ගැඹුරින් නො බලා මතුපිටින් පමණක් බැලුවහොත් රාග ද්වේෂ මෝහයන් ගේ අභාවය වූ සිස් බවම නිවනය කියා වැරදි හැහීමක් ඇති විය හැකි ය. එසේ වරදවා අර්ථය නො ගනු පිණිස,

"අසංඛනධාතුනි: අසංඛනසභාවං නිබ්බානං. යස්මා පනේතං ආගම්ම රාගාදයෝ බියන්නි නස්මා රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝනි වුන්නං" යි අර්ථකථාවෙහි කීහ.

"අසංඛත ධාතු යනු අසංස්කෘත ස්වභාවය ඇති නිර්වාණය ය. යම් හෙයකින් ඒ නිවන නිසා රාගාදීහු ක්ෂය වෙත් ද එබැවින් එයට අසංඛත ධාතුවය" යි කියනු ලැබේය යනු අටුවා පාඨයේ තේරුම ය.

Non-commercial distribution

විභංග පාඨයෙහි රාගක්ඛය - දෝසක්ඛය - මෝහක්ඛය යන වචන තුනෙන් දක්වන්නේ රාගාදීන් ගේ අභාවය වූ සිස් බව නොව මෙහි ඉහත විස්තර කරන ලද දුඃඛස්කන්ධයා ගේ අනුත්පාද නිරෝධ සංඛාාත ශාන්ත සුඛස්වභාවය ය. ඉහත කී පාඨයේ අර්ථය වරදවා තේරුම් ගෙන රාගාදීන් ගේ අභාවය වූ සිස් බව ම නිවනය යි ගත්තෝ පෙර ද වූහ. එබැවින් ඒ කාරණය පිළිබඳ සංචාදයක් විභංග අටුවාවේ දක්වා තිබේ. එද නිවන් තතු සොයන්නවුන්ට බොහෝ පුයෝජන බැවින් මේ ගතට ද ඇතුළත් කරනු ලැබේ.

### අටුවාවේ දැක්වෙන නිර්වාණ වාදය

"අසංඛත ධාතුනි අසංකත සභාවං නිබ්බානං. යස්මා පනේතං ආගම්ම රාගාදයෝ බීයන්නි. තස්මා රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝනි වූත්තං. අයමෙත්ථ ආචරියානං සමානත්ථකථා"

විතණ්ඩවාදි පනාහ. "පාටියෙක්කං නිබ්බානං නාම නත්ථි කිලේසක්ඛයෝ ච නිබ්බාන"න්ති.

සුත්තං ආහරාති ච වුත්තේ "තිබ්බාතං තිබ්බාතත්ති ආවුසෝ සාරිපුත්ත වුච්චති. කතමං තු බෝ සාරිපුත්ත තිබ්බාතත්ති? යෝ බෝ ආවුසෝ රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝ ඉදං වුච්චති තිබ්බාතත්ති" එතං ජම්බුඛාදක සුත්තං ආහරිත්වා ඉමිතා සුත්තේත චේදිතබ්බං පාටියෙක්කං තිබ්බාතං තාම තත්ථි කිලේසක්ඛයෝ ව තිබ්බාතත්ති" ආහ.

සෝ වත්තබ්බෝ කිම්පත යථා වේ තං සුත්තං තථා අත්ථෝති? අද්ධා වක්ඛති, ආම, තත්ථි සුත්තතෝ මුඤ්චිත්වා අත්ථොති.

තතෝ වත්තබ්බෝ, ඉදං තාව තේ සුත්තං ආහතං අනත්තර සුත්තං ආහරාති. අනත්තර සුත්තං නාම අරහත්තං අරහත්තන්ති ආවුසෝ සාරිපුත්ත වුච්චති, කතමං නු බෝ ආවුසෝ අරහත්තන්ති? යෝ බෝ ආවුසෝ රාගක්බුයෝ දෝසක්බයෝ මෝහක්ඛයෝ ඉදං වූච්චති අරහත්තන්ති. ඉදං තස්සේවානන්තරං අාහතසුත්තං.

ඉමස්මිං පන සුක්තේ ආහතේ ආහංසු නිබ්බානං නාම ධම්මායකන පරියාපන්නෝ ධම්මෝ, අරහුත්තුං චත්තාරෝ ඛන්ධා, නිබ්බානං සච්ඡිකත්වා විහරන්තෝ ධම්මසේනාපති නිබ්බානං පූච්ඡිතෝපි අරහත්තං පුච්ඡිතෝපි කිලේසක්ඛයමෙව ආහ. කිං පත තිබ්බාතඤ්ච අරහත්තඤ්ච ඒකං, උදුහු තාතන්ති.

ඒකං වා හෝතු නානං වා. කෝ එක්ථ කයා අතිබහුං වුණ්ණීකරණං කරොන්තේන අත්ථො.

නභිං ඒකං නානං ජානාසීති නනු ඤකේ සාධු හෝකීති. ඒවං පුනප්පුනං පුච්ඡිකෝ වඤ්චේතුං අසක්කොන්තෝ ආහ. රාගාදීනං ඛීනන්තේ ජාතත්තා අරහත්තං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මොහක්ඛ-යෝති වූච්චතීති.

තතෝ නං ආහංසු, මහාකම්මං තේ කතං. ලඤ්ඡං දාවාපි කං වදපෙන්කෝ ඒකදේව වදපෙයාා. යථෙව කේ . ඒතං විහජිชවා කථිතං ඒවං ඉදම්පි සල්ලක්බෙහි, තිබ්බාතං ආගම්ම රාගාදයෝ බීණාති. තිබ්බාතං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මොහක්ඛයෝති වුත්තං. තීනිපි චේතානි නිබ්බානස්සේව වේවචනානීති. සවේ ඒවං වූත්තේ සඤ්ඤත්තිං ගච්ඡති ඉච්චේතං කුසලං. තෝ චේ බහුනිබ්බානතාය කාරෙතබ්බෝ. කථං? ඒවං තාව පූච්ඡිතබ්බෝ. රාගක්ඛයෝ තාම රංගස්සේවක්ඛයෝ උදුනු දෝස මෝහානම්පි? දෝසක්ඛයෝ නාම දෝසස්සෙව ඛයෝ උදුනු රාගමෝහානම්පි? මෝහක්ඛයෝ නාම මෝහස්සේව ඛයෝ උදුනු රාගදෝසානම්පීති?

අද්ධා වක්ඛති. රාගක්ඛයෝ නාම රාගස්සෙව ඛයෝ. දෝසක්ඛයෝ නාම දෝසස්සේව ඛයෝ. මෝහක්ඛයෝ නාම මොහස්සේව ඛයෝති.

Non-commercial distribution

තතෝ වත්තබ්බෝ, තව වාදේ රාගක්ඛයෝ ඒකං තිබ්බාතං හෝති, දෝසක්ඛයෝ ඒකං, මෝහක්ඛයෝ ඒකං. තිණ්ණං අකුසල මූලාතං ඛයේ තීණි තිබ්බාතාති හොත්ති, චතුත්තං උපාදතාතං ඛයේ චත්තාරි, පඤ්චත්තං තීවරණාතං ඛයේ පඤ්ච, ඡත්තං තණ්හාකායාතං ඛයේ ඡ, සත්තත්තං අනුසයාතං ඛයේ සත්ත. අට්ඨත්තං මිච්ඡත්තාතං ඛයේ අට්ඨ, තවත්තං තණ්හා මූලික ධම්මාතං ඛයේ තව, දසත්තං සංයෝජතාතං ඛයේ දස, දියඩ්ඪකිලේස සහස්සස්ස ඛයේ පාටියෙක්කං තිබ්බාතත්ති බහුති තිබ්බාතාති හොත්ති. තත්රී තේ තිබ්බාතාතං පමාණත්ති. ඒවං පත අග්ගහෙතවා තිබ්බාතං රාගක්ඛයෝ දෝසක්ඛයෝ මෝහක්ඛයෝති වුච්චති. තීණිපි චේතාත් තිබ්බාතස්සේව චේචවතාත්තී ගණ්හ."

ධර්මය හරියට තේරුම් නොගෙන නොයෙක් මිථාාමත ඇති කරගෙන ධර්මවාදීන් හා වාදයට එන පුද්ගලයන්ට අටුවාවල වාාවාහර කර තිබෙන නාමය විතණ්ඩවාදී යනුයි. තිවන පිළිබඳව ද විතණ්ඩවාදයක් ඇත්තේ ය. නිර්වාණය කියා අමුතු පරමාර්ථ ධර්මයක් ඇත්තේ නැත. ක්ලේශක්ෂයම නිර්වාණයය යනු විතණ්ඩවාදයි. ඉහත කී අටුවා පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ විතණ්ඩවාදියාගෙන් පුශ්න අසා ඒ වාදය බිඳ දැමිය යුතු ආකාරය ය. විතණ්ඩවාදය බිඳ දැමීම සඳහා අටුවාවෙහි දක්වා ඇති කරුණු වරදවා තේරුම් ගෙන ඇතමෙක් නිවනය කියා සූකුෂ්ම රූපයක් හෝ විඤ්ඤාණයක් ඇතය යි ගතිති. එද වැරදි හැණීමකි. නිවන රූපයක් හෝ විඤ්ඤාණයක් හෝ නො වන බව ඉහත පැහැදිලි කර ඇත්තේ ය.

### ආයෘීසතෳ දේශනයේ නිවන

"ඉදං බෝ පන භික්ඛවෙ! දුක්ඛනිරෝධං අරිය සව්වං. යෝ තස්සායේව තණ්හාය අසේසව්රාග නිරෝධෝ වාගෝ පටිනිස්සග්ගෝ මූත්ති අනාලයෝ." Non-commercial distribution තේරුම:-

"මහණෙනි! නැවත ඉපදීම ඇති කරන්නා වූ ඒ තෘෂ්ණාවගේ ලෝකෝත්තර මාර්ගය කරණකොට වන යම් ති්රවශේෂ ති්රෝධයක් වේ ද, ඒ තෘෂ්ණාව අත හැරීමක් වේ ද ඉවතලීමක් වේ ද, තෘෂ්ණාවෙන් මිදීමක් වේ ද, රූපාදියෙහි නො ඇල්මක් වේ ද, මෙය දුඃඛ ති්රෝධාය්‍ී සතාය නම් වන්නේ ය."

අාය්‍යී සත්‍ය දේශතාවෙහි දුඃඛ නිරෝධාය්‍යී සත්‍ය නාමයෙන් දැක්වෙන්නේ ද අසංස්කෘතධාතු සංඛ්‍යාත ලෝකෝත්තර නිර්වාණය ය. දේශතා ඥනයෙහි පාරප්‍රාප්ත වූ තථාගතයන් වහන්සේ එකම කරුණ නාතා කුමවලින් ද, නාතා වචනවලින් ද දේශනය කිරීමට සමත්වන සේක. එබැවින් එකම නිර්වාණ ධාතුව ප්‍රතිත්‍ය සම්ක්පාද දේශනයේදී අවිදාහදි ද්වාදශාංගයන්ගේ නිරෝධය වශයෙන් වදළ සේක. ආයතන විභංගයේදී හා අසංඛත සංයුක්තයේ සූතු බොහෝ ගණතකදී ද, රාග ද්වේෂ මෝහයන්ගේ ක්ෂයය නිර්වාණය වශයෙන් වදළ සේක. ආය්‍යිසත්‍ය දේශනයේ දී තෘෂ්ණා නිරෝධයාගේ වශයෙන් වදළ සේක. තුරක් සූතුවලදී ද නොයෙක් ආකාරයෙන් නිර්වාණය දක්වා ඇත්තේ ය.

සසර සැරිසරන සත්ත්වයා කොතෙක් වර මළත් තෘෂ්ණාව ඇතිතාක් තැවත තැවතත් උපදතේ ය. ඉපදීම වෙතොත් ජාති ජරා මරණාදි දුඃඛස්කත්ධය ද තැවත තැවත ඇතිවත්තේ ම ය. තෘෂ්ණාව තිරවශේෂයෙන් තිරුද්ධ වුවහොත් තැවත ඉපදීම් වශයෙන් ජාතාාදි දුඃඛස්කත්ධය ඇති තොවේ.

එබැවිත් තෘෂ්ණා තිරෝධයට සකල දුඃඛයත්ගේ ම තිරෝධය ඇතුළු වත බව දකයුතු ය. දුඃඛතිරෝධායෳී සතෳ දේශනයෙහි එත අසේසවිරාග තිරෝධෝ. වාගෝ, පටිතිස්සග්ගෝ. මූත්ති අතාලයෝ යන මේ වචනවලින් එක එකකට ම තෘෂ්ණාව සහිත සකල දුඃඛයන්ගේ ම තිරෝධය ඇතුළත් ය. ඒ සෑම වචනයක් ම තෘෂ්ණා තිරෝධයාගේ වශයෙන් තිර්වාණ ධාතුව දක්වත වචනයෝ ය. ඒ සෑම වචනයක් ම තිර්වාණ තාමයෝ ය. එබැවිත් "අසේස විරාග තිරොධෝ" යනාදි වචනවල අර්ථය තෘෂ්ණාවගේ අභාවය වූ සිස් බව ය යි නොගෙන මතු කිසි කලෙක තෘෂ්ණාව සහිත සකල

දුඃඛස්කන්ධයාගේ ම අනුත්පත්තියට හේතුවන "අසංඛත ධාතුවය" යි ගත යුතුයි.

### නිවන පිහිටි තැන

තිවන පිහිටි තැත පිළිබඳ පුශ්නෝත්තර කථාවක් මිළින්දපුශ්නයෙහි එන්නේ ය. ඒ මෙසේය :- ස්වාමීති, නාගසේනයන් වහන්ස, නැගෙනහිර දිග හෝ දකුණු දිග හෝ බස්නාහිර දිග හෝ උතුරු දිග හෝ උඩ හෝ යට හෝ සරස හෝ නිර්වාණය පිහිටි පුදේශයක් ඇත්තේදැයි මිලිදු රජතුමා නාගසේන මහරහතන් වහන්සේගෙන් විචාළේ ය.

එකල්හි තාගසේත තෙරුත් වහත්සේ: මහරජ! තැගෙනහිරදිග හෝ දකුණුදිග හෝ බස්තාහිරදිග හෝ උතුරුදිග හෝ උඩ යට හෝ සරස හෝ තිවන පිහිටා ඇති පෙදෙසක් තැත ය යි වදළ සේක.

එකල්හි මිලිඳුරජ කියනුයේ, ස්වාමීනි, නාගසේනයන් වහන්ස! නිවත පිහිටි තැනක් නැතිනම් - නිවනකුත් නැත. යමකු විසින් නිවන සාක්ෂාත් කරන ලද නම් ඔවුන් ගේ ඒ සාක්ෂාත් කරණයද මිථාන වෙක: වැරදීමෙක. එහි කාරණය කියන්නෙමි. ස්වාමීනි: නාගසේනයන් වහන්ස! යම් සේ පොළොවෙහි ධානා උපදනා කෙත් ඇත්තේ ද, සුවද ඇතිවන මල් ඇත්තේද, මල් හටගන්නා ගස් ඇත්තේද, ගෙඩි හටගන්නා ගස් ඇත්තේද, රත්න හට ගන්නා ආකර ඇත්තේද, එමෙන්ම නිර්වාණය පිහිටි තැනක්ද තිබිය යුතු ය. ස්වාමීනි: නාගසේනයන් වහන්ස! යම් හෙයකින් නිවන ඇතිවන තැනක් නැත්තේ ද එබැවින් නිවනකුත් නැත ය යි කියමි. යමකු විසින් නිවන සාක්ෂාත් කරන ලද නම් එයත් වැරදීමකැයි කියමියි කීය.

එකල්හි තාගසේත තෙරුත් වහන්සේ - "මහරජ! නිවත පිහිටි තැතක් තම් තැත. එහෙත් තිවත තම් ඇතමය. මතාකොට පිළිපත් තැතැත්තා යෝතිසෝමතස්කාරයෙත් තිර්වාණය සාක්ෂාත් කර ගත්තේ ය. මහරජ! ගිත්ත තම් ඇත්තේ ය. එහෙත් එය පිහිටි තැතක් තැත්තේ ය. ලී දෙකක් ඇතිල්ලීමෙන් එය ලැබෙත්තේ ය. මහරජ! එපරිද්දෙත් ම තිවන ඇත්තේ ය. එය පිහිටි තැතක් තැත්තේ ය. මතාකොට පිළිපදින්තුා, වූ කැතැතැත්තේ යුග්තිසෝමතස්කාරයෙන් තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය, මහරජ! චකුරත්නය - හස්තිරත්නය - අශ්වරත්නය - මාණිකාරත්නය - ස්තුීරත්නය - ගෘහපතිරත්නය - පරිනායක රත්නය යන සප්තරත්නයෝ ඇත්තාහ. එහෙත් ඒවා පිහිටා ඇති තැනක් නැත. මනාකොට පිළිපත්නා වූ ක්ෂතියයාහට පුතිපත්ති බලයෙන් ඒ රත්නයෝ පහළ වත්නාහ. මහරජ! එපරිද්දෙන් නිර්වාණයක් ඇත්තේ ය. එය පිහිටි තැනක් නැත්තේ ය. මනාකොට පිළිපදිනා තැනැත්තේ යෝනිසෝමනස්කාරයෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය"යි වදළ සේක.

"ස්වාමීති: තාගසේනයන් වහන්ස! නිවන පිහිටි තැනක් නැති තම් එසේ වේවා! මතා කොට පිළිපදින්නා වූ යෝගාවචරයා තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන තැනක් හෝ ඇත්තේ ද?

මහරජ! එසේ ය. මතාකොට පිළිපදිත යෝගාවචරයා තිවත සාක්ෂාත් කරන තැනක් නම් ඇත්තේ ය.

"ස්වාමීති: තාගසේතයත් වහන්ස! ඒ කොතැතද?

මහරජ! ඒ තැන නම් ශීලය යි. මහරජ! ශීලයෙහි පිහිටා යෝනිසෝමනස්කාරයෙන් යුක්තවන තැනැත්තේ ස්වකීය යවන දේශයෙහි වුව ද, චීනව්ලාත දේශයෙහි වුව ද, අලසන්ද දේශයෙහි වුව ද, නිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද, කාශි කෝශල දේශයන්හි වුව ද, කාශ්මීර දේශයෙහි වුව ද, ගන්ධාර දේශයෙහි වුව ද, මහමෙර මුදුනෙහි වුව ද, බුහ්මලෝකයෙහි වුව ද කොතැනක වුව ද තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය.

මහරජ! යම්කිසි ඇස් ඇති පුරුෂයෙක් ස්වකීය යවන දේශයෙහි වුව ද, චීනව්ලාත දේශයෙහි වුව ද, අලසන්ද දේශයෙහි වුව ද, නිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද කාශ්කෝශල දේශයන්හි වුව ද කාශ්මීර ගත්ධාර දේශයන්හි වුව ද මහමෙර මුදුනෙහි වුව ද බුහ්ම ලෝකයෙහි වුව ද කොතැනකදී වුව ද අහස දක්නේ ද මහරජ! එපරිද්දෙන් ශීලයෙහි සිට යෝනිසෝමනස්කාරය පවත්වන තැනැත්තේ ස්වකීය යවන දේශයෙහි වුව ද චීනව්ලාත දේශයෙහි වුව ද අලසන්ද දේශයෙහි වුව ද නිකුම්බ දේශයෙහි වුව ද කාශි කෝශල දේශයන්හි වුව ද කාශ්මීර ගත්ධාර දේශයෙහි වුව ද කාශිම කෝශල දේශයන්හි වුව ද කාශ්මීර ගත්ධාර ද ස්වූහිත ස්වූහිත ද මහමෙර මුදුනෙහි

වුව ද, බුහ්ම ලෝකයෙහි වුව ද, කොතැනක වුව ද, නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය.

අායුෂ්මත් තාගසේත ස්ථවිරයත් වහන්සේ ගේ පිළිතුර මිළිදු මහරජතුමා ස්තුති පූර්වකව ගෞරවයෙන් පිළිගත්තේ ය.

### තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන පුශ්තය

ස්වාමීනි, තාගසේනයන් වහන්ස! සමාක් පුතිපත්තියෙන් නිවත් පසක් කරන තැනැත්තේ ඉපද ඇති නිර්වාණය ම සාක්ෂාත් කරන්නේ ද? තැතහොත් අමුතුවෙන් නිවන උපදවාගෙන සාක්ෂාත් කරන්නේ දැ යි මිලිළු රජතුමා ඇසීය.

මහරජ! සමාාක් පුතිපත්තියෙන් නිවන් පසක් කරන තැනැත්තේ ඉපද ඇති නිවනක් පසක් කරන්නේ ද නො වේ. නිවනක් උපදවා ගෙන පසක් කරන්නේ ද නො වේ. මහරජ! එහෙත් සමාාක් පුතිපත්තියෙන් සාක්ෂාත් කරන නිවන නම් ඇත්තේම ය යි නාගසේන ස්ථවිරයන් වහන්සේ වදළ සේක.

ස්වාමීනි, තාගසේනයන් වහන්ස! මේ පුශ්නය වැසුණක් කොට තො දක්වනු මැනවි. විවෘත කොට පුකට කොට දක්වන සේක්වා! නුඹ වහන්සේ උගෙන ඇති යමක් වේනම් ඕනෑකමින් උත්සාහයෙන් ඒ සියල්ල මෙහි ම වගුරවනු මැනවි. මේ කාරණයෙහි ජනයෝ මුළා ව ඉන්නාහ. විමති ඇතිව ඉන්නාහ. සැක ඇතිව ඉන්නාහ. මහජනයා ගේ ඒ සැකය නැමති හුල බිඳලුව මැනව.

මහරජ! ශාන්ත වූ සැප වූ පුණිත වූ ඒ නිර්වාණ ධාතුව ඇත්තේ ම ය. එය මනා කොට පිළිපන් තැනැත්තේ සර්වඥයන් වහන්සේ ගේ අනුශාසනය පරිදි සංස්කාරයන් සම්මශීනය කිරීමෙන් සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! යම් සේ අතවැසියා ආචාය්‍රීවරයා ගේ අනුශාසනයෙන් විදාහව පුඥාවෙන් සාක්ෂාත් කෙරේ ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම මනාකොට පිළිපදින තැනැත්තේ සර්වඥනුශාසනය පරිදි සංස්කාරයන් සම්මශීනය කිරීමෙන් නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! නිවන කෙසේ දකයුතු ද? එය වාාසනයන් නැතියක් සැටියට ද, උපදුව නැතියක් සැටියට ද, බියක් නැති තැනක් සැටියට ද, උවදුරු නො එන තැනක් සැටියට ද, ශාන්ත ස්වභාවයක් සැටියට ද, සුඛ ස්වභාවයක් සැටියට ද, ආශ්වාදයක් මිහිරි දෙයක් සැටියට ද, පුණික දෙයක් සැටියට ද, පිරිසිදු දෙයක් සැටියට ද, ශීතල ස්වභාවයක් සැටියට ද දත යුතු ය.

මහරජ! මහ ගින්නකට හසු වී දැවෙමින් සිටියෙක් මහත් වූ උක්සාහයෙන් එයින් මිදී ගිනි නැති කැනකට වැද එහි දී යම් සේ මහත් සුවයක් ලබා ද, එපරිද්දෙන් ම යමෙක් මනාකොට පිළිපත්තේ වේ නම් හෙතෙමේ සමාක් මනස්කාරයෙන් කිවිධාග්ති සන්තාපයෙන් මිදීමෙන් පරම සුඛය වූ තිර්වාණය සාක්ෂාක් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි මහා ගිනි ගොඩ මෙන් තිුවිධාග්තිය දත යුතුය. ගින්නට හසුව උන් තැනැත්තා මෙන් සමාක් පුතිපත්තියෙහි පිහිටි තැනැත්තා දත යුතු ය. ගින්න නැති තැන මෙන් තිවන දත යුතු ය. මහරජ! යම්සේ මිනී කුණු - බලු කුණු - මල මූතු රාශියකට හසු වූ පුරුෂයෙක් මහත් වූ උත්සාහයෙන් එයින් මිදී කුණප විරහිත තැනකට පැමිණ එහි පරම සුඛයක් ලබා ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම මනා කොට පිළිපදිනා තැනැක්කේ යෝතිසෝමනස්කාරයෙන් ක්ලේශ කුණපයන් නැත්තා වූ පරම සුඛය වු නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි \_\_\_\_ කුණප රාශිය මෙත් පඤ්චකාමය දත යුතු ය. කුණප ගොඩට හසුව උන් පූරුෂයා මෙන් මතා කොට පිළිපත් පුද්ගලයා දත යුතු ය. කුණපයන් නැති තැන මෙන් නිර්වාණය දක යුතු ය.

මහරජ! යම් සේ බියපත් වූ තැති ගත්තා වූ වෙවුලත්තා වූ අවුල් වූ සිත් ඇත්තා වූ පුරුෂයෙක් උත්සාහයෙන් එයින් මිදී ශක්තිමත් වූ ස්ථිර වූ ආරකෂා ස්ථානයකට පිවිස පරම සුඛයක් ලබා ද: එපරිද්දෙත් මනාකොට පිළිපදිතා තැනැත්තේ යෝතිසෝමනස්කාරයෙන් හය සන්තුාස විරහිත පරම සුඛය වූ තිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි හය මෙන් ජාති ජරා වාාධි මරණයන් තිසා වරිත් වර වන හය දක යුතු ය. බියපත් පුරුෂයා මෙන් මනා කොට පිළිපත් තැනැත්තා දත යුතු ය. අහය ස්ථානය මෙන් තිවන දත යුතු ය.

මහරජ! කුණු මඩගොහොරුවකට වැටී ඉන්නා පුරුෂයෙක් මහත් වූ උත්සාහයෙන් එයින් බැහැර ව පිරිසිදු පෙදෙසකට පැමිණ එහි පරම සුඛයක් යම් සේ ලබා ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම මනා කොට පිළිපන් තැනැත්තේ යෝතිසෝමනස්කාරයෙන් කෙලෙස් මඩිත් තොර වූ පරම සුඛය වූ නිර්වාණය සාක්ෂාත් කරන්නේ ය. මහරජ! මේ උපමාවෙහි මඩගොහොරුව මෙන් ලාහ සත්කාර කීර්තීන් දත යුතු ය. මඩෙහි එරුණු පුරුෂයා මෙන් මනාකොට පිළිපත් තැතැත්තා දත යුතු ය. පිරිසිදු පෙදෙස මෙත් නිර්වාණය දත යුතු ය. ඒ තිවන මනා කොට පිළිපන් තැනැත්තේ කුමකැයි කියා සාක්ෂාත් කෙරේ ද යත්? ඒ යෝගාවචරයා සංස්කාරයත් ගේ පැවැත්ම සම්මර්ශනය කරයි. පැවැත්ම සිහි කරන්නා වූ ඔහු එහි ජාතිය දකී. ජරාව දකී. වෳාධිය දකී. මරණය දකී. එහි කිසි සැපයක් තො දකී. මුල මැද අග යන තුනෙහි ම එහි කිසි ගතයුත්තක් නො දකී. මහරජ! දවස මුඑල්ලෙහි ම ගින්නෙන් කැවුණු ගිනියම් වූ ලොහොගුලියෙහි මුල මැද අග යන කුත් කැනෙහි ම ඇල්ලිය හැකි තැනක් නො දකී ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම සංස්කාරයන් ගේ පැවැත්ම සම්මර්ශනය කරන තැනැත්තේ එහි ජාතිය දකී. ජරාව දකී. වාාාධිය දකී, මරණය දකී. එහි කිසි සුවයක් හොඳක් නො දකී. මුල මැද අග යන තුනෙහි කිසි ගත යුක්තක් නො දකී. ගත \_ යුත්තක් තො දක්තා වූ ඔහු ගේ සිත්හි තො සතුටක් ඇති වේ. හවය ගැන කල කිරෙයි.

මහරජ! යම් සේ මහ ගිනි ගොඩකට පිවිසි තැතැත්තා එහි අසරණ වූයේ ගින්න ගැන කලකිරේ ද, එපරිද්දෙන් සංස්කාරයන්හි ගතයුත්තක් නො දක්නා වූ ඔහුගේ සිත්හි නො සතුටක් පහළ වේ. කයෙහි දහයක් ඇති වේ. කිසි පිහිටක් නො දක්නා වූ ඔහු හවයෙහි කලකිරෙයි. පැවැත්මෙහි හය දක්නා වූ ඔහුට මේ විදාාමාන වූ සංසාර පුවෘත්තිය ගිනිගෙන ඇතියක. බොහෝ දුක් ඇතියක. බොහෝ සිත්තැවුල් ඇතියක. ඉදින් යම්කිසිවෙක් සංස්කාරයන් ගේ නො පැවැත්මක් ලබානම් ඒ සර්වාසංස්කාරයන් ගේ සත්සිදීම වූ සකලෝපධීන්ගෙන් මිදීම වූ තෘෂ්ණාක්ෂයය වූ විරාගය වූ නිරෝධය වූ නිර්වාණය ශාන්තය පුණිකය යන අදහස ඇති වන්නේය. ඔහු ගේ සිත සංස්කාරයන් නො පැවැත්ම වූ නිවනට පැන වදින්නේ ය.

මාහට පිහිටක් ලැබුණේය යි ඔහු ගේ සිත සතුටු වන්නේ ය. ඔහු ගේ සිත පැහැදෙන්නේ ය.

මහරජ! යම්සේ විදේශයකට පැමිණ, යාමට මගක් නැතිව දුකට පත්ව ඉන්නා තැනැත්තෙක් එයින් මිදී යාමේ මගක් දැක ඒ මගට බසී ද, මෙය මිදීමේ මග ය යි ඔහු ගේ සිත සතුටු වේ ද, මහරජ! එපරිද්දෙන් ම සංසාර පුවෘත්තියෙහි හය දක්නා වූ තැනැත්තා ගේ සිත සංස්කාරයන් ගේ අපුවෘත්තියට පැන වදින්නේ ය. පිහිටක් ලැබුණේය යි ඔහුගේ සිත සතුටු වන්නේ ය. පහදින්නේ ය. ඔහු නිර්වාණ මාර්ගය සොයයි. නිවන් ලබනු පිණිස සිහියෙන් යුක්ත වෙයි. විය්‍රීයෙන් යුක්ත වෙයි. නිර්වාණය මෙනෙහි කරන්නා වූ ඔහු ගේ සිත සංස්කාර පුවෘත්තිය ඉක්මවා අපුවෘත්තිය වූ නිවනට බැසගනී. මහරජ! සංස්කාරයන් ගේ අපුවෘත්තිය වූ නිවනට සිතින් පැමිණෙන මනාකොට පිළිපන් තැනැත්තා නිර්වාණය සාක්ෂාත් කෙරේ යයි කියනු ලැබේ.

මිලිඳුරජ තෙමේ සාධුකාරදීමෙන් ආයුෂ්මත් නාගසේන ස්ථවිරයන් වහන්සේ ගේ දේශනය පිළි ගත්තේ ය.

# නිවන් දක්නා පුද්ගලයා

නිවන් පසක් කොට සිට පිරිනිවන් පානා පුද්ගලයා පිරිනිවීමෙන් පසු නැවත චුහුතවීමක් නැතිව නිවනෙහි ම වෙසෙන්නේ ද? පිරිනිවීමෙන් පසු පුද්ගලයා නැත්තට ම නැති වන්නේ ද? යන මේ පුශ්තය ගැන බුද්ධ කාලයේ දී ම බොහෝ දෙනා කල්පනා කළහ. සාකච්ඡා කළහ. ඇතැම්හු ඒ ගැන බු දුන් වහන්සේ සමග ද සාකච්ඡා කළහ. මෙකල ද ඒ ගැන කල්පනා කරන්නෝ ඇතහ. කථා කරන්නෝ ඇතහ.

පුද්ගල වාවහාරය කරන්නේ රූප - වේදනා - සඤ්ඤා - සංඛාර - විඤ්ඤාණ යන මේවාට ය. රූපාදිය හැර පුද්ගලයෙක් පිරිතිවත් පැමෙත් පෙරක් සකා වශයෙන් නැත්තේ ය. නැත්තා වූ පුද්ගලයා පිරිතිවීමෙන් පසු කොහි ගියේ දැ යි සොයන්නට යාම තිෂ්ඵල කුියාවෙකි. නිවන පිළිබඳ කථාවට නැත්තා වූ පුද්ගලයකු ඇද දමා ගෙන, සිතීමෙන් - කථා කිරීමෙන් වන්නේ කාරණය අවුල්

වීම පමණෙකි. එහෙත් ඒ ගැන සොයන්නවුන් ගේ පුයෝජනය පිණිස අග්ගිවච්ඡගොත්ත පිරිවැජියාත් බුදුන් වහන්සේත් අතර ඇති වූ සාකච්ඡාවක් මෙහි දක්වනු ලැබේ. ඒ සාකච්ඡාව අග්ගිචව්ජගොත්ත සුත්ත යන නාමයෙන් මජ්ඣිම නිකායේ මජ්ඣිම පණ්ණාසකයේ දක්නා ලැබේ.

තථාගතයන් වහන්සේ සැවැත් නුවර ජේතවනාරාමයෙහි වැඩවෙසෙන අවස්ථාවක අග්ගිවච්ඡගොත්ත පරිවුාජකයා බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ පිළිසඳර කථා කොට එකත්පසෙක හිඳ, පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ "ආත්මය ශාශ්වතය - සැබෑව මෙයමය, අනාදෘෂ්ටි බොරුය" යන මේ දෘෂ්ටිය ඇත්තාහු දැයි විචාළේ ය. වච්ඡය! "මම ඒ දෘෂ්ටිය ඇත්තේ නො වෙමි යි" තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක.

ඉක්බිති වච්ඡගොත්ත පිරිවැජියා ආත්මය අශාශ්වතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අන්තවත්ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අනත්තවත්ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අනත්තවත්ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මයක් ශරීරයක් එකය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, ආත්මය අනිකෙක, ශරීරය අනිකෙක යන දෘෂ්ටිය ගැනද, මරණින් මතු ද සත්ත්වයා ඇතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැතය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැත්තේ ද වේ ය යන දෘෂ්ටිය ගැන ද, මරණින් මතු සත්ත්වයා නැත්තේ ද නැත, ඇත්තේ ද නැත යන දෘෂ්ටිය ගැන ද පිළිවෙළින් තථාගතයන් වහන්සේගෙන් පුශ්න කෙළේය. තථාගතයන් වහන්සේ ඒ එකම දෘෂ්ටියක් වත්තමන් වහන්සේට නැති බව වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත "පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ කිනම් වරදක් නිසා ඒ දෘෂ්ටීන්ගෙන් එකකුත් නො ගන්නා සේක් දැ"යි ඇසී ය.

එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ වදරන සේක් :- වච්ඡය, "ආත්මය ශාශ්වතය යන මෙය දෘෂ්ටියෙක. දෘෂ්ටි ගහනයෙක. දෘෂ්ටි කාන්තාරයෙක. දිව්ඨි විසූකයෙක. දිව්ඨිව්ප්එන්දිතයෙක. දිව්ඨි සඤ්ඤෝජනයෙක. දුක් ඇතියෙක. ජීඩා ඇතියෙක. උපායාස සහිතයෙක. දහ සහිතයෙක. සසර කලකිරීම පිණිස නො වන්නෙක.

Non-commercial distribution

සසරට තො ඇලීම පිණිස තො වත්තෙක. වෘත්තයාගේ තිරෝධය පිණිස තො පවත්තෙක. වෘත්තයාගේ සත්සිදීම පිණිස තො පවත්තෙක. තිවත දැනගැනීම පිණිස තො පවත්තෙක. ක්ලේශ තිදුාවෙත් පිබිදීම පිණිස තො පවත්තෙක. තිර්වාණය පිණිස තො පවත්තෙකැ"යි වදළ සේක. ආත්මය අශාශ්වතය යතාදි දෘෂ්ටි ගැනත් එසේ ම වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි තෙමේ පිත්වත් ගෞතමයන් වහන්සේට යම්කිසි දෘෂ්ටිගතයක් ඇත්තේ දැයි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ''වච්ඡය! දෘෂ්ටිගතය යන මෙය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් බැහැර කරන ලද්දක. මේ රූපය ය, මේ රූපයා ගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ රූපයාගේ තිරෝධය ය, මේ වේදතාව ය, මේ වේදතාවගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ වේදනාවගේ නිරෝධය ය, මේ සංඥව ය, මේ සංඥවගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ සංඥවගේ තිරෝධය ය, මේවා සංස්කාරයෝ ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ තිරෝධය ය, මේ විඤ්ඤාණය ය, මේ විඤ්ඤාණයාගේ උත්පත්ති හේතුව ය, මේ විඤ්ඤාණයාගේ තිරෝධය ය යන මෙය තථාගතයන් වහත්සේ විසින් දක්නා ලද්දේ ය. එබැවිත් කථාගකයන් වහන්සේ සකල මඤ්ඤිතයන් සකල අහංකාරමමංකාර මානානුසයන් ක්ෂය වීමෙන් තිරුද්ධ වීමෙන් අක් හැරීමෙන් ඉවත් කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණ කොට කිසි සංස්කාරයක් නො ගෙන සියල්ලෙන් මිදුණෝය" යි වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොග්ත පිරිවැජි තෙමේ "පින්වත් ගෞතමයාණෙනි, එසේ සියල්ලෙන් මිදුණා වූ හික්ෂු තෙමේ මරණින් මතු කොහි උපදීදැ" යි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "උපදීය යන මෙය ඒ විමුක්ත හික්ෂුව සදහා නො යෙදෙන්නේය"යි වදළ සේක. "පින්වත් ගෞතමයාණෙනි! එසේ නම් ඒ භික්ෂුව නූපදින්නේදැ"යි වච්ඡගොත්ත විචාළේ ය. "නූපදීය යන්නත් ඒ භික්ෂුව සදහා නො යෙදෙන්නේය"යි වදළ සේක. "එසේ නම් ගෞතමයාණෙනි! උපදින්නේත් නූපදින්නේත් වේ දැ"යි වච්ඡගොත්ත කීයේ ය. "ඒ භික්ෂුව සඳහා උපදින්නේත් නූපදින්නේත් වේ ය" යන කීමත් නො යෙදෙනේනේ ය" යි තථාගතයන් වහන්සේ වදුළ සේක. එසේ නම් "පින්වත් ගෞතමයාණෙනි! ඒ භික්ෂුව නූපදින්තේක් නො වේ, උපදින්තේක් නො වේ දැ"යි විචාළේය. ඒ භික්ෂුව සඳහා "නූපදින්තේක් නො වේ ය, උපදින්තේක් නො වේ ය" යන්නක් නො යෙදෙන්නේ ය යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක.

එකල්හි වච්ඡගොත්ත පරිවුාජක කියනුයේ "පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! පළමු කථාව ඇසීමෙන් මාහට නුඹ වහන්සේ ගැන මඳ පැහැදීමක් ඇති වූයේ ය. විමුක්ති පුද්ගලයා ගැන කළ මේ කථාව ඇසීමෙන් මාගේ ඒ පැහැදීමත් නැති වී ගියේ ය" යි කීයේ ය.

එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ වදරන සේක්: "වච්ඡය! මාගේ මේ ධර්මය ගැඹුරු ය, දුර්දශය, දුරතුබෝධය, ශාන්තය, පුණිතය, අතර්කාවචරය, සූක්ෂමය, පණ්ඩිත වේදනීයය, අනාා දෘෂ්ටියක් ඇත්තා වූ අනාා ධර්මයක් පිළිගන්නා වූ, අනාා ධර්මයක් කැමති වන්නා වූ, අනාා ධර්මයක යෙදෙන්නා වූ, අනාායකු ගුරු කොට ඇත්තා වූ තට මුළාවීමට මේ ධර්මය පුමාණවත් ය" යි වදරා: "වච්ඡය, මම නුඹෙන් ම පුශ්න කරමි. නුඹට වැටහෙන සැටියට ඒවාට පිළිතුරු දෙව. "ඉදින් තාගේ ඉදිරියෙහි ගින්නක් ඇවිලේ නම්, මා ඉදිරියේ ගින්නක් ඇවිලේය' යි නුඹ දන්නෙහි දැ" යි ඇසුහ.

"පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! ඉදින් මා ඉදිරියේ ගින්නක් ඇවිලේ නම්, මා ඉදිරියේ මේ ගින්න ඇවිලේ ය යි දනිම්" යි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි කීය.

"වච්ඡය! තා ඉදිරියේ ඇව්ලෙත මේ ගිත්ත කුමක් තිසා කුමක් ඇසුරු කොට ඇවිලේ දැ යි ඇසුව හොත් එයට නුඹ කෙසේ පිළිතුරු දෙන්නෙහිද?"

"පිත්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ ඉදිරියේ ඇවිලෙන මේ ගින්න කුමක් නිසා කුමක් ඇසුරු කොට දැල්වේදැ යි ඇසුව හොත් 'දර නිසා දර ඇසුරු කොට මේ ගින්න ඇවිලේය'යි කියම්."

"වච්ඡය! ඉදින් තා ඉදිරියේ ඇවිලෙන ගින්න නිවී ගිය හොත් එකල්හි 'මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේය'යි නුඹ දන්නෙහිද?" "පිත්වක් ගෞතමයන් වහන්ස! ඉදින් මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේ නම් 'මා ඉදිරියේ ඇවිලුණු ගින්න නිවී ගියේය'යි මම දනිමි."

"වච්ඡය 'ඉදින් තා ඉදිරියේ ඇවිලී නිවුණා වූ ගින්න කොහි ගියේ ද? පෙර දිගට හෝ ගියේ ද? අවර දිගට හෝ ගියේ ද? උතුරට හෝ ගියේ ද? දකුණට හෝ ගියේදැ'යි විචාළ හොත් එකල්හි නුඹ කෙසේ පිළිතුරු දෙන්නෙහිද?"

"හිතවත් ගෞතමයන් වහන්ස! එසේ ඇසීම නුසුදුසු ය. පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! දර නිසා ඇවිලුණු ඒ ගින්න තුබු දර ඉවර වීමෙන් අලුත් දර නො ලැබීමෙන් ආහාරයක් නැතිව නිවුණෙය' යි ම කිය යුතු වන්නේ ය."

එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක:- වච්ඡය! යම් රූපයක් කරණකොට ගෙන උස් තැනැත්තාය මිටි තැනැත්තාය කුඩා තැනැත්තාය මහත් තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්වයකු ගැන කථා කෙරෙත් ද ඒ රූපය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය. ඒ රූපයාගේ මුල් සිඳින ලද්දේ ය. ඒ රූපය අග සුන්කළ තල්ගසක් මෙන් කරන ලද්දේ ය. නැවත ඇති නො වන්නක් කරන ලද්දේ ය. මතු නූපදනා ස්වභාවයට පමුණුවන ලද්දේ ය.

වච්ඡය! එබැවින් කථාගත තෙමේ රූපය නිසා කරන වාවතාරයෙන් මිදුණෙක. මහා සාගරය සේ ගැමුරු වූවෙක. පුමාණ කිරීමට දුෂ්කර වූවෙක. බැස ගැනීමට දුෂ්කර වූවෙක. තථාගත තෙමේ මතු උපදී ය යි කීම ද නුසුදුසු ය. නූපදී ය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් වේ ය, නූපදින්නේත් වේ ය යි කීමට ද නුසුදුසු ය. නූපදින්නේත් නැත, උපදින්නේත් නැත යයි කීමට ද නුසුදුසු ය.

යම් වේදනාවක් කරණ කොට ගෙන සැප විදින තැනැත්තාය දුක් විදින තැනැත්තාය කියා සත්ත්ව වෳවහාරය කරනු ලැබේ ද, ඒ වේදනාව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය. යම් සංඥවක් කරණ කොට ගෙන සිංහල දත් තැනැත්තාය, දෙමළ දත් තැනැත්තාය, වෙදකම් දත් තැනැත්තාය, නැකැත් දත් තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වාාවහාරය කෙරේද: ඒ සංඥව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය.

යම් සංස්කාරයක් නිසා ලෝභියාය, නපුරාය, ඊෂීහා කාරයාය, කරුණාවන්තයාය, දෙන තැනැත්තාය, මරන තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වහවහාරය කෙරේද: ඒ සංස්කාරයෝ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දෝ ය.

යම් විඤ්ඤාණයක් කරණ කොට ගෙන බලන තැනැත්තාය, අසන තැනැත්තාය යනාදීන් සත්ත්ව වාාවහාරය කෙරේද: ඒ විඤ්ඤාණය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුහාණය කරන ලද්දේ ය. වච්ඡය! ඒ නිසා තථාගත තෙමේ වේදනාදිය නිසා කරන සත්ත්ව වාාවහාරයෙන් මිදුනෙක. මහා සාගරය සේ ගැඹුරු වූවෙක. පුමාණ නො කළ හැකි වූවෙක. බැස ගැනීමට දුෂ්කර වූවෙක. එබැවින් තථාගත තෙමේ මතු උපදීය යි කීම ද නුසුදුසු ය. නුපදීය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් නුපදින්නේත් වේය යි කීම ද නුසුදුසු ය. උපදින්නේත් නැත, නුපදින්නේත් නැතය යි කීම ද නුසුදුසු ය.

බුදුන් වහන්සේ විසින් මෙසේ වදළ කල්හි වච්ඡගොත්ත පිරිවැජි තෙමේ පැහැදී: පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ ගේ ධර්මය අතුපතර නැති ව, පොතු නැති ව, එලය නැති ව, ශුද්ධ සාරයෙහි ම පිහිටියක. පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ ගේ ධර්මය ඉතා හොඳ ය. ඉතා හොඳ ය. "අද පටන් මා නුඹ වහන්සේ සරණගිය උපාසකයෙකැ යි දැන ගනු මැනැව " යි සැල කෙළේ ය.

# දුඃඛස්කන්ධයෙන් මිදීමේ පුනිපත්ති කුමය

"අව්ප්ජායත්වේව අසේසව්ථාගනිරෝධා සංඛාර නිරොධෝ" යතාදි පුතිලෝම පුතීතා සමුත්පාද දේශතාවෙහි දැක්වෙත තිරෝධයන් අතුරෙන් අව්දාා නිරෝධය ම පුධාන බව, සංස්කාර විඳොනාදි අනා පුතීතාසමුත්පාද ගයන්ගේ නිරෝධය අව්දාා තිරෝධය අනුව සිදුවන බව ඉහත දක්වා ඇත. අවිදාා තිරෝධයෙන් ම සංස්කාරාදීන්ගේ තිරෝධය සිද්ධවන බැවින් ඒවායේ නිරෝධය සඳහා අමුතුවෙන් කළ යුත්තක් නැත. දුඃබස්කන්ධයෙන් මිදෙනු කැමැතියකු විසින් ඒ සඳහා කළ යුතු එකම දෙය අවිදාාව නැතිකර ගැනීමම ය. අවිදාාව නැති කිරීම සඳහා යමක් වේ නම් ඒ දෙය කිරීම ය. කළයුතු

යම් කිසිවක් නැති කළ හැක්කේ ඒ දෙය නසන ඒ දෙයට විරුද්ධ දෙය ඇති කිරීමෙනි. අදුරට විරුද්ධ අදුර නැති කරන එකම දෙය ආලෝකය ය. ආලෝකය ඇති කිරීමෙන් මිස අන් කිසිම කුමයකින් අඳුර නැති කළ නො හැකි ය. එමෙන් අවිදාාාවට විරුද්ධ අවිදාහාව නැති කරන එකම දෙය විදාහාව ය. විදාහාව තමාගේ සන්තානයෙහි ඇති කිරීමෙන් මිස අන් කිසිම කුමයකින් අවිදාාව තැති තො කළහැකි ය. දන් දීමෙන් හෝ සිල් රැකීමෙන් හෝ විදාාාව උපදවන භාවනා හැර, අනික් භාවනාවලින් හෝ අවිදාාව නැති කළ තො හැකි ය.

විදාාව යනු ඥනය ය. දුඃඛ සනා පුකිච්ඡාදක අවිදාාවය, සමුදය සතා පුතිච්ඡාදක අවිදාාවය, නිරෝධ සතා පුතිච්ඡාදක අවිදාාාවය, මාර්ග සතා පුතිච්ඡාදක අවිදාාාවය කියා අවිදාා සතරක් ඇති බව ඉහත අනුලෝම පුතීතාාසමුත්පාද විස්තරයේ දක්වා ඇත. "**දුක්ඛෙ සදාණං. දුක්ඛ සමුදයෙ සදාණං, දුක්ඛ නිරොධෙ** සැණං, දුක්ඛ නිරෝධගාම්නියා පටිපදය සැණං, අයං වූච්චනි **භික්ඛවේ! විප්ජා**" යන දේශනාවෙන් දැක්වෙන පරිදි දුඃඛ සකාය දක්තා විදාාාවය, සමුදය සතාය දක්තා විදාාාවය, තිරෝධ සතාය දක්තා විදාහාවය, මාර්ග සතාය දක්තා විදාහාවය යි විදාහ සතරක් ද ඇත්තේ ය.

දුඃඛ සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාහව නසන එකම දෙය දුඃඛ සතාය දක්නා විදාාවම ය. සමුදය සතා පුතිච්ඡාදක අවිදාාව නසන එකම දෙය සමුදය සතාය දක්නා විදහාව ය, නිරෝධ සතා පුතිව්ඡාදක අවිදාාාව නසන එකම දෙය නිරෝධ සතාය දක්නා විදාාාව ය. මාර්ග සතා පුතිච්ඡාදක අවිදාාාව නසන එකම දෙය මාර්ග සතාය දක්තා විදහාව ය. Non-commercial distribution

සංසාර දුඃඛය නිවාගනු කැමති සංසාර දුඃඛයෙන් එතරවනු කැමති තැනැත්තා විසින් ඒ සඳහා කළයුතු දෙය නම් සතර වැදෑරුම් වූ විදාහව සම්පාදනය කිරීම ය. විදාහ සතරෙන් ද පුධාන, දුඃඛ සතාය දක්නා විදාහව ය. එය සම්පාදනය කර ගත හොත් ඉතිරි ආය්‍යිසතා තුන පිළිබඳ විදාහ තුන ඉබේම වාගේ ලෙහෙසියෙන් ම ඇති වන්නේ ය.

අාය්‍යිසකාඥන සංඛ්‍යාත අාය්‍ය විදාාව ඇති කර ගත හැක්කේ දහම් ඇසීමෙන් හා දහම් පොත් කියැවීමෙන් ද ගුරුන් වෙනින් බුදුදහම උගෙනීමෙන් ද අාය්‍ය සකායන් පිළිබඳ සාමානා දෙනය ඇති කර ගෙන පසුව විදර්ශනා භාවනාවෙහි යෙදීම වශයෙන් ඒ දෙනය දියුණු කිරීමෙනි. අාය්‍ය විදාාව පිළිබඳ අවබෝධයක් ඇති කර ගනු කැමතියන් ගේ ප්‍යෝජනය පිණිස මෙහි චතුරාය්‍ය සකාය විස්තර කළ යුතු ය. එහෙත් ඒ ආය්‍ය සතාය විස්තරය අප විසින් කලින් සම්පාදනය කර ඇති "චතුරාය්‍ය සතාය" නමැති පොතෙහි ඇති බැවින් මෙහිදී ආය්‍ය සතායන් පිළිබඳ කෙටි හැදින්වීමක් පමණක් කරනු ලැබේ.

සැබෑ දුකය. දුක් ඇතිවීමේ සැබෑ හේතුව ය. සැබෑ සැපය ය. සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය යන මේ කරුණු සතර බුදු සමයේ උගන්වන චතුරාය\$ සතෳය ය.

චතුරාය්‍යී සතාය ගැන සොයන තැනැත්තකු විසින් පළමු කොට සැපදුක් දෙක ගැන කල්පනා කළ යුතු ය. එය සතා සතර පහසුවෙන් කොටින් තේරුම් ගැනීමේ කුම ය. සැප වශයෙන් සලකන යමක් කිසි කලෙක වෙනසකට නො පැමිණ, සෑම කල්හි ම සැපයක් වශයෙන් ම පවතී නම්, සැබෑ සැපය සැටියට සැලකිය යුත්තේ ඒ සැපය ය. යම් කිසිවක් මද කලක් පැවතී නැවතී යේ නම් එය සැපවත් වුවත් සැබෑ සැපයක් සැටියට නො සැලකිය හැකිය. එබඳු සැප අනුත්ගෙන් තාවකාලික වශයෙන් ගත් දෙයක් වැනි ය. මායාවක් බඳු ය.

තාවකාලික වශයෙන් අනුන්ගෙන් ගත් දෙයින් කෙනෙක් ධනවතකු සැටියට නො කියනු ලැබේ. මක්නිසා ද? අනුන්ගෙන් ගත් දෙය අයිතිකරුට ආපසු දෙන්නට සිදු වී, නැවත නිර්ධනයකු වන බැවිති. එමෙන් මද කලක් පවත්තා සැපයක් ලැබීමෙන් කෙතෙක් සැපවතෙක් තො වේ. මක්තිසා ද? එය මද කලකින් ඔහුට අහිමි වන බැවිනි. එබැවින් මද කලක් පැවතී තැති වන, පුද්ගලයා සැබෑ සැපවතකු තො කරන, පුද්ගලයා සැපවතෙක් වී යයි කීමට තරම් තො වන සැප එකක්වත්, සැබෑ සැප තො වන බව දත යුතු ය.

කවර සැපයක් වුවත් නැති වේ නම් සැපයේ ඒ නැතිවීම දුකෙකි. සැපයම දුකට පෙරළීමකි. තාවකාලික වූ සෑම සැපයක් ම නැතිවීම් වශයෙන් දුකට පෙරළෙන බැවින් ඒ තාවකාලික සැප එකකුදු සැබෑ සැප නො වේ. සැප ය යි සලකන දෙයක මුල මැද අග යන තුනෙන් කොතැනකට වුව ද දුක මිශු වී ඇති නම් ඒ දෙය ද සැබෑ සැපයක් නො වේ. මුල මැද අග යන තුන් තැන ම දුක මිශු වී ඇති සැපය ගැන කියනුම කිම?

මේ මිනිස් ලොව මිනිසකු වී ජීවත්වීම සැපයක් වශයෙන් සලකන දෙයකි. සිටුවරයකුව - රජකුව ජීවත් වීම මහ සැපයක් හැටියට සලකනු ලැබේ. මහ සැපයක් කොට සලකන සිටු සැපත - රජ සැපත සැබෑ සැපයක් දැ යි සිතා බලන්න. එය සැබෑ සැපයක් වන්නට නම්, සැම කල්හි ම එසේ ම තිබිය යුතු ය. එය සැම කල්හි ම පවත්නක් නො වේ. මද කලකින් මරණයට පැමිණීමෙන් සිටු කමත් රජ කමත් කෙළවර වන්නේ ය. මරණින් පසු සිටුකමත් රජකමත් ඔහුට නැත. එසේ නැතිවන්නා වූ සැපය සිහිනයක් බදුය. අනුන්ගෙන් මද වේලාවකට ඉල්ලා ගත් දෙයක් බදුය. ණයට ගත් දෙයක් බදුය. එබැවින් සිටුකම හෝ රජකම සැබෑ සැපයක් නො වේ.

මිනිස් සැපයට වඩා උසස් කොට සලකන දෙව් සැපයන් ඒ දෙකට ම වඩා උසස් කොට සලකන බඹ සැපයන් කියන ලද සිටු සැපය රජ සැපය සේ ම මරණින් කෙළවර වෙන ඒවා ය. එබැවින් දෙව් සැපයන් සැබෑ සැපයක් නොවේ. බඹ සැපයන් සැබෑ සැපයක් නො වේ. සිටුවරයාත් රජුත් දෙව්යාත් බුහ්මයාත් ඒ තත්ත්ව වලින් පහවීමෙන් පසු, බලු පැටවකුදු විය හැකි ය. බළල් පැටවකුදු විය හැකි ය. වසු පැටවකුදු විය හැකි ය. අතරු පැටවකුදු විය හැකි ය. කුකුළු පැටවකුදු විය හැකි ය. කුකුළු පැටවකුදු විය හැකි ය. මහා ප්‍රෙතයකුදු විය හැකි ය. මහා ප්‍රෙතයකුදු විය හැකි ය. මහා තරකයක තිරීසතකුදු විය හැකි ය. සිටුවරයාත් රජුත් දෙවියාත් බුහ්මයාත් බලු පැටවකු වූකල්හි අතික් බලු පැටවුත් සේ ම එකෙකි. සිටුකමවත් රජකමවත් ඒ බලුපැටවාට ගැවිලාවත් තැත. සිටුකම හෝ රජකම සත්ත්වයා සැබෑවට ම සැපවත් කරන්තක් තම එය සෑම කල්හිම තිබිය යුතු ය. සෑම කල්හි සත්ත්වයා සැපවත් කරන්තක් නො වන බැවිත් ඒ සිටුකමත් රජකමත් සැබෑ සැප නො වේ.

මේ මිනිස් ලොව මිනිසකු උපදින්නේ දුකිනි. උපන්ද පටන් මේ මිනිස් කය නිතරම මැරෙන්න හදන එකකි. මැරෙන්න යන එකකි. නොමැරී පැවැත්වීමට නම් ආහාර පාන වස්තුාදි පුතායෙන් එය නිතර ම ආරක්ෂා කළ යුතු ය. ආරක්ෂා නො කළ හැකි වූ දිනයේ දී එය මැරෙන්නේ ය. නිරන්තරයෙන් ආහාර පානාදි පුතාය සපයමින් ආරක්ෂා කරන්නට වීමත් මහ දුකෙකි. ආරක්ෂා කරන්නට බැරිවී මරණයට පත්වීමත් දුකෙකි. එසේ බලන කල්හි මේ පක්වස්කන්ධය මුල මැද අග යන සැම තැනම දුකින් මිශු දෙයකි. එබැවින් සැබෑ සැපයක් නො වේ.මනුෂා දේව බුන්ම යන කාහටත් අයත් වූ මේ පක්වස්කන්ධය රාග ද්වේෂ මෝහ සංඛාාත කෙළෙස් ගිනිවලින් ද ජාති - ජරා - මරණ - ශෝක - පරිදේව - දුඃඛ - දේමනසාා - උපායාස සංඛාාත දුක් ගිනිවලින් ද දැවෙමින් ඇතියකි. ගිනි මැද ගිනිවලින් වෙළී පවත්නා බැවින් මේ පක්වස්කන්ධය සැබෑ ම දුකෙකි. සැබෑ දුක පක්වස්කන්ධය ම ය.

අවිදාහ සංස්කාරාදි දුඃබස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වූ ශාන්ත ස්වභාවය කොතැනකවත් දුක් මිශු වී නැති බැවිනුත් කවර කලෙකවත් නැති නො වන බැවිනුත් එය පසක් කර ගත් තැනැත්තා නැවත කිසි කලෙක දුඃඛිතයකු නො වන බැවිනුත් සැබෑ සැපය ය.

දුක් ඇතිවීමේ සැබෑ හේතුව තණ්හාව ය. තණ්හාවය කියනුයේ ඕනෑ කමු<sub>Non-Comm</sub>මේ සක්ත්වයනට තම තමන්ගේ පඤ්චස්කන්ධය පවත්වා ගැනීමේ මහත් වූ ඕනෑ කමක් ඇත්තේ ය. ජීවත්වීමේ ආශාවය යි කියනුයේ ද ඒ ඕනෑ කමට හෙවත් තණ්හාවටම ය. සත්ත්වයනට ඇත්තා වූ කණ්හාවලින් සියල්ලට ම පුධාන වූ ද, සියල්ලට ම බලවත් වූ ද, කවදවත් නො පිරෙන්නා වූ ද කණ්හාව එය ය. පඤ්චස්කන්ධය නැතිවන්නට යනවා නම් හෙවත් මැරෙන්නට යනවා නම් සත්ත්වයනට මහා හයක් ඇති වන්නේ ඒ කණ්හාව නිසා ය. මැරෙන්න යනවාය කියා හෝ මරණවාය කියා හෝ කියනවා නම් එයින් ඇතිවන්නා වූ හය තරම් මහත් හයක් අත් කුමකින් වත් සත්ත්වයනට ඇති නො වේ. එය ඉතාම මහත් වන්නේ ජීවත්වීම පිළිබඳ වූ තණ්හාව ඉතා බලවත් නිසා ය.

සත්ත්වයා උපත්ද පටන් ම මැරෙන්න යන්නේ ය. එය පඤ්චස්කන්ධයේ ස්වභාවය ය. ජීවත්වීමේ ආශාව වූ මහා තණ්හාවත් ඒ පඤ්චස්කන්ධයට ම අයත් ව පඤ්චස්කන්ධයේ ම එක් කොටසක් ව පඤ්චස්කන්ධය හා බැදී පවත්නා බැවින් ඒ තණ්හාව මැරෙන්න යන පඤ්චස්කන්ධයට මැරෙන්නට නො දෙයි. ආහාර පානාදි පුතායන් ළහා කර දෙමින් පඤ්චස්කන්ධයට නැතිවන්නට මැරෙන්නට තො දී පඤ්චස්කන්ධය පවත්වයි. ජීවත්වීමට නිතරම උත්සාහ කරයි. එයින් අලුත් අලුත් වෙමින් පඤ්චස්කන්ධය නො සිදී පවතී. මැරෙන්නේ ද ජීවත් වීමේ ඕනැකම ජීවත් වීමේ උත්සාහය තිබියදී ය. එබැවින් සත්ත්වයා මළත් ඉවරයක් වන සැටියට නො මැරෙයි. මැරෙනු සමගම අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇති වෙයි. අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇති වෙයි. අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇති වෙයි. අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇති වෙයි. අලුත් පඤ්චස්කන්ධයක් ඇති වෙයි.

කොතෙක් කල් ජීවත් වුවත් ජීවත්වීම ඇති වී ඒ තණ්හාව පිරෙන්නේ නො වේ. අද එක් එක් සත්ත්වයකුට ඒ ජීවත්වීමේ ආශාව යම් පමණකට ඇත්තේ ද කල්ප ලක්ෂයක් ඉදිරියට ගිය තැනදීත් ඔහුට ඒ ආශාව අද මෙන් ම ඇත්තේ ය. කල්ප කෝටියක් ගතවූ පසුත් අද මෙන් ම වෙනසක් නැතුව ඒ තණ්හාව ඇත්තේ ය. ජීවත්වීම ඇති වී තණ්හාව සම්පූර්ණවීමක් කවර කලෙක වත් නො වත්තේ ය. තණ්හාව ඇති තාක් පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුක්ඛය පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ කරයි. ඒ නිසා ඒ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුඃඛය නො සිදී නැවත නැවතත් ඇති වේ. පඤ්චස්කත්ධ සංඛාාත දුඃඛය ඉවර වන්නේ නැවත නැවත ඇති තො වන්නේ එය නැවත නැවත ඇති කරන පවත්වන කණ්හාව නැති වුවහොත් ය. තණ්හාව ඇති තාක් දුඃඛස්කත්ධය නැවත නැවත ඇතිවන බැවින් දුඃඛස්කත්ධය ඇති වීමේ සැබෑ හේතුව කණ්හාව බව බුදුන් වහන්සේ වදළ සේක.

අතීතයෙහි බොහෝ බුදුවරයෝ ඇති වූහ. එබැවින් දනට ඉන්නා එක් එක් සත්ත්වයකුට අතීතයේ බොහෝ බුදුවරයන් මුණ ගැසෙන්නට ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුදුවරයන් ගෙන් බණ අසන්නට ලැබෙන්න ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුද්ධ ශුාවකයන් මුණ ගැසෙන්නට ඇතුවාට සැකයක් නැත. බොහෝ බුද්ධ ශුාවකයන් ගෙන් බණ අසන්න ලැබෙන්නට ඇතුවාටත් සැකයක් නැත. සත්පුරුෂයන් සේවනය කරන්නට ලැබීමෙන් සද්ධර්මය අසන්නට ලැබීමෙන් දුකින් මිදීමේ කැමැත්ත ඇති වී ඒ සඳහා අතීතයේ නොයෙක් වාරවල පුතිපත්ති පුරන්න පටන්ගන්න ඇතිවාට ද සැකයක් නැත. එහෙත් බොහෝ සත්ත්වයෝ තවමත් සසරම ය. කොතෙක් වර ආරම්භ කළත් සම්පූණි වන තෙක් දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය පුරන්නට ඔවුනට ඉඩක් ලැබී නැත. ඉඩ ලැබී නැත්තේ තණ්හාව එයට බාධා කළ නිසා ය.

දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය පිරීමට සිත යොමු කළ ගිහියා "තවම ඕවා කරන්නට ඉඩක් නැත, කුමක් කරන්නටත් ජීවත් වන්නට ඕනෑය, ඒ නිසා රස්සාව නො කර බැරිය, ගේදෙර රැක බලා ගන්නේ නැතිව බැරිය, දූ දරුවන් ගේ වැඩ ඉවර නැත, විකල් බොජුනෙන් වැළකී විසීමට තරම් සනීපයක් ශක්තියක් නැත, භාවනාවෙහි යෙදෙන්නට සනීපයක් නැත, ශක්තියක් නැත" යනාදිය සිතමින් කියමින් පසු බසී. පුතිපත්තියට නො බසී. පුතිපත්තියට බට තැනැත්තා ද "අසවල් වැඩේ කරන්නට තිබෙනවාය අසවල් වැඩේ කරන්නට තිබෙනවාය අසවල් වැඩේ කරන්නට තිබෙනවාය මෙලොව ඉන්නාතාක් ඒ වැඩත් නො කර බැරිය" කියා දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තිය අත පසු කරයි. තණිනාව විසින් යොදවන වැඩ කරයි.

පැවිද්ද ද "දයකයන් ගේ වැඩ තිබෙනවාය, ගෝලබාලයන් ගේ වැඩ තිබෙනවාය, ලෙඩට පුතිකාර ගන්නට තිබෙනවාය, Non-commercial distribution විහාර සාද ගන්න වෛතාය සාද ගන්න ආවාසය සාද ගන්න තිබෙනවාය" කියා දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තියට නො බසී. බටුයේ ද ඉහත කී කරුණු ඉදිරිපත් කරගෙන සම්පූණී වන පරිදි ඒ පුතිපත්තිය නුපුරයි. ඒ බාධා සියල්ලම කෙරෙන්නේ තණ්හාවෙති. තණ්හාව පුතිපත්තියට බැසගන්නට නො දී නවත්වයි. බට තැනැත්තා පුතිපත්තියෙන් පහකර දමයි. දුකින් මිදීමේ පුතිපත්තියට බැසීම වළක්වන නිසා ද, බැසගත් තැනැත්තා එයින් පහකර දමන නිසාද තණ්හාව ම දුක් ඇති කිරීමේ දුක පැවැත් වීමේ සැබෑ හේතුව බව දත යුතු ය.

සැබෑ සැපයට පැමිණීම, දුක් නැවත නැවත උපදවන තණ්හාව නැති වීමෙන් ම සිදු වන්නකි. එබැවින් යමක් කිරීමෙන් තණ්හාව නැති වේ නම් ඒ දෙය කිරීම සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය. සමහරු 'දීම තණ්හාව නැති කිරීමේ උපාය' සැටියට සලකති. එහි ද එක්තරා සතායක් තිබේ. දුන් වස්තුව පිළිබඳ වූ තණ්හාව එයින් නැති වේ. එහෙත් නැවත රැස් කිරීමේ තණ්හාව එයින් නැති නො වේ. සමහර විට වස්තු රැස් කිරීමේ තණ්හාව දීමෙන් තවත් වැඩි වේ. දෙන තැනැත්තේ තමා ගේ පරිභෝගයටත් දීමටත් දෙකටම වඩ වඩා වස්තු සොයන බව පෙනේ. එයින් කිය යුත්තේ දීමෙන් ඒ තැනැත්තාගේ තණ්හාව තවත් වැඩි වූ බව ය.

දීමෙන් කණ්හාව අඩු වුවත් ඒ වස්තු කණ්හාව අඩු වීමෙන් හෝ නැති වීමෙන් හෝ නිවනට පැමිණෙන්නේ නො වේ. නැවත නැවත පඤ්චස්කන්ධ සංඛානත දුඃඛය ඇති කරන්නේ ආත්ම වශයෙන් සලකන පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ වූ කණ්හාව ය, බාහිර වස්තු දන් දීමෙන් පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ කණ්හාව නැති වන්නේ නො වේ. සැබෑ සැපය වූ නිවනට පැමිණීමේ මාර්ගය වන්නේ පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ වූ තණ්හාව නැති කිරීමේ පුතිපත්තිය ය.

ඇත්ත වශයෙන් කියත හොත් මේ පඤ්චස්කන්ධය ඇලුම් කළ යුත්තක් නොව බිය විය යුත්තකි. දුක්ය කියා යමක් ඇති නම් ඒ සියල්ල ම ඇති වන්නේ මේ පඤ්චස්කන්ධයෙහි ය. බියවිය යුතු පඤ්චස්කන්ධය ගැන තණ්හාවක් ඇති වන්නේ එහි සැබෑ තත්ත්වය තො වැටහීම නිසා ය, පඤ්චස්කන්ධයේ සැබෑ තත්ත්වය හරියට පෙනුන හොත් එය එකෙණෙහි ම එපා වේ. තණ්හාව නිරුද්ධ වේ. මතු ඇති නො වේ.

එක්තරා පුරුෂයකුට ලස්සන තරුණ බිරියක් සිටී. ඇ පිය කථාවෙන් ද වැළඳ ගැනීම් ආදියෙන් ද නිතර ඒ පුරුෂයා සන්තෝෂ කරවන්නී ය. එහෙත් ඈ ඒ පුරුෂයා ගේ සැතිරියකි. ඈ අන් හිමියකු පතමින් ඉඩක් ලද විටෙක මේ පුරුෂයා මරා දමා ඔහුගේ ධනය හිමි කර ගන්නා බලාපොරොත්තුවෙන් හිමියා සතුටු කරවන තැනැත්තියකි. ඒ බව නො දත් පුරුෂයා ඒ ස්තුියට තදින් ඇලුම් කරයි. ඇය කියන සෑම දෙයක් ම කෙසේ හෝ සපයා දෙයි. දසයකු සේ ඇගේ මෙහෙවර කරයි. මහත් ආදරයෙන් පෝෂණය කරන ඒ ස්තුිය ගේ සැබෑ තත්ත්වය යම් කිසි දිනක ඒ පුරුෂයා තේරුම් ගත හොත් එද ඒ ස්තුිය ගැන තුබූ ආදරය කෙළවර වෙයි. එතැන් පටන් පුරුෂයා සොයන්නේ ඒ ස්තුිය හැර දමීමට ඒ ස්තුිය ගෙන් වෙන් වීමට මගකි.

තමා මරා දමීමට අවස්ථාවක් සොයමින් උපායක් සොයමින් සිටින බ්රියට ඇගේ සැබෑ තත්ත්වය නො දන්නා නිසා ඇලුම් කරන සැමියා මෙන්, මේ සත්ත්වයෝ සැබෑ තත්ත්වය නො දන්නා නිසා වධක පඤ්චස්කන්ධය උසස් කොට සලකා එයට ඇලුම් කරමින් එය පවත්වා ගැනීමට සැම උත්සාහයක් කරමින් හැසිරෙති. සතුරු බිරියගේ සැබෑ තත්ත්වය තේරුම් ගත් කල්හි ඒ ස්තිුය ගැන පුරුෂයා ගේ තුබූ මෝඩ ආලය සම්පූර්ණයෙන් ම නැති වන්නාක් මෙන් පඤ්චස්කන්ධයේ සැබෑ තත්ත්වය දුටු කල්හි එය කෙරෙහි පවත්නා තෘෂ්ණාව නිරුද්ධ වේ.

තණ්හාව තැති කිරීම හැර මේ පඤ්චස්කන්ධ සංඛාාත දුඃඛයෙන් මිදී සැබෑ සැපයට පැමිණීමේ අන් කුමයක් නැත්තේ ය. එබැවින් තණ්හාව නැති කිරීමේ පුතිපත්තිය ම සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය ය යි කියනු ලැබේ. පුතීතාසමුත්පාද දේශනය අනුව කථාකරන කල්හි අවිදාහව නැති කිරීම සඳහා පිරිය යුතු පුතිපත්තිය සැපයට පැමිණීමේ සැබෑ මාර්ගය සැටියටත්, ආය්‍යාසකාන Non-commercial distribution දේශනය අනුව කථා කරන කල්හි තණිහාව නැති කිරීම සඳහා පැවැත්විය යුතු පුතිපත්තිය සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ගය සැටියටත් කියනු ලැබේ.

එයින් සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ග දෙකක් ඇතය යි වරදවා තො ගත යුතු ය. අවිදාාව නැති කරන්නට පිරිය යුත්තේ ද, තණ්හාව නැති කරන්නට පිරිය යුත්තේ ද, එකම පුතිපත්ති කුමයකි. එබැවින් සැපයට පැමිණීමේ සතා මාර්ගය එකක් ම බව දත යුතු ය. ඒ පුතිපත්තියෙන් අවිදාා තෘෂ්ණා දෙක්හි ම නිරෝධය වේ. මේ සංක්ෂේපයෙන් වතුරායාී සතාය තේරුම් ගත යුතු ආකාරය ය.

අවිදාහව නසා සංසාර චකුයෙන් මිදී නිවත් සුවය ලබනු කැමැති තැනැත්තා විසිත් කියන ලද පරිදි චතුරාය්‍ය සතාය පිළිබඳ සාමානා දනුමක් හා පඤ්චස්කත්ධයට අයත් නාම රූපයත් පිළිබඳ සාමානා දනුමක් ද ඇති කරගෙන චතුස්සතායන් දකිය හැකි වන විදාහ සතර උපදවා ගැනීමට භාවනා කළ යුතු ය. විදාහව සම්පූර්ණ කර ගත හැක්කේ විදර්ශනා භාවනාවෙනි. විදර්ශනාව පැවැත්විය යුත්තේ දුඃඛ සතායට අයත් ධර්ම විෂයෙහි ය. එය කරන තැනැත්තා විසිත් අනිතා විදාහවය, දුඃඛ විදාහවය, අනාත්ම විදාහවය, ශුෝතාපත්ති මාර්ග විදාහවය, සකෘදගාමි මාර්ග විදාහවය, අනාගාමි මාර්ග විදාහවය, අර්භක් මාර්ග විදාහවය යන මේවා පිළිවෙළින් සම්පාදනය කෙරෙමින් මතු කවර කලෙකවත් ඇති නො වන පරිදි අවිදාහව දුරු කිරීමට සමත් ආය්‍ය විදාහව සම්පූර්ණ කර ගත යුතු ය.

විදහාව ඇතිකර ගැනීමේ පුතිපත්ති කුමය අප විසින් සම්පාදිත වීදර්ශතා භාවතා කුමය නමැති පොතෙහි හා සතිපට්ඨාත භාවතා කුමය නමැති පොතෙහි හා සතිපට්ඨාත භාවතා කුමය නමැති පොතෙහි විස්තර කර ඇත්තේ ය. ඒ පොත් දෙකෙහි ඇත්තේ එකිතෙකට වෙනස් භාවතා කුම දෙකකි. ඉක්මතින් විදහාව ඇතිකර ගනු කැමති වීයෳවත් පුද්ගලයන්ට සතිපට්ඨාන භාවතා කුමය හොඳ ය. මෙලොවදී ම විදහාව පහළ වන සැටියට ඒ භාවතාව කරත හොත් කළ යුත්තේ සති ගණනක් හෝ මාස ගණනක් හෝ ඒ සඳහා

වෙන් කරගෙන ඒ වෙන් කරගත් සම්පූර්ණ කාලයෙහි ම අනිකක් තො කොට හාවනාවෙහි යෙදීමෙනි.

අවකාශ ඇති ඇති සැටියට සෙමින් භාවනාවෙහි යෙදෙනු කැමතියන්ට විදර්ශනා භාවනා කුමය නමැති පොතේ දක්වෙන භාවනා කුමය යෝගා ය. ඒ පොත් දෙක මෙහි සඳහන් කළ නුමුත් භාවනා කුම දක්වා ඇත්තේ ඒ පොත් දෙක්හි පමණක් නොවේ. තවත් නොයෙක් පොත්වල නොයෙක් ආචාය්‍රී පරම්පරාවල බොහෝ භාවනා කුම ඇත්තේ ය. කැමති භාවනාවක් පුරුදු කළ යුතු ය.

## විදහාව ඉපදවීමේ කාලය.

අවිදාහන්ධකාරය දුරුකිරීමට සමක් වන ආයාම් විදාහලෝකය උපදවා ගත හැක්කේ බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ ධර්මය පවත්නා කාලයේ දී පමණෙකි. මේ බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ ධර්මය පවත්නා කාලයෙකි. එබැවින් ආයාම් විදාහව නමැති ආලෝකය උපදවාගෙන අවිදාහන්ධකාරය දුරුකර සංසාර දුක්ඛයෙන් මිදීමට උත්සාහ කිරීමට මේ ඉතාම සුදුසු කාලය ය. උත්සාහ කළත් මේ කාලයේදී මගපලවලට නො පැමිණිය හැකි ය යි ඇතැම්හු කියතත් එබන්දක් බුදුන් වහන්සේ විසින් වදරා නැත. ඉමේ ව සුහද්ද ගික්බු සම්මා විහරෙයු අසුකද්කෙද් ලෝකෝ අරහත්තේහි අස්ස" යනුවෙන් මහා පරිතිර්වාණ සූතුයෙහි බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ මේ භික්ෂූහු මනාකොට වාසය කරන්නාහු නම් ලොව රහතුන්ගෙන් සිස් වන්නේ නැතය කියා ය. කොතෙක් උත්සාහ කළත් වර්තමාන ජාතියේදී මාර්ගඵලවලට පැමිණිය නොහෙන අභවා පුද්ගලයෝ ද ඇතහ.

"තිරච්ජාතගතස්ස මහාරාජ! සුපටිපත්තස්සාපි ධම්මාහිසමයො ත හොති. පෙත්තිවිසයූපපත්තස්ස මීච්ජාදිට්ඨිකස්ස කුහකස්ස මාතුකාතකස්ස පිතුකාතකස්ස අරහත්තකාතකස්ස සංකභේදකස්ස ලෝහිතුප්පාදකස්ස ථෙයාසංවාසකස්ස තිත්තියපක්කත්තස්ස හික්බුනී දූසකස්ස තෙරසත්තං ගරුකාපත්තිතං අඤ්ඤතරං ආපජ්ජිත්වා අවුට්ඨිතස්ස පණ්ඩකස්ස උහතොබාඤ්ජනකස්ස සුපටිපත්තස්සාපි ධම්මාහිසමයෝ ත හෝති. යෝපි මනුස්සදහරකෝ ඌනකසත්තවස්සිකෝ තස්ස සුපටිපන්නස්සාපි ධම්මාභිසමයෝ න හෝති. ඉමේසං බෝ මහාරාජ! සෝළසන්නං පුග්ගලානං සුපටිපන්නානම්පි ධම්මාභිසමයෝ න හෝති"

යනුවෙන් නාගසේන මහරහතත් වහන්සේ විසිත් වදළ පුද්ගලයන් සොළොස් දෙනා හැර සෙස්සන්ට බුදුරජාණත් වහන්සේ ගේ ධර්මය උගෙන ඒ ධර්මයේ සැටියට ආය්‍ය විවිදාහ සංඛ්‍යාත ලෝකෝත්තර මාර්ග දෙනය වර්තමාන හවයේදී උපදවන්නට බැරිය කියා නියමයක් නැත. මගපල ලබා අවිදාහව දුරුකරගත හැකිවීමට පුමාණවත් උත්සාහයකින් කුමානුකූලව හාවනාවෙහි යෙදුනහොත් කාහට වුවත් මේ ජාතියේදී උසස් තත්ත්වයකට පැමිණිය හැකි නො වේය යි නො කිය හැකි ය. එක ජාතියකදී කරන උත්සාහයෙන් හාවනාව සම්පූර්ණ වී ධර්මාහිසමය නුවුවහොත් ඒ තැනැත්තාට ඒ කුශලයෙන් දෙවන ජාතියේ දෙව්ලොව ඉපද එහිදී මගපල ලබා නිවන් දකිය හැකි වන බව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මෙසේ වදරා තිබේ.

"ඉධ භික්ඛවෙ! භික්ඛු ධම්මං පරියාපුණාති සුත්තං ගෙයාං වෙයාාකරණං ගාථා උදනං ඉතිවුත්තකං ජාතකං අබ්භතධම්මං ටෙදල්ලං, තස්ස තේ ධම්මා සෝතානුගතා හොන්ති වචසා පරිචිතා මනසානුපෙක්බිතා දිට්ඨියා සුප්පටිවිද්ධා. සෝ මූට්ඨස්සති කාලං කුරුමානෝ අක්කුදතරං දේවනිකායං උපපප්ජති. තත්ථ තත්ථ සුබිනො ධම්මපද ප්ලවන්ති. දන්ධෝ භික්ඛවේ! සතුප්පාදො. අථ සො සත්තෝ බිප්පමේව විසේසභාගී හෝති."

"මහණෙනි! මේ සස්නෙහි මහණ තෙමේ සුත්ත ගෙයා වෙයාාකරණ ගාථා උදන ඉතිවුත්තක ජාතක අබ්භුතධම්ම වේදල්ල යන කොටස් නවයට අයත් බුද්ධ ධර්මය පුහුණු කෙරේ ද ඒ ධර්මයෝ ඒ භික්ෂුව ගේ කනට වැටුණාහු වෙත් ද, සජ්ඣායනා කිරීම් වශයෙන් වචනයෙන් පුරුදු කරන ලද්දහු වෙත් ද, සිතින් නැවත නැවත සිහි කරන ලද්දහු වෙත් ද, අර්ථ වශයෙන් කාරණා වශයෙන් නුවණින් මනා කොට තේරුම් ගන්නා ලද්දහු වෙත් ද, ඒ භික්ෂු තෙමේ සිහි මුළාවෙන් පෘථග්ජන කාලකියාවෙන් කාලකියා කෙළේ නම් එක්තරා දේවනිකායක උපදින්නේ ය. එහි සුවපත් වූ ඔහුට තමා අතීත හවයේ පුහුණුකළ ධර්මයෝ වැටහෙත්. මහණෙනි! ඔහුට බුද්ධ ධර්මය මතක් වීමට කල් පසු වේ. මතක් වූ කල්හි ඒ සත්ත්ව තෙමේ වහා (මගපල ලබා) නිවනට යන්නේ වේ ය" යනු එහි තේරුම ය.

ඒ සූතු පාඨයෙන් දක්වෙන්නේ මේ කාලයේ දී මිනිස් ලොව බුදු දහම උගෙන භාවනාවෙහි යෙදීම් වශයෙන් ඒ ධම්ය අනුව පිළිපදින තැතැත්තා හට ඒ ජාතියේ දී ම තිවන් දක්තට නුපුලුවන් වුවහොත් දෙවන ජාතියේ දෙව් ලොව ඉපද එහි දී පහසුවෙන් නිවන් දකිය හැකි වන බව ය. (ඉහත දක් වූ සූතු පාඨය අංගුත්තරනිකායේ චතුෂ්ක නිපාතයේ මහා පණ්ණාසකයේ පඤ්චම වර්ගයේ පුථම සූතුයෙන් උපුටා ගන්නා ලද්දකි.)

මෙකල බොහෝ දෙනා මේ බුදුසසුතේ දී මගපල ලබා තිවත් දකීමේ බලාපොරොත්තු සම්පූර්ණයෙන් ම හැර දමා මෙලෙනුය බුදුත් ගේ සස්ත ගැන බලාපොරොත්තු වෙති. එය ඔවුනට කෙසේ පුරුදු වූවක්ද යි නො දනිමු. අද අද ම නිවත් දකීමට උත්සාහ කිරීමට බුදුන් වහන්සේ අනුශාසනය කර ඇති තැන් මිස, මෙතේ බුදුන් ගැන බලාපොරොත්තු වන ලෙස අනුශාසනය කළ තැන් පිටකතුයෙහි දක්නට නැත. අප බුදුරජාණන් වහන්සේ චතුරසංඛා කල්පලක්ෂයක් පෙරුම් පුරා බොහෝ දුක් ගෙන ලොව්තුරා බුදුබවට පැමිණ වදළේ උත්වහන්සේ විසින් ම උත්වහන්සේ ගේ සස්නෙහි දී ම නිවත් දක්වීමට මිස මෙතෙයුය බුදුන් වහන්සේ වෙත යැවීමට පිරිසක් සූදනම් කිරීමට නො වන බව ද සැලකිය යුතු ය.

මෙතෙකින් පුතිලෝම පුතිතෳයමුත්පාද විස්තරය තිමීයේ ය.

#### සංසාරයේ මූල

මේ පුතිතායමුත්පාද දේශනය සංසාරයේ මුල දක්වන දේශනාවක් තොට සංසාරය පවත්නා සැටි දක්වන දේශනයකි. වකු මාර්ගයක ගමන් කරන කෙනකුට පසු කළ මාර්ගය ම නැවත නැවත ඉදිරියට එන බැවින් මාර්ගය නැති වී අවසන් වී කවදවත් ගමන කෙළවර නො වන්නේ ය. එමෙන් පුතීතා සමුත්පාදයට අයත් ද්වාදශාංගයන් අතුරෙන් පසු පසු වූ අංග නැවත නැවත ඉදිරියට එන බැවින් ඒවා උපායෙන් නැතිකර නො ගත හොත් සංසාර චකුයාගේ පැවැත්ම කවදවත් කෙළවර නො වේ.

මේ සංසාර චකුයේ අනාගත කෙළවරක් නැතුවාක් මෙන් ම අතීත කෙළවරක් හෙවත් මුල පටන් ගැනීමක් ද නැත්තේ ය. බොහෝ දෙනා ''යමක් ඇති නම් එහි පටන් ගැනීමකුත් තිබිය යුතු ය. පටත් ගැනීමක් තැති දෙයක් තිබිය තො හැකිය" යන මතය දඩි කොට ගෙන ලෝකයේන් සන්ත්වයාගේන් පටන් ගැනීම සොයන්නට උත්සාහ කෙරෙති. පටන් ගැනීමේ මුල් හේතුවක් සොයන්නා වූ ඔවුහු එයට සැහෙන කරුණක් නො දක දෙවි කෙනකු ඇද ගනිකි. දෙව් කෙනකු ඇදගන්නා ඔවුන්ට, පොළවට විරුද්ධ වී පොළොවෙන් ඉවක්වීම පිණිස උඩ පනින්නා වූ සාවා නැවත නැවතත් පොළොවට ම වැටෙන්නාක් මෙන් කලින් පුතික්ෂේප කළ පටත් ගැනීමක් තැති දෙයක් තො තිබිය හැකිය යන තීතිය දෙවියා සම්බන්ධයෙන් පිළිගන්නට සිදු වේ. දෙවියා සම්බන්ධයෙන් එය නො පිළිගන්නවා නම් ඔවුනට තවත් දෙවියකු ඇද ගන්නට සිදු වේ. කොතෙක් දෙවිවරුන් ඇද ගත්තත් අන්තිමට ඔවුනට සිදු වන්නේ පටන් ගැනීමක් තැතිව ඇති බව පිළිගැනීමට ය.

"යමක් ඇති නම් එහි පටන් ගැන්මකුත් තිබිය යුතුය." යන තීතිය සෑම තැනකට ම ගැලපෙන්නේ නො වේ. ආකාශය ඇත, එහෙත් මෙයින් පෙර මේ ආකාශය තුබුණේ නැත, ආකාශය තිබෙන්නේ අසවල් කාලයේ පටන් ය කියා අහසේ මුල් පටන් ගැනීමක්.නො දක්විය හැකි ය. අහස සෑම කල්හි ම ඇතියකි. සෑම කල්හි ම ඇති දෙයෙහි පටන් ගැනීමක් නැත. කාලයන් ආකාශය සේම පටත් ගැනීමක් තැතිව ඇතියකි. සංසාරය ද පටත් ගැනීමක් තැතිව ඇතියකි. එබැවිත් තථාගතයත් වහත්සේ "පූර්මා භික්ඛවේ! තපඤ්ඤායති කෝට් අව්ප්රාය ඉතෝ පූබ්බේ අව්ප්රා නාහෝසි අථ පච්ජා සම්භවිති. අථ ව පත පඤ්ඤායති ඉදප්පච්චයා අව්ප්රාති" යනු වදළ සේක. මහණෙති! මෙයින් පෙර අව්දාාව තො තුබුණේ ය. පසුව අව්දාාව ඇති වූයේ ය කියා අව්දාාව ගේ මුල් කොණක් තො පෙතේ ය. එහෙත් මේ පුතායෙන් අව්දාාව ඇති වේය කියා පෙතේ ය" යනු එහි තේරුම ය. තව ද "අතමතශ්ගෝයං භික්ඛවේ! සංසාරෝ පූබ්බාකෝට් ත පඤ්ඤායති" යි ද වදළ සේක. "මහණෙති! මේ සංසාරය නො දන්නා ලද අග ඇතියක. එහි පෙර කොණ නො පෙතේ ය" යනු එහි තේරුම ය.

ඉහත දක්වූ අවිදාාවගේ පූර්ව කෝටිය නැතය යන බුද්ධවචනය බලා සංස්කාරාදිය නැතුව අවිදාාව පමණක් තුබුණු කාලයක් විය. සංස්කාරාදිය පසු කලෙක ඇතිවීය යි නො ගත යුතුය. අන් කිසිවක් නැතිව අවිදාාවට පමණක් තිබිය හැකි බවක් නැත. අවිදාාව තිබෙන්නට නම් සංස්කාරාදියත් තිබිය යුතු ය. එබැවින් අවිදාාව තුබූ සැම කාලයේ ම අවිදාාාදිය නිසා ඇති වන සංස්කාරාදියත් පැවතුණු බව පිළිගත යුතු ය.

බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් "**පුබ්බා කෝටි නත්ථ**, පූර්ව කෝටිය නැතය" යි කෙලින්ම කාරණය නො වදරා "**පුබ්බා කෝටි න** පක්සඳායති. පූර්ව කෝටිය නො පෙනේය" යි වදරා තිබෙන්නේ "සංසාරයෙහි ඇත්තා වූ පටත් ගැනීම උත් වහන්සේට නො පෙනෙන නිසාදෝ" යි ඇතැම්හු සැක කෙරෙකි. බුදුන් වහන්සේ විසින් "පුබ්බා කෝටි න පක්ඤායකි" යි වදරා තිබෙන්නේ උන් වහන්සේට සංසාරයේ පූර්ව කෝටිය නො පෙනීම නිසා නොව එහි පූර්ව කෝටියක් නැති නිසා ය. පෙනීමය දකීමය යන අර්ථ ඇති වචන. ඇති- නැති බව දක්වීමට යෙදීම පාළි භාෂාවේ සැටියකි. ඒ බව මතු දක්වෙන වගන්ති අනුව සිතා බැලුවාම තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත.

"තීණිමාති භික්ඛවෙ! සංඛතස්ස සංඛතලක්ඛණාති. කතමාණී තීණි? උප්පාදෙ **පක්කදායති** වයෝ **පක්කදායති**. ධීතස්ස අක්කදටත්තං **පක්කදායති**: ඉමාති බො භික්ඛවෙ! තීණි සංඛතස්ස සංඛතලක්ඛණාති."

Non-commercial distribution

"මහණෙති! මේ තුන පුතායෙන් හටගත් ධර්මයාගේ පුතායෙන් හටගත් බැව්හි ලකුණු ය. කවර තුනක් ද යක් ? ඉපදීමක් පෙනේය, විනාශයක් පෙනේ ය, පැවැත්මෙහි අන් අයුරකට පැමිණීමක් හෙවත් ජරාවක් පෙනේය, මහණෙති! මේ තුන පුතායෙන් හටගත් ධර්මයාගේ පුතායෙන් හටගත් බැව්හි ලකුණු ය" යනු එහි තේරුම ය, එහි පක්සදායති යන වචනයෙන් දක්වන නියම තේරුම නම්, ඇති බවය. ඒ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ඉපදීම ඇති බවය. බිඳීම ඇති බවය. ජරාව ඇති බවය යන මේ තුන පුතායෙන් හට ගත් ධර්මයාගේ ලකුණු බවය.

"තීණිමාණි භික්ඛවේ! අසංඛතස්ස අසංඛතලක්ඛණානි, කතමානි තීණි? උප්පාදෙ **ත පක්දකදායති**. වයෝ **ත පක්දකදායති** ධීතස්ස අඤ්ඤථත්තං **ත පක්දකදායති**. ඉමානි ඛෝ භික්ඛවෙ! තීණි අසංඛතස්ස අසංඛතලක්ඛණානි."

මේ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ඉපදීමක් නැති බවය, බිදීමක් නැති බවය, ජරාවක් නැති බවය යන මේ කරුණු තුන අසංස්කෘත ධර්මයාගේ ලකුණු බවය. න පක්ද්‍යදායති යන වචනය එහි යොද තිබෙන්නේ නැති බව දක්වීමට ය.

"ඉමස්සා ව මහා පඨවියා සිතේරුස්ස ව පබ්බතරාජස්ස ඣායමාතානං ඩය්හමාතානං තෙව ජාරිකා **පඤ්ඤායති** ත මසී."

පෘද්**ඤයති**. යන වචනය යෙදී ඇති මේ සූතු පාඨයේ අදහස මහා පෘථිවියත් මහාමේරුපර්වත රාජයාත් දන කල්හි අඑ හා දලි නැතය යනුයි. පුබ්බා කෝටි න පඤ්ඤායති යන පාඨය තෙත්තිපුකරණ අටුවාවෙහි වර්ණනා කර තිබෙන්නේ මෙසේ ය:–

"**පුබ්බාකෝට් න පෘත්ෘදායති**. ති අසුකස්ස නාම බුද්ධස්ස හගවතෝ අසුකස්ස වා චක්කවත්තිනෝ කාලෙ අවිජ්ජා භවතණ්හා ච උප්පන්නා. තතෝ පුබ්බේ නාහොසීති. ඒවං අවිජ්ජා භවතණ්හානානං න කාච් පූරීමා මරියාදු උපලබ්හති."

"පුබ්බා කෝටි න පඤ්ඤායති යනු අසවල් බුදුන්ගේ හෝ අසවල් චකුවර්ති රජු ගේ හෝ කාලයෙහි අවිදාාාවක් හවනණ්හාවක්  $Non-commercial\ distribution$  උපන්නානු ය. එයින් පෙර ඒවා නො වීය කියා අවිදා හවතෘෂ්ණාවන් ගේ යම්කිසි පූර්ව කාල පරිච්ඡේදයක් නො ලැබේය" යනු එහි තේරුම ය. අටුවාවෙහි ඒ පාඨය මෙසේ වර්ණනා කරන ලදුයේ "න පක්සදායති" යන්නෙන් දක්වෙන "අදහස" නැති බව නිසා ය.

# අනේකපුකාර පුතීතා සමූත්පාද දේශනා

එකින් එකට පුතාය වීම වශයෙන් චකුයක් වන මේ පටිච්චසමුප්පාදය කොතැනකින් වුව ද පටන් ගෙන දේශනය කළ හැකි යි. මෙතෙකින් මේ ගුන්ථයෙහි අප විසින් විස්තර කරන ලදුයේ අවිදාහ මූලික පුතීතා සමුප්පාදයෙකි. බුදුන් වහන්සේ විසින් නොයෙක් ආකාරයෙන් නොයෙක් තැන්වලින් පටන් ගෙන දේශනය කර ඇති පුතීතා සමුත්පාද දේශනා බොහෝ ගණනක් පිටකතුයෙහි ඇත්තේ ය. මේ ගුන්ථය කියවත්නවුන්ට පුතීතා සමුත්පාද දෙශනා හැකිවනු සඳහා මෙතැන් පටන් විශේෂ පුතීතා සමුත්පාද දේශනා කීපයක් දක්වනු ලැබේ.

#### දසබල සූතුය

(මෙය තිදනවග්ග සංයුත්තයේ දශබල වර්ගයේ දෙවන සූතුය ය)

- (1) ඒවං මේ සුතං, ඒකං සමයං හගවා සාවත්ථීයං විහරති ජේතවතේ අනාථපිණ්ඩිකස්ස ආරාමේ. තනු බෝ හගවා භික්ඛු ආමන්තේසි. භික්ඛවෝති. භදන්තේ.' ති තේ භික්ඛු හගවතෝ පච්චස්සෝසුං. හගවා ඒතදවෝච.
- (2) දසබලසමන්තාගතෝ භික්ඛවේ! තථාගතෝ චතුභි ච වේසාරජ් ජේභි සමන්තාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාකි, පරිසාසු සීහතාදං නදකි. බුහ්මචක්කං පවත්තේති.
- ඉති රූපං, ඉති රූපස්ස සමූදයෝ, ඉති රූපස්ස අත්ථංගමෝ. (3) ඉති වේදනා, ඉති වේදනාය සමුදයෝ, ඉති වේදනාය අත්ථංගමෝ. ඉති සඤ්ඤා, ඉති සඤ්ඤාය සමුදයෝ, ඉති සඤ්ඤාය අත්ථංගමෝ. ඉති සංඛාරෝ, ඉති සංඛාරාතං සමුදයෝ, ඉති සංඛාරානං අත්ථංගමෝ. ඉති විඤ්ඤාණං, ඉති විඤ්ඤාණස්ස සමුදයෝ, ඉති විඤ්ඤාණස්ස අත්ථංගමෝ. ඉති ඉමස්මිං සති ඉදං හෝති, ඉමස්සුප්පාද ඉදං උප්පජ්ජති, ඉමස්මිං අසති ඉදං න හෝති. ඉමස්ස නිරෝධා ඉදං තිරුජ්ඣති, යදිදං අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා, සංඛාරපච්චයා වික්කාණං, වික්කාණපච්චයා තාමරූපං, තාමරූපපච්චයා සළායතනං, සළායතනපච්චයා එස්සෝ, එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා කණ්හා, කණ්හාපච්චයා උපාදතං, උපාදනපච්චයා භවෝ, භවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරාමරණ සෝකපරිදේවදුක්ඛදෝමනස්සුපායාසා සම්භවන්ති. ඒවමේකස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති.
- (4) අවිජ්ජාය ෙනුව අසේසවිරාගතිරෝධා සංඛාර තිරෝධෝ, සංඛාරතිරෝධා විඤ්ඤාණ තිරෝධෝ, විඤ්ඤාණතිරෝධා තාමරූප තිරෝධෝ, තාමරූප තිරෝධා සළායකත තිරෝධෝ, සළායක නතිරෝධා එස්සු තිරෝධෝ, එස්සතිරෝධා

Non-commercial distribution

වේදතාතිරෝධෝ, වේදතා තිරෝධා තණ්හාතිරෝධෝ, තණ්හා තිරෝධා උපාදතතිරෝධෝ, උපාදත තිරෝධා හවතිරෝධෝ, හවතිරෝධා ජාති තිරෝධෝ, ජාතිතිරෝධා ජරා මරණසෝක පරිදේව දුක්ඛදෝමතස්සුපායාසා තිරුජ්ඣත්ති. ඒවමේකස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස තිරෝධෝ හෝති.

- (5) ඒවං ස්වාක්ඛාතෝ භික්ඛවේ! මයා ධම්මෝ උත්තාතෝ විවටෝ පකාසිතෝ ඡිත්තපිලෝකිකෝ. ඒවං ස්වාක්ඛාතේ බෝ භික්ඛවේ! මයා ධම්මේ උත්තාතේ විවටේ පකාසිතේ ඡිත්තපිලෝකිකෙ අලමේව සද්ධාපබ්බජිතේත කුලපුක්තේත විරියං ආරභිතුං "කාමං තචෝ ච නහාරු ච අට්ඨී ච අවසිස්සතු සරීරෙ උපසුස්සතු මංසලෝහිතං, යං තං පුරිසථාමේත පුරිසපරක්කමේත පත්තබ්බං, ත තං අපත්වා විරියස්ස සණ්ඨානං භවිස්සතීති."
- (6) දුක්ඛං භික්ඛවේ! කුසීතෝ විහරති වෝකිණ්ණෝ පාපකේහි අකුසලේහි ධම්මේහි, මහන්තං ච සදත්ථං පරිහාපේති. අාරද්ධව්රියෝ ච බෝ භික්ඛවේ! සුඛං විහරති පව්විත්තෝ පාපකේහි අකුසලේහි ධම්මේහි මහන්තං ච සදත්ථං පරිපුරේති.
- (7) න භික්ඛවේ! භීනේන අග්ගස්ස පත්ති හෝති. අග්ගේන ච බෝ භික්ඛවෙ! අග්ගස්ස පත්ති හෝති.
- (8) මණ්ඩපෙයාම්දං භික්ඛවේ! බුහ්මචරියං සත්ථා සම්මුඛීතුකෝ. තස්මා තිහ භික්ඛවේ! විරියං ආරභථ අප්පත්තස්ස පත්තියා අතධිගතස්ස අධිගමාය අසච්ඡිකතස්ස සච්ඡික්රියාය. "එවං තෝ අයං අම්භාකං පබ්බජ්ජා අවක්කධා භවිස්සති සඵලා සඋදුයා. යෙසක්ව මයං පරිභුක්ජාම චීචර පිණ්ඩපාත සෙනාසන ගිලානප්පච්චයභේසජ්ජ පරික්ඛාරං, තේසං තේ කාරා අම්භේසු මහජ්ඵලා භවිස්සත්ති මහානිසංසා' ති.
- (9) ඒවං හි වෝ හික්ඛවේ! සික්ඛිතබ්බං අත්තත්ථං වා හික්ඛවේ! සම්පස්සමාතේත අලමේව අප්පමාදේත සම්පාදේකුං. පරත්ථං වා හික්ඛවේ! සම්පස්සමාතේත අලමේව අප්පමාදේත

සම්පාදේතුං. උහයත්ථං වා භික්ඛවේ! සම්පස්සමානේන අලමේව අප්පමාදෙන සම්පාදේතුන්ති.

# දශබල සූතුයේ භාවය

- (1) මා විසින් මෙසේ අසන ලදී. එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ සැවැත් නුවර අනේපිඩු මහ සිටුහු විසින් කරවන ලද ජේතවනාරාම විහාරයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක. එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ 'මහණෙනි' යි කියා භික්ෂූන් ඇමතු සේක. ඒ භික්ෂූහු 'ස්වාමීනි' කියා භාගාවතුන් වහන්සේට පිළිවදන් දුන්හ. භාගාවතුන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.
- (2) මහණෙනි! තථාගතයන් වහන්සේ දශබලයෙන් යුක්ත වූවාහු චතුවේශාරදාාඥනයෙන් යුක්ත වූවාහු තමන් වහන්සේ උත්තමස්ථානයෙහි ඉන්නා බව පුතිඥ කරන්නාහ. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ.
- (3) මේ රූපයය, රූපය උපදිත්තේ මෙසේ ය, රූපය තිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ වේදතාවය, වේදතාව උපදින්නේ මෙසේ ය, වේදනාව නිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ සංඥවය, සංඥව උපදින්නේ මෙසේ ය, සංඥව නිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මොහු සංස්කාරයෝය, සංස්කාරයන් උපදින්නේ මෙසේ ය, සංස්කාරයන් තිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මේ විඥනයය, විඥනය උපදින්නේ මෙසේ ය, විඥනය නිරුද්ධ වන්නේ මෙසේ ය, මෙය ඇති කල්හි මෙය වේය, මෙය ඉපදීමෙන් මෙය උපදී ය, මෙය නැති කල්හි මෙය නො වේය, මෙය නිරෝධයෙන් මෙය නිරුද්ධ වේය. අවිදාාාව පුතාාය කොට සංස්කාරයෝ උපදිති, සංස්කාරයන් පුතාය කොට විඥනය විඥානය පුතා කොට නාමරූප උපදී, නාමරූපයන් පුතාෳ කොට ෂඩායතනය උපදී, ෂඩායතනය පුතාෳය කොට ස්පර්ශය උපදී, ස්පර්ශය පුකාය කොට වේදතාව උපදී, වේදනාව පුකාාය කොට කණ්හාව උපදී, කණ්හාව පුකාාය කොට උපාදනය උපදී, උපාදනය පුතාාය කොටගෙන භවය උපදී, භවය පුතාාය කොට ජාතිය වේ. ජාතිය පුතාාය කොට ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞර්මනසා උපායාසයෝ වෙත්. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ පහළ වීම වේ.

- (4) අවිදාහවගේ ම නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් සංස්කාර තිරෝධය වේ. සංස්කාර තිරෝධයෙන් විඥන තිරෝධය වේ. විඥන තිරෝධයෙන් නාමරූප නිරෝධයෙන් මේ. නාමරූප නිරෝධයෙන් ෂඩායකන නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධය වේ. ෂඩායකන නිරෝධයෙන් ස්පර්ශ නිරෝධය වේ. ස්පර්ශ නිරෝධයෙන් වේදනා නිරෝධය වේ. වේදනා නිරෝධය වේ. වේදනා නිරෝධයෙන් උපාදන තිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධය වේ. භව තිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය වේ. ජාති නිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.
- (5) මහණෙනි! මා විසින් මෙසේ ධර්මය මනා කොට කියන ලද්දේ ය. උඩුකුරු කරන ලද්දේ ය. විවෘත කරන ලද්දේ ය. පැහැදිලි කරන ලද්දේ ය. අඩුවක් නැති කොට සම්පූර්ණ කොට පවසන ලද්දේ ය. මහණෙනි! මා විසින් මෙසේ ධර්මය මනාකොට පවසා ඇති කල්හි උඩුකුරු කොට ඇති කල්හි වැසුම් හැර ඇති කල්හි පැහැදිලි කොට ඇති කල්හි සැදහැයෙන් පැවිදි වූ කුලපුතුයා විසින් "සමත් නහරත් ඇටත් ඉතිරි වෙතොත් ඉතිරි වේවා. ශරීරයේ ලේ මස් වියළී යතොත් වියළී යේවා, පුරුෂ විය්හියෙන් පුරුෂ පරාකුමයෙන් යම් අර්හත්වයකට පැමිණිය යුතු ද එයට නො පැමිණ වීර්යය නැවැත්වීමක් නො වන්නේ ය" යි විය්හි කරන්නට සුදුසු ය.
- (6) මහණෙනි! අලසයා ලාමක වූ අකුශල ධම්යන්ගෙන් යුක්ත ව දුකින් වෙසෙන්නේ ය. අර්භත්ඵල සංඛානත මහත් වූ අර්ථය පිරිභෙවා ගන්නේ ය. මහණෙනි! පටන් ගන්නා ලද ව්යාය ඇත්තේ ලාමක වූ අකුශල ධර්මයන් ගෙන් වෙන් වූයේ සැපයෙන් වෙසෙන්නේ ය. අර්භත්ඵල සංඛානත මහත් වූ අර්ථය සම්පූර්ණ කරන්නේ ය.
- (7) මහණෙනි! ලාමක වූ ශුද්ධාදියෙන්, අගු වූ අර්හ-ත්වයට පැමිණීමක් නො වන්නේ ය. අගු වූ ශුද්ධාදියෙන් ම අගු ඵලයට පැමිණීම වන්නේ ය.
- (8) මහණෙනි! මේ ශාසන ධර්මය පැදුණා වූ බිමෙකි. ශාස්තෘවරයා සම්මුඛව ඇත්තේ ය. එහෙයින් මහණෙනි! "මෙසේ Non-commercial distribution

කිරීමෙන් අපගේ පැවිද්ද වඳ නො වන්නේ ය, සඵල වන්නේ ය. දියුණු වන්නේ ය. අපි යමකුගේ චීවර පිණ්ඩපාත සේනාසන ගිලාන පුතායන් පරිභෝග කරමුද අපට උපකාර කරන්නවුන්ගේ ඒ දීමනා මහත්ඵල මහානිසංස වන්නාහ"යි නො පැමිණියා වූ ලෝකෝත්තර මාර්ගාදියට පැමිණීම පිණිසත් නො ලැබූ ලෝකෝත්තර මාර්ගාදිය ලබනු පිණිසත් පුතාක්ෂ නො කළ ධර්ම පුතාක්ෂ කිරීම පිණිසත් උත්සාහ කළ යුතු ය.

(9) මහණෙනි! තොප විසින් මෙසේ හික්මිය යුතු ය. මහණෙනි! ආත්මාර්ථය හෝ දක්නහු විසින් අපුමාදයෙන් යුක්ත වීමට සුදුසුම ය. පරාර්ථය හෝ දක්නහු විසින් අපුමාදයෙන් යුත්ත වීමට සුදුසු ය. උහයාර්ථය ම හෝ දක්නහු විසින් අපුමාදයෙන් යුක්ත වීම සුදුසු ය.

# දශබල සූතුයේ විස්තරය

ලොව වෙසෙන ලාමක අදහස් ඇති බොරුකාරයන් මායාකාරයන් සේ බුදුවරයන් වහන්සේලා අාත්ම වර්ණනාවට කැමැත්තෝ නො වෙති. බුදුන් වහන්සේ විසින් මහත් වූ ආත්ම වර්ණනාවකින් යුක්ත කොට මේ සූතුය දේශනය කර තිබෙන්නේ ශුාවකයන්ගේ සිතට මේ අනුශාසනය තදින් ඇතුළු කිරීම සඳහා ය. මෙය පැවිද්දත් විසින් නිතර භාවිත කළ යුතු - නිතර සිහිකළ යුතු සූතුයෙකි. සසර දුකින් මිදෙනු කැමති ගිහියන් විසින් ද එසේම භාවිත කළයුතු සිහි කළ යුතු සූතුයෙකි. මෙය පාඩම් තිබීම යෝගාවචරයන්ට ඉතා පුයෝජන ය.

බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දනගෙන ඇති ධම් අතුරෙන් සමහරක් කරුණු ලොව වෙසෙන අනා පුාඥයන් විසින් ද දනගෙන ඇති ඒවා ය, පරම ගම්හීර වූ මේ පුතීතාසමුක්පාද ධර්මය බුදුරජාණන් වහන්සේ හැර කිසිම අනා ශාස්තෘවරයකු විසින් සොයාගෙන - දනගෙන තුබූ දෙයක් නො වේ. එය බුදුන් වහන්සේ විසින් දීර්ඝ කාලයක් මුඑල්ලෙහි පෙරුම් පුරා ලබාගත් විශිෂ්ඨ ඥනයෙන් අවබෝධ කරගන්නා ලද්දකි. ඒ ධර්මය පිළිබඳ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දනුමෙහි කිසිදු දුබල බවක් හෝ අඩු කමක් හෝ නැත. ඒ ධර්මයෙහි අල්පමාතු වූ වරදක් ද

තැත්තේ ය. එබැවින් මනුෂායකුට තබා දේව බුහ්මයකුට වුව ද ඒ පුතීතාසමුත්පාද ධර්මයෙහි අඩුවක් හෝ වරදක් දක්වා ඒ ධර්මය නො පෙරළිය හැකි ය. අවලංගු නො කළ හැකි ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ ඕනෑම පිරිසක් මැද අභීතව ඒ ධර්මය දේශනය කරන සේක. ඒ අභීත දේශනය තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සිංහතාදය ය.

පුතීතාසමුත්පාදය දක්වත්තා වූ මේ සූතුය තථාගතයත් වහත්සේ ගේ සිංහතාදය ය. මේ සූතුයට "සිංහතාද සූතුය" යන තම ඉතාම උචිත ය. එහෙත් මෙයට ඒ තම සංගීත කාරක මහරහතත් වහත්සේලා විසින් තො තබත ලදුයේ තවත් එබදු දේශතා ඇති හෙයිනි. මෙයට දශබල සූතුය යන තාමය තබා ඇත්තේ සූතුය පටත් ගැනීමේ දී ම දශබලය සඳහත් වී ඇති බැවිනි. මේ සූතුය පදයක් පාසා විස්තර කළහොත් මහා ගුත්ථයක් වත්තේ ය. මේ සූතුයෙහි එන පුධාන කරුණුවලින් අනුලෝම පටිලෝම පටිච්චසමුප්පාද දෙක මේ ගුත්ථයේ විස්තර කර ඇත්තේ ය. දශබලඥතය චතුවෙීශාරදා ඥතය පඤ්චස්කත්ධය යතාදිය මේ සූතුයෙහි විස්තර කළ යුතු කරුණු ය.

#### දශබල ඥුන.

බලඥන තාමයෙන් හඳුන්වන විශේෂ ඥන දශයක් තථාගතයන් වහන්සේට ඇත්තේ ය. ඒ ඥනයන් නිසා තථාගතයන් වහන්සේට ලෝකයේ උසස් ම තැන හිමි වී තිබේ.

#### දශබල ඥනයෝ නම් :-

- (1) ඨානාඨානකෝසල්ල ඤාණය,
- (2) විපාක ඤාණය,
- (3) සබ්බත්ථගාමිනීපටිපද ඤාණය,
- (4) අනේකධාතු නානාධාතු ඤාණය,
- (5) නානාධිමුත්තික ඤාණය,
- (6) ඉන්දියපරෝපරියක්ති ඤාණය,
- (7) ඣානවිමොක්ඛසමාධිසමාපත්ති ඤාණය,

- (8) පුබ්බේතිවාසානුස්සති ඤාණය,
- (9) දිබ්බචක්බු ඤාණය,
- (10) ආසවක්ඛය ඤාණය,

යන මොවුනු ය.

දශබල ඥනය දක්වෙන ගාථා දෙකක් මෙසේ ය :–

> "ඨාතා ඨාතේ විපාකේ ච - මග්ගෙ සබ්බත්ථ ගාමිතං, තාතාධාතුම්හි ලෝකස්මිං - අධිමුත්තිම්හි පාණිතං,

පරෝපරියත්තෙ ඤාණං - ඉන්දියාතඤ්ච ජන්තුනං, ඣානාදීසු ඤාණං - පුබ්බේ නිවාසේ දිබ්බචක්ඛු ච, ආසවක්ඛයඤාණන්ති - දසඤාණබලං මතං."

මේ බලඥන දශය පිළිබඳ ව දීර්ඝ විස්තරයක් විභංගප්පුකරණයේ ඤාණවිභංගයේ හා එහි අටුවාවෙහි එන්නේ ය.

(1) "ඉධ තථාගතෝ ඨාතඤ්චඨානතෝ අට්ඨානඤ්ච අට්ඨානතෝ යථාභුතං පජානාති ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතො ආසභං ඨානං පටිජානාති පරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තෙති"යි.

විහංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි "මේ මේ දේ සිදුවීමට හේතු ඇත්තේ ය, මේ මේ දේ සිදුවීමට හේතු නැත්තේ ය, මේ හේතුවෙන් මෙය සිදුවත්තේ ය මේ හේතුවෙන් මෙය සිදු නො වන්නේ ය යි සියල්ල පිළිබඳ වූ ම හේතු අහේතුන් තථාගතයන් වහන්සේ තත්ත්වාකාරයෙන් දන්නාහ. හේතු අහේතු පිළිබඳ දනුමෙහි අඩුවක් උන්වහන්සේට නැත. ඒ හේතු අහේතු දන්නා නුවණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පළමුවන බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයේ ශුේෂ්ඨස්ථානයේ ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාදය පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක".

(2) "පු න ච පරං කථාගකෝ අතී කානාගක – පච්චුප්පන්නානං කම්මසමාදනානං ධානසෝ හේතුසෝ විපාකං යථාභුකං පජානාති, යම්පි කථාගතෝ අතීකානාගත පච්චුප්පන්නානං Non-commercial distribution කම්මසමාදනානං ඨානසෝ හේතුසෝ විපාකං යථාභුතං පජානාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජානාති පරිසාසු සීහනාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තෙති"යි.

විභංග පාළියෙහි දක්වෙන පරිදි "මේ මේ කර්මයෙන් මෙබළු විපාකයක් ඇත්තේය යි අතීතානාගත වර්තමාන යන කාලතුයට අයත් කර්මයන් ගේ විපාක තථාගතයන් වහන්සේ තිවැරදි ලෙස අඩුපාඩුවක් නැතිව හොඳින් ම දන්නා සේක. ඒ කර්ම විපාක දන්නා දෙනය තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දෙවන මහා බලය ය. ඒ බලය නිසා ද තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයේ ශ්‍රේෂ්ඨ-ස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාදය පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක."

(3) "පුත ච පරං කථාගතෝ සබ්බත්ථගාමිනි පටිපදං යථාභුකං පජාතාකි, යම්පි කථාගතෝ සබ්බත්ථ ගාමිනි පටිපදං යථාභුකං පජාතාකි ඉදම්පි කථාගතස්ස කථාගත බලං හොකි, යං බලං ආගම්ම කථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාකි පරිසාසු සීහතාදං නදුති බුත්මචක්කං පවත්තේකි" යි.

විහංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි තථාගතයන් වහන්සේ "මේ සත්ත්වයා තරකයට පමුණුවත පුතිපත්ති ය ය, මේ තිරිසත් බවට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ පේතතවයට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ පේතතවයට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ දෙව්ලොවට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ දෙව්ලොවට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය, මේ නිවතට පමුණුවත පුතිපත්තිය ය කියා සැමතැනට ම පමුණුවත පිළිවෙත් දත්තා සේක. ඒ සැමතැතට ම යත පිළිවෙත් දත්තා තුවණ තථාගතයත් වහත්සේ ගේ තුත්වත තථාගත බලය ය. ඒ බලයෙන් තථාගතයත් වහත්සේ ලෝකයෙහි ශුෂ්ඨස්ථාතයෙහි ඉත්තා සේක. පිරිස්හි සිංහතාද පවත්වත සේක. බුහ්මචකුය පවත්වත සේක.

(4) "පුන ව පරං කථාගතෝ අතේකධාතු නානා ධාතු ලෝකං යථාභුතං පජානාති, යම්පි කථාගතෝ අනේකධාතු නානාධාතු ලෝකං යථාභුතං පජානාති. ඉදම්පි කථාගතස්ස කථාගතබලං භෝති. යං බලං ආගම්ම කථාගතෝ ආසභං Non-commercial distribution ඨාන∙ පටිජානාති පරිසාසු සීහනාද∙ නදති බුහ්මචක්ක∙ පවත්තේති"යි.

විභංග පාළියෙහි දක්වෙත පරිදි "මේ රූපය මේ වේදතාවය යතාදීත් ස්කත්ධයන්ගේ තානත්වය දත්තාහ, ආයතනයන්ගේ තානත්වය දත්තාහ, මෙසේ අනේකධාතු තානාධාතු ලෝකයේ තානත්වය දත්තාහ. මේ අනේකධාතු තානාධාතු ලෝකයේ තානත්වය දත්තාහ නුවණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සතරවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශ්‍රේෂ්ඨ ස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. සිංහ තාදය කරන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක."

(5) "පුත ච පරං තථාගතෝ සත්තාතං තාතාධිමුත්තිකතං යථාභුතං පජාතාති, යම්පි තථාගතෝ සත්තාතං තාතාධිමුත්තිකතං යථාභුතං පජාතාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාති පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති" යි.

දක්වෙන පරිදි "ලාමක අදහස් ඇත්තෝ ද ඇත, උසස් අදහස් ඇත්තෝ ද ඇත, ලාමක අදහස් ඇතියෝ ලාමක අදහස් ඇතියවුන් හජනය කරන්නාහ. උසස් අදහස් ඇතියෝ උසස් අදහස් ඇතියවුන් හජනය කරන්නාහ යනාදීන් සත්ත්වයන් ගේ අදහස් දන්නා නුවණ කථාගතයන් වහන්සේ ගේ පස්වන කථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා කථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශ්‍රේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ."

(6) "පුත ච පරං තථාගතෝ පරසත්තාතං පරපුග්ගලාතං ඉන්දියපරෝපරියත්තං යථාභුතං පජාතාති යම්පි තථාගතෝ පරසත්තාතං පරපුග්ගලාතං ඉන්දිය පරෝපරියත්තං යථාභුතං පජාතාති ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාති පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි "තථාගතයන් වහන්සේ මොවුන් ගේ ශුද්ධාදි ඉන්දියයෝ තරුණ අවස්ථාවෙහි පවත්නාහ. Non-commercial distribution මොවුන්ට මේරූ දියුණු වූ ශුද්ධාදි ඉන්දියයෝ ඇත්තාහ යි සත්ත්වයන් ගේ ඉන්දියයන් මෝරා ඇති නැති බව තත් වූ පරිද්දෙන් දන්තාහ. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ පරසත්තවයන් ගේ ඉන්දිය තත්තවය දක්තා ඥනය සවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශ්‍රේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක.

(7) "පුත ච පරං තථාගතො ඣාතවිමොක්ඛ සමාධි-සමාපත්තීතං සංකිලේසං වෝදතං වුට්ඨාතං යථාභුතං පජාතාති, යම්පි තථාගතෝ ඣාතවිමොක්ඛ සමාධිසමාපත්තීතං සංකිලේසං චෝදතං වුට්ඨාතං යථාභුතං පජාතාති, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගතබලං හෝති. යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාති පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේති."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි "තථාගතයන් වහන්සේ පුථමධාානාදි ධාාන චකුෂ්කයා ගේ ද අෂ්ට විමෝක්ෂ යන් ගේ ද සවිතර්ක සවිචාර සමාධාාදි තිුවිධ සමාධිය ගේ ද නව වැදෑරුම් අනුපූර්වසමාපත්තීන් ගේ ද පිරිහෙන අතට වැටී ඇති බව ද දියුණුවන බව ද ධාානාදියෙන් නැහී සිටීම ද තක් වූ පරිදි දන්නාහ. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ධාානය ගැන දන්නා නුවණ සත්වන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශුෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන සේක. ඉහ්ම චකුය පවත්වන සේක.

(8) 'පුත ච පරං තථාගතෝ පුබ්බේතිවාසාතුස්සතිං යථාභුතං පජාතාකි, යම්පි තථාගතෝ පුබ්බේතිවාසාතුස්සතිං යථාභුතං පජාතාකි, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝති යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨාතං පටිජාතාකි පරිසාසු සීහතාදං තදති බුහ්මචක්කං පවත්තේකි."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි ''කථාගකයන් වහන්සේ කමන් වහන්සේ ගේ පෙර උපන් ජාති පිළිවෙළ මැනවින් දක්නාහ. ඒ පෙර උපන් ජාති පිළිවෙළ දක්නා ඥනය කථාගකයන් වහන්සේ ගේ අටවන කථාගක බලය ය. ඒ බලය නිසා කථාගකයන් වහන්සේ Non-commercial distribution ලෝකයෙහි ශුේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ."

(9) "පුත ච පරං තථාගතෝ සත්තානං චුතුපපාතං යථාභුතං පජාතාකි. යම්පි තථාගතෝ සත්තානං චුතුපපාකං යථාභුතං පජාතාකි, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හෝකි, යං බලං ආගම්ම තථාගතෝ ආසභං ඨානං පටිජාතාකි. පරිසාසු සීහතාදං නදති බුහ්මචක්කං පවත්තේකි."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි තථාගතයන් වහන්සේ අසවල් සත්ත්වයා චුතව අසවල් තැන උපන්නේ ය යි සත්ත්වයන් ගේ චුහුති උත්පත්ති දෙක තත් වූ පරිදි දන්නාහ. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ පරසත්ත්වයන් ගේ චුහුති උත්පත්ති දන්නා නුවණ නව වන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශුේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද පවත්වන සේක. බුහ්මචකුය පවත්වන සේක."

(10) "පුත ච පරං තථාගතෝ ආසවාතං ඛයං යථාභුතං පජාතාකි, යම්පි තථාගතෝ ආසවාතං ඛයං යථාභුකං පජාතාකි, ඉදම්පි තථාගතස්ස තථාගත බලං හොකි. යං බලං ආගම්ම තථාගතො ආසභං ඨාතං පටිජාතාකි පරිසාසු සීහතාදං තදකි බුහ්මචක්කං පවත්තේකි."

යනුවෙන් දක්වෙන පරිදි කථාගතයන් වහන්සේ කාමාදි සකලාශුවයන් ක්ෂයකොට අර්හත්ඵල සමාධිය ලබා සිටින සේක. නිර්වාණය දක්නා වූ ඒ අර්හත්ඵල ඥනය තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දසවන තථාගත බලය ය. ඒ බලය නිසා තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි ශ්‍රේෂ්ඨස්ථානයෙහි ඉන්නා සේක. පිරිස්හි සිංහනාද කරන්නාහ. බුහ්මචකුය පවත්වන්නාහ."

මේ දශබලඥනය සංක්ෂේපයෙන් දක්වීම ය. විස්තර දනුකැමැත්තෝ මජ්ඣිම නිකායේ මහාසීහනාද සූතුයෙන් හා අභිධර්ම පිටකයේ විභංගපුකරණයෙන් ද අප විසින් සම්පාදිත "සූවිසි මහ ගුණය" පොතෙන් ද බලාගත යුතු ය. කථාගතයන් වහන්සේට නොයෙක් ඥන ඇත්තේ ය. ඇතමෙක් "දශබලඥනයය Non-commercial distribution

කියා අමුතු ඥන දශයක් නැත. ඒවාත් සර්වඥතාඥනයේ පුභේදමය" යි කියති. එය වැරදි මතයෙකි. සර්වඥතාඥනය අනෙකකි. දශබලඥනය එයින් අනා ඥන දශයෙකි. ඒ ගැන වැඩිදුර කරුණු විභංග අටුවාවෙන් බලාගත යුතු.

#### බුහ්මචකුය

"බුහ්මචක්කං පවත්තේති" යන තැන බුහ්මචකුයයි කියනුයේ ධර්ම චකුයට මය. බුහ්මචක්ක යන්නෙහි තේරුම ශුේෂ්ඨචකුය යනුයි. බුහ්ම ශබ්දය ශුේෂ්ඨාර්ථයෙහි ය. කැරකෙන කල්හි එයට හසුවන සැමදෙයම කැපී යන රෝදයකට චකුායුධය ය යි කියනු ලැබේ. එය පැරණි ආයුධයකි. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ චකුරාය්‍යී සතාය දක්නා ඥනයත් කෙලෙස් සතුරන් විනාශ කරන්නක් බැවින් චකුායුධයක් වැනි ය. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ඥනය පුතිවේධඥන - දේශනාඥන වශයෙන් දෙවැදෑරුම් වේ.

පුතිවේධ ඥනය එක් ධර්ම චකුයෙකි. එයින් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සන්තානයෙහි වූ කෙලෙස් කැපී විනාශ වී ගියේ ය. දේශනා ඥනය මෙහෙයා දහම් දෙසන කල්හි එය අසන්නා වූ ජනයාගේ සන්තානයෙහි කෙලෙස් කැපී නැසී වැනසී යන්නේ ය. විනේයජනයන් ගේ සන්තානයෙහි කෙලෙස් නැසෙන වැනසෙන පරිදි දේශනාඥනයෙන් ධර්මය දේශනය කිරීම ධර්මචකුය පැවැත්වීම ය. කරකැවීම ය. සෙස්සනට ද පුතිවේධ ඥන දේශනාඥන ඇතද බුහ්මචක්ක - ධම්මචක්ක යන නම් ඒවාට නො කියනු ලැබේ. ඒ නම් වාවහාර වන්නේ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඥනයට පමණෙකි.

### චතුර්වෛශාරදෳ ඥනය

තථාගතයන් වහන්සේ ගේ වෛශාරදාෳ ඥන සතර මහාසීහනාද සූතුයෙහි මෙසේ වදරා තිබේ.

(1) "සම්මාසම්බුද්ධස්ස කේ පටිජානකෝ ඉමේ ධම්මා අනභිසම්බුද්ධාති, කතු වන මං සමණෝ වා බුාහ්මණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝච් වා ලෝකස්මිං සහධම්මේන Non-commercial distribution පටිචෝදෙස්සතීති නිම්ත්ත මේතං සාරිපුත්ත! න සමනුපස්සාම්. ඒතම්පාහං සාරිපුත්ත! නිම්ත්තං අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තෝ වේසාරජ්ජප්ත්තෝ විහරාමි.

- (2) බීණාසවස්ස තේ පටිජාතතෝ ඉමේ ආසවා අපරික්ඛීණාති, තතු වත මං සමණෝ වා බුාහ්මණෝ වා දෙවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝචි වා ලෝකස්ම්ං පටිචෝදෙස්සතීති නිමිත්තමේතං සාරිපුත්ත! න සමනුපස්සාම්. ඒතම්පාහං සාරිපුත්ත! නිමිත්තං අසමනුපස්සන්තෝ ඛේමප්පත්තො අහයප්පත්තෝ වෙසාර-ජ්ජපත්තෝ විහරාම්.
- (3) යේ බෝ පන තේ අන්තරායිකා ධම්මා වුත්තා තේ පටිසෙවතෝ නාලං අන්තරායාති, තතු වත මං සමණෝ වා බුහ්මණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝචි වා ලෝකස්මිං සහධම්මේන පටිචෝදෙස්සතීති නිමිත්තමේතං සාරිපුත්ත! න සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං නිමිත්තං සාරිපුත්ත! අසමනුපස්සන්තෝ බේමජපත්තෝ අභයජපත්තෝ වේසාරජ්ජපත්තෝ විහරාමි.
- (4) යස්ස බෝ පන තේ අත්ථාය ධම්මෝ දේසිතෝ සෝ ත තියානති තක්කරස්ස සම්මාදුක්ඛක්ඛයාති. තතු වත මං සමණෝ වා බුහේමණෝ වා දේවෝ වා මාරෝ වා බුහ්මා වා කෝචි වා ලෝකස්මිං සහධම්මේත පටිචෝදෙස්සකීති නිමිත්ත-මේතං සාරිපුක්ත! න සමනුපස්සාමි. ඒතම්පාහං සාරිපුක්ත! නිම්ත්ත අසමනුපස්සන්තෝ බේමප්පත්තෝ අහයප්පත්තෝ වේසාරජ් ජප්පත්තෝ විහරාමි.
- (1) කථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහන්සේ සියල්ල ම මනාකොට දන සිටිත්තාහ යි පුතිඥ කෙරෙති. "නුඹ වහන්සේ සියල්ල දනිම්භ යි පුතිඥ කරතත් අසවල් කරුණ දන ගෙන නැතය කියා" ශුමණයකු විසින් හෝ බුාහ්මණයකු විසින් හෝ දෙවියකු විසින් හෝ මාරයකු විසින් හෝ බුහ්මයකු විසින් හෝ අන් කවරකු විසින් හෝ කරුණු සහිතව චෝදනා කරනු ඇතය කියා කිසි බියක් තථාගතයන් වහන්සේට නැත. තමන් වහන්සේ ගේ සර්වඥත්වය පිළිබඳව කිසි අඩුවක් නැති බව දන්නා උන්වහන්සේ ගේ ඥනය එක් වෛශාරදා ඥනයකි.

- (2) තථාගතයන් වහන්සේ කාමාදි සකලා ශුවයන් ක්ෂය කර සිටිම්හ යි පුතිඥ කරන්නාහ. "සකලාශුවයන් ක්ෂය කර සිටිම්හ යි පුතිඥ කරන ඔබ තවම අසවල් ආශුවය ක්ෂය කර නැතය" යි හේතු සහිතව කිසිවකු විසින් චෝදනා කරනු ඇතය යන බියක් උන් වහන්සේට නැත. තමන් වහන්සේ ගේ ආශුවක්ෂයෙහි කිසි අඩුවක් පාඩුවක් නැති බව දන්නා ඥනය එක් වෙගුගරදා ඥනයෙකි.
- (3) "තථාගතයන් වහන්සේ විසින් අන්තරායික ධර්ම සැටියට පුකාශ කර ඇති යම්කිසි කරුණක් අන්තරායික නො වේය" යි හේතු සහිතව දක්වා යම්කිසි කෙනකුන් විසින් චෝදනා කරනු ඇතය කියා බියක් උන් වහන්සේ ට නැත. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ බව දක්නා දෙනය එක් වෙගාරදා දෙනයෙකි.
- (4) "තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශනය කරන ධර්මය අනුව පිළිපදින්නාහට ඒ පිළිවෙතින් දුක් කෙළවර කළ නො හේය" යි යම් කිසිවකු විසින් හේතු සහිතව චෝදනා කරනු ඇතය කියා බියක් උන් වහන්සේට නැත. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ බව දක්නා ඥනය එක් වෛශාරදා ඥනයෙකි. මෙසේ වෛශාරදා ඥන සතරක් ඇත්තේ ය.

බල දෙන දශය, වෛශාරදා දෙන සතරය යන මේ දෙන තුදුස යමකුට ඇත්තේ නම් ඒ තැනැත්තා ලෝකයෙහි ආශ්චයා පිද්ගලයෙකි. එබඳු පුද්ගලයකුට කිසි විටෙක වැරදීමක් නො විය හැකි ය. යම්කිසි දේශනයක් අසන්නහුට අවබෝධ වේ නම් එය ගැන අසන්නහුට සැකයක් ඇති නො වේ. එකෙණෙහි ම එය පිළිගැනේ. යම් දේශනයක් අසන්නහුට අවබෝධ නො වේ නම් එය ගැන සැක ඇති වේ. වාද ඇති වේ. පරම ගම්හීර පුතීතා සමුක්පාද ධර්මය අසන්නහුට ලෙහෙසියෙන් අවබෝධ වන්නේ නො වේ. එබැවින් එය ගැන සැක ඇති වේ. වාද ඇති වේ. අවබෝධ වන්නේ නො වේ. එබැවින් එය ගැන සැක ඇති වේ. වාද ඇති වේ. අවබෝධ නො වන දෙයක් පිළිගන්නවා නම් පිළිගැනෙන්නේ දේශකයා කෙරෙහි ඇති විශ්වාසය උඩය.

ගැඹුරු ධර්මයක් දේශනය කරන කල්හි ශුාවකයන් කෙරෙහි ශුද්ධාව නො තුබුණ හොත් ඔවුහු "ඕවා අපට තේරෙන්නේ  $N \delta h = commercial \ distribution$  නැත" කියා ඒ ධර්මය අහක දමනවා මිස එය ගැන සැලකිල්ලක් නො දක්වති. ශුද්ධාව ඇත්තෝ නො තේරෙන ධර්මය වුවද ඇසූ කල්හි "මෙය නො තේරෙන්නේ අපේ දුබලකම නිසා ය. මෙය තේරුම් ගැනීමට අප උත්සාහ කරන්නට ඕනෑය"යි සිතා ඒ ධර්මය මතක තබා ගන්නටත් අවබෝධකර ගන්නටත් උත්සාහ කෙරෙති. ධර්මය ගැන සැලකිල්ල දක්වති. ඒ සැලකිල්ල නිසා ශුාවකයෝ ඒ ධර්මය මතක තබා ගෙන එයට අනුව පිළිපැද කවද හෝ ඒ ධර්මය අවබෝධ කර ගෙන නිවන් පසක් කර ගනිති. තථාගතයන් වහන්සේ මේ සූතුයේ දී දශබලඥන චතුවේශාරදා ඥනයන් දක්වීමෙන් ආත්ම වර්ණනාවක් හා ධර්ම වර්ණනාවක් කරන ලදුයේ භිකුෂූන්ට ශුද්ධාව ඇතිකරනු පිණිස ය.

## පඤ්චස්ක න්ධය

මේ දශබල සූතුයේදී තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පඤ්චස්කන්ධය පළමුකොට දක්වා වදරා, පසුව පටිච්චසමුප්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ පටිච්චසමුප්පාදය හොඳින් තේරුම් ගත හැකි වීමට පඤ්චස්කන්ධය පිළිබඳ දනුම ඉතා පුයෝජන බැවිනි. පඤ්චස්කන්ධයට අයත් නාමරූපයන් වෙන් වෙන් වශයෙන් අභිධර්ම පොත්වල විස්තර කර ඇති සැටියට දනගෙන ඉන්නා අයට පුතිතාසමුත්පාද දේශනය ඇසූ කල්හි එය හොඳින් වටහාගත හැකි ය. ඒ පරමාර්ථ ධර්මයන් ගැන නො දත් කෙනකු පටිච්චසමුප්පාදය ගැන කොතෙක් ඇසුවත් කොතෙක් එය ගැන පොතපත කියෙව්වත් ඔහුට පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් නො වේ. එබැවින් නාමරූප ධර්ම ටික බුදුදහම තේරුම් ගනු කැමති සැමදෙනා විසින් ම පළමුකොට උගත යුතු ය.

මෙය පඤ්චස්කත්ධය ගැන සැහෙන විස්තරයක් කිරීමට සුදුසු තැතක් තො වේ. මෙහි එය ගැන සාමානා හැඳින්වීමක් පමණක් කරනු ලැබේ. අප විසිත් සම්පාදිත **චතුරායෑ සතෳය** නමැති පොතෙහි පඤ්චස්කත්ධය පිළිබඳ තරමක විස්තරයක් ඇත. පඤ්චස්කත්ධයට අයත් තාමරූප ධර්මයත් පිළිබඳ විස්තරයක් අප විසිත් සම්පාදිත **අභිධර්මයේ මූලික කරුණු** නමැති පොතෙහි ද

ඇත්තේ ය. පඤ්චස්කන්ධය ගැන දනුම ඇතිකර ගැනීමට ඒ පොත් කියවීම පුයෝජන වන බව මතක් කරමු.

මිනිසාය - ඇතාය - අශ්වයාය - ගවයාය - බල්ලාය - බළලාය යනාදි නම් තබාගෙන පුද්ගලයන් සත්ත්වයන් සැටියට සලකන්නේ ධාතු සමූහයන් ය. මිනිසාය කියනුයේ එක් ධාතු සමූහයකට ය. ඇතාය කියනුයේ තවත් ධාතු සමූහයකට ය. අශ්වයාය කියනුයේ තවත් ධාතු සමූහයකට ය. අශ්වයාය කියනුයේ තවත් ධාතු සමූහයකට ය. ඇත්ත වශයෙන් මිනිසකු ඇතිනම් ඒ මිනිසා එක් දෙයක් විය යුතු ය. ඇතකු ඇති නම් ඒ ඇතාත් එක් දෙයක් විය යුතු ය. මිනිසාය කියා සලකන දෙය විභාගකර බැලුවහොත් එතැන ඇත්තේ ධාතු බොහෝ ගණනකි. ඒ ධාතුනු ද නිතරම ඇත්තානු නො වෙති.

ගලායන ගංගාවක් දෙස යම් තැනක සිට බලන්නකුට ජලස්කන්ධයක් පෙනේ. අද ගහ දෙස බලා තැවත හෙට බැලුවාමත් අනිද්ද බැලුවාමත් වෙනසක් නැතිව ජලස්කන්ධය පෙනෙන්නට තිබේ. බැලු තැනැත්තා අද දුටුයේත් ඊයේ දුටුයේත් පෙරෙයිද දුටුයේත් එකම ජලස්කන්ධය ය යි සිතයි. එහෙත් අද ගහ බලා හෙට ඇවිත් බලන කල්හි ඔහුට අද දුටු ජලයෙන් බිදක්වත් හෙට දක්නට නො ලැබේ. හෙට ඔහු පැමිණ බලන්නට කලින් අද එතැන තුබූ ජලය සම්පූර්ණයෙන් ම බැස යන්නේ ය. ඉහළින් තුබූ ජලය එතැනට පැමිණෙන්නේ ය. හෙට ඔහුට දක්නට ලැබෙන්නේ අද නුදුටු ඒ අලුත් ජලය ය. ඒ අලුත් ජලය දක ඔහු ගිය පසු ඒ සියල්ල පහළට යන්නේ ය. අනිද්ද ඔහු ඇවිත් බැලුවාම ඔහුට දක්නට ලැබෙන්නේ ඊයේ දුටු ජලය නොව පසුව එහි පැමිණි ජලයෙකි.

එක් එක් සත්තානයක අවිදාහසංස්කාරාදි හේතූත් නිසා හටගත්තා වූ තාමරූප ධාතු සමූහයත් ගංගා ජලය මෙත් සලකාගත යුතු ය. ගහෙහි හෙට දක්තට ලැබෙත ජලය අද දුටු ජලය තො වත්තාක් මෙත් අනිද්ද දක්තට ලැබෙත්තේ හෙට දක්තා ජලය තො වත්තාක් මෙත් පුද්ගලයකු වශයෙත් සලකත තාම රූප ධාතු සමූහයක අද ඇති ඒවායිත් ස්වල්පයකුදු හෙට තැත. හෙට ඇති ඒවායින් ස්වල්පයකුදු අනිද්දට තැත. උදේ තුබූ ධාතූත්ගෙත් ස්වල්පයකුදු සවස තැත. එක් පැයක තුබු ධාතුන්ගෙන් ස්වල්පයකුදු ඊළහ පැයෙහි නැත. එක් විනාඩි-යකදී තුබූ ඒවායින් ස්වල්පයකුදු ඊළහ විනාඩියේදී නැත. ගහෙහි පෙනෙන ජලය මෙන් නිතරම ඇත්තේ අලුත් නාම රූප ජාතීන් ය.

පුද්ගලයාය කියනුයේ අදත් හෙටත් අනිද්දත් මේ සතියේදීත් මේ මාසයේදීත් ලබන මාසයේදීත් මේ වර්ෂයේදීත් ලබන වර්ෂයේදීත්, එක් කෙනකු වශයෙන් මැරෙන තුරු ඉන්නා කෙනෙකි. සමහරුන් සලකන සැටියට මැරෙන්නේත් නැතිව දෙවන තුන්වන ජාතිවලටත් යන දෙයකි. මේ නාම රූප ජාති පරම්පරාවෙහි එබදු කල් පවත්නා කිසිම දෙයක් නැත. ඒ පුද්ගලයා, ඉබිලොම් - කවුඩුදත් - සා අංයනාදිය මෙන් සිතෙන් මවාගෙන ඇති සැටියට සලකන දෙයකි. ඇති සැටියට සලකන පුද්ගලයා ඇත්තටම නැතත් ඒ සැලකීමෙන් ඒ වැරදි හැහීමෙන් ඇතිවන නපුර නම් සතා වශයෙන් ම ඇතියකි.

ු අවිදාහ සංස්කාරාදි ද්වාදශාංගයෙන් යුක්ත වන මේ දුඃඛස්-කත්ධයා ගේ තො සිදී පැවැත්මට, නැති පුද්ගලයකු ඇතය යන ඒ වැරදි හැඟීම බලවත් හේතුවකි. සත්කාය දෘෂ්ටියය කියනුයේ ද එයටම ය. අවිදාහදි හේතුඑල ධර්ම පරම්පරාව වූ නාමරූප ධාතු සමූහය නිසා පවත්නා වූ සත්කාය දෘෂ්ටි සංඛාහත ඒ වැරදි හැඟීම් දුරුකර ගැනීම පහසු වනු පිණිස තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඒ නාම රූප ධාතු සමූහය රූපස්කත්ධය. වෙඳනාස්කත්ධය. සඤ්ඤාස්කත්ධය. සංස්කාරස්කත්ධය. වික්ඛත්ධය කියා ඖදරික වශයෙන් කොටස් පසකට බෙද තිබේ.

රූපස්කන්ධය යනු පඨවි ආපෝ තේජෝ වායෝ යන ධාතු සතර හා ඒ සතර නිසා හටගන්නා වූ වර්ණ ගන්ධ රසාදි රූප සමූහය ය. රූපස්කන්ධය යි වෙන්කර ඇත්තේ පුද්ගලයා වශයෙන් සලකන ධාතු සමූහයෙහි ඉතා ඖදරික වූ කොට්ඨාශය ය. අභිධර්ම කුමයේ සැටියට වෙන් වෙන් වශයෙන් කියත හොත් රූප අටවිස්සක් ඇත්තේ ය. රූප අටවිස්සක් ඇතත් සෑම ශරීරයක ම රූප අටවිස්සක් නැත්තේ ය. අංග සම්පූර්ණ වූ එක් ශරීරයක තිබිය හැකි වැඩිම රූප ගණන සත්විස්සකි. අටවිස්ස යන මේ ගණන ශරීරවල තිබිය හැකි සියලුම රූප එක්කළ කල්හි ලැබෙන ගණන ය.

Non-commercial distribution

බඹයක් පමණ උසට වැඩී ඇති මිනිස් සිරුර රූපස්කන්ධය ය. අනිකුත් සත්ත්වයන් ගේ ශරීරත් රූපස්කන්ධ ම ය. රූපස්කන්ධයට දනීමක් නැත. කිුියා කිරීමේ සමත් බවකුත් නැත. රූපස්කන්ධය කිුියා කරන්නාක් මෙන් පෙනෙන්නේ කාරක ශක්තියක් එහි ඇති නිසා නොව විඤ්ඤාණ ධාතුවේ බලයෙන් විඤ්ඤාණ ධාතුව අනුව එහි යාම් ඊම් ආදි සෙලවීම් සිදුවන බැවිනි.

රූපස්කන්ධය කරත්තයක් වැනි බව කිය යුතු ය. යා හැකි ශක්තියක් කරත්තයට නැත, තුබූ තැනම දිරා යනවා මිස කරත්තය කවදවත් නො යන්නේ ය. කිසි කලෙක යන්නට සිතෙන්නේ නැත. කරත්තය සෙලවෙන්නේ කරත්තය තැනින් තැන යන්නේ, ගොනකු විසින් හෝ මිනිසකු විසින් ඇද්දහොත් ය. එමෙන් රූපස්කන්ධය ද තුබූ තැන ම තිබෙන්නකි. සෙලවෙන්නේ විඤ්ඤාණ් ධාතුව විසින් සෙලවුව හොත් පමණෙකි. කිසි කිුියාවක් කිරීමට සමත් කමක් නැති කිසි කිුියාවක් කිරීමට සමත් කමක් නැති කිසි කිුියාවක් කිරීමට සමත් කමක් නැති කිසි කිුියාවක් විදින පුද්ගලයකු විය හැකි ද? නො විය හැකිම ය.

වේදතාස්කත්ධය මෙසේ දත යුතු ය. වස්තු දෙකක් එකට සැපුණාම පෙර තො තුබූ හඩක් පහළ වත්තාක් මෙත්, ගිති පෙට්ටියෙහි ගිතිකුර ඇතිල්ලුතාම තො තුබූ ගිත්තක් පහළ වත්තාක් මෙත්, චක්ඛු-සෝත-සාණ-ජිව්තා-කාය-මත යන මේ ඉත්දියයන්හි රූපාදි අරමුණක් සැපුණාම සුබස්වතාවයක් තෝ දුඃබ ස්වභාවයක් හෝ ඒ අරමුණ පිළිබඳව මධාස්ථ ස්වභාවයක් හෝ ඒ සත්තානයෙහි ඇති වේ. මේ ධර්මයන්හි වේදතා තාමයෙන් හඳුන්වන්නේ ඒ ස්වභාව තුන ය.

සාමාතා ජනයා අතර රිදීමට හෙවත් ඉවසිය තො හෙත ස්වභාවයට වේදතාව ය යි කියනු ලැබේ. වේදතාස්කන්ධ ය යි කියනුයේ ඒ රිදීමට ය කියා වරදවා තො ගත යුතු ය. බුදු දහමෙහි උගත්වත වේදතා ස්කන්ධයට ඒ රිදීමත් ඇතුළත් ය. දුඃබ වේදනාව ය - දෝමනස්ස වේදතාවය කියනුයේ ඒ රිදීමට ය. බුදු දහමේ දක්වෙන වේදනා ස්කන්ධයට සනීපයත් අයිති ය. සුඛ වේදනාවය - සෝමනස්ස වේදනාවය යන නම් කියනුයේ සාමානාෳ ජනයා විසින් සනීපයය - සැපයය කියා සලකන දෙයට ම ය.

සැප සතීප කෙසේ දයි ඇසුව හොත් සැප දුක් දෙකම තැති කල්හි එයට දෙන පිළිතුර වරදක් තැතය කියා ය. එයින් අදහස් කරත්තේ මධාස්ථ භාවය ය. බුදු දහමෙහි උපේකා වේදතාවය යන තාමය වාාවහාර කරත්තේ ඒ වරදක් තැතය කියන ස්වභාවයට ය.සුඛ වේදතාවය දුඃඛ වේදතාවය උපේකා වේදතාවය කියා එක් කුමයකින් වේදතා තුතක් ද, සුඛ-වේදතාවය, සෝමනස්ස වේදතාවය, දුඃඛ වේදතාවය, දෝමනස්ස වේදතාවය, උපේකා වේදතාවය කියා තවත් කුමයකින් වේදතා පසක් ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරා තිබේ. ඒවායේ විස්තර වුවමතා නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය. වේදතා ස්කන්ධය යි කියනුයේ ඒ වේදනා රාශියට ය.

දුඃඛ වේදනාවක් ඇතිකරවන අනිෂ්ටාරම්මණයක් ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම දුඃඛ වේදනාවක් ඇතිවීම වැළැක්වීමේ ශක්තියක් කාහටවත් නැත්තේ ය. කාගේවත් ව්ධානයක් නැතිව දුඃඛ වේදනාවට හේතුවන අරමුණ ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම දුඃඛ වේදනා ඉපිද නිරුද්ධ වන්නේ ය. සුඛ වේදනාව ඇති කරන අරමුණක් ඉන්දියයන්හි ගැටුණාම ද කාගේවත් ව්ධානයක් නැතිව සුඛ වේදනාවක් ඇති වී නිරුද්ධ වන්නේ ය. සුඛ වේදනාව හොදය කියා එය නිරුද්ධ වන්නට නොදී කල් පවත්වා ගැනීමේ ශක්තියක් කාහටවත් නැත්තේ ය.

ඒ ඒ අරමුණු ගැටීම හේතු කොට ගෙන මේ නාම රූප ධර්ම පරම්පරාවෙහි ඒ ඒ වේදනා ඇතිව නැතිව යනවා මිස ඒවා පාලනය කරන පවත්වන කිසිවකු ඒ නාම රූප ධර්ම අතර නැත. වේදනාව ඇතිව නැතිව යනවා මිස, විදින පුද්ගලයෙක් නැත. හේතුන් ගේ සංයෝගයෙන් ඉපිද බිදී යන ඒ වේදනා රාශිය ද පුද්ගලයකු නො විය හැකි ය.

සංඥස්කන්ධය මෙසේ දනයුතු. චක්ෂුරාදි ද්වාර සයට රූපශබ්දදි අරමුණු පැමිණෙන කල්හි, රූපශබ්දදි අරමුණු ද්වාරයන්හි ගැටෙන කල්හි, ඒ අරමුණු නිසා සැපදුක් ඇතිවන්නාක් Non-commercial distribution මෙත් ම, නිලය - රතය - සුදය - උස් දෙයය - මිටි දෙයය - කුඩා දෙයය - මතත් දෙයය - වට දෙයය - සතරැස් දෙයය - මිනිසාය - සිංහලයාය - දෙමළාය - ගැහැනියය - පිරිමියාය - ළමයාය - තරුණයාය - මහල්ලාය - මවය - පියාය - සහෝදරයාය -සහෝදරීය - ගවයාය - එඑවාය - බල්ලාය - බළලාය - ඉරය - සදය - තාරකාවය - පොළොවය - කත්දය - ගසය - ගලය - ගෙයය - ඇදය - පුටුවය යතාදි හැඟීම් ඇති වේ. එසේ ඇති වත්තා වූ හැඟීම් රාශියට සංඥස්කත්ධය යි කියනු ලැබේ.

ස්කන්ධ පස අතුරෙන් සංඥස්කන්ධය විශාල ම ස්කන්ධය සැටියට කිය යුතු ය. ලෝකයෙහි බොහෝ හාෂා ඇත්තේ ය. එක් එක් භාෂාවක වචන ද බොහෝ ගණනක් ඇත්තේ ය. භාෂාවල ඇති ඒ වචන ගණනාවට එක එක සංඥව බැගින් ඇත්තේ ය. ලෝකයෙහි අපුමාණ සත්ත්වයෝ ඇතහ. සත්ත්ව ගණනට ම සංඥ ද ඇත්තේ ය. ලෝකයෙහි පුමාණයක් නො කළ හැකි තරමට දවා ද ඇත්තේ ය. ඒ සියලුම දවායන් සම්බන්ධයෙන් දවා ගණනට ම සංඥ ද ඇත්තේ ය. දවායන්ගේ චලනයන් වූ කිුයා ද බොහෝ ඇත්තේ ය. කිුයා ගණනට සංඥ ද ඇත්තේ ය. මෙසේ බලන කල්හි පුමාණය නො කළ හැකි තරමට සංඥ ඇති බව තේරුම් ගත හැකි ය.

ලෝකයෙහි ඇති තාක් සංඥ සියල්ල ම එක් සන්තානයක ඇති වන්නේ නොවේ. සංඥස්කන්ධයට අයත් අපුමාණ සංඥවන්ගෙන් යම් කිසි පුමාණයක් එක් සන්තානයක ඇති වේ. ඉගෙනීම ය යි කියනුයේ ද සංඥස්කන්ධ මහත් කිරීම ය. දියුණු කිරීම ය. උගතුන් ගේ සන්තානයෙහි බොහෝ සංඥ ඇත්තේ ය. නූගතුන් ගේ සන්තානයෙහි ඇත්තේ සංඥ ස්වල්පයකි. තිරිසන් සතුන් ගේ පටන් සැමදෙනා කෙරෙහි ම සංඥ එක්තරා පුමාණයක් ඇත්තේ ය. තිරිසනුන්ට ආහාර පානාදිය සපයා ගැනීමටත් ආත්මය ආරක්ෂා කර ගැනීමටත් උපකාර වන්නේ මේ සංඥව ම ය.

කිසිවකු ගේ සංවිධානයක් නැතිව ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීමෙන් ඒ අරමුණේ සැටියට යම් කිසි වේදනාවක් ඇති වන්නාක් මෙන් ම සංදෙව ද ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීම නිසා කිසිවකු ගේ Non-commercial distribution සංවිධානයක් නැතිව ම ගැටීමට පැමිණි අරමුණුවල සැටියට ම ඇති වන්නකි. ඕනෑ සැටියට සංඥවන් ඇති කරවන්නා වූ සංඥ කෙරෙහි අධිපති කම පවත්වන සංඥවන් ගේ අයිතිකාරයකු වූ පුද්ගලයෙක් මේ නාමරූප ධර්ම අතර නැත. ඉන් පිටත ද නැත. ද්වාරයන්හි අරමුණු ගැටීම නිසා වේදනාව සේ ම ඉපද ඉපද බිඳි බිඳී යන සංඥව සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නො වේ. ධාතු මාතුයෙකි.

සංස්කාරස්කන්ධය මෙසේය :- රුපාදි අරමුණු චක්ෂුරාදි ද්වාරයන්හි ගැටුණු කල්හි වේදනාව හා සංඥ ඇතිවීමෙන් පමණක් තවත්තේ තො වේ. ඒවායින් සමහරක් ගැන හොඳය කියා තණ්හාව ඇති වේ. සමහරක් ගැන තරකය කියා ද්වේෂය ඇති වේ. එබැවින් ද්වාරයන්හි ගැටුණු ඒ රූපාදිය නිම්ක්තෙන් ඒවා ඇති කිරීම - රැස්කිරීම - පරෙස්සම් කිරීම - විනාශ කිරීම -ඉවත් කිරීම - ඉවත්වීම - භුක්තිවිදීම ආදිය සම්බන්ධයෙන් යාම - ඊම - දීම - ගැනීම - කෑම - ජීම - අනුබල දීම - ජීඩා කිරීම - බොරු කීම් - කේළාම් කීම් - එරුෂ වචන කීම් - සාමානායෙන් කතා කිරීම් ආදි බොහෝ කායික වාචසික මානසික කියා සිදු වේ. ඒ කියා සිදුකරන ශක්තිය වූ වේතනාව පුධාන වශයෙන් සංස්කාර නම් වේ.

සිදු කරන්නා වූ කිුයාවන්ගේ නානත්වයෙන් බොහෝ වේතනා ඇත්තේ ය. ඒ වේතනා සමූහය එක්කොට සියල්ලට ම සංස්කාරස්කන්ධ ය යි කියනු ලැබේ. වේතනාව හා එක්වන ලෝහ - ද්වේෂ - මාන - දෘෂ්ටි - ඊෂ්ඨා - මාත්සය්‍යී - ශුද්ධා - පුඳ - මෛතී - කරුණාදි තවත් ධර්ම රාශියක් ඇත්තේ ය. ඒ සියල්ල ද සංස්කාරස්කන්ධයට ම අයත් ය. සංස්කාරස්කන්ධයට අයත් චෛතසික ධර්ම පනසක් ඇත්තේ ය. ඒවා වුවමනා නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය.

සංඛාර යන වචනය පිටකතුයෙහි නොයෙක් තැත්වල යෙදී ඇත්තේ ය, ඒ වචනයේ අර්ථ කීපයක් ඇත්තේ ය. මේ ස්කත්ධ කථාවෙහි එන සංස්කාර යන පදයේ අර්ථය වශයෙන් ගත යුත්තේ දෙපනස් චෛතසිකයන්ගෙන් වේදනා - සඤ්ඤා යන චෛතසික දෙක හැර ඉතිරි චෛතසික පනස ය. අනික් තැන්වල එන සංඛාර යන වචනයෙන් ඒ ඒ තැනට සුදුසු අර්ථය ගත යුතු ය. සෑම තැනදීම එකම අර්ථය ගන්නට් ී ගොස් ධර්මය අවුල් කර නො ගත යුතු ය.

සාමානෲයෙන් බලන කල්හි ගමනාදි කිුිියා ශරීරය විසින් සිදු කරන්නාක් මෙන් පෙනේ. ශරීරයට කිුිිියා කළ හැකි ශක්තියක් නැත. ඒ ඒ කිුිියා සිදු කිරීමේ උත්සාහය වූ චේතනාව සිත හා බැඳී උපදින චෛතසික ධර්මයකි. චේතනාව උපදනා කල්හි එයට අනුව සිත ද තවත් චෛතසික ද ඇති වේ. ඒ චිත්ත චෛතසික ධර්ම රාශිය නිසා උත්සාහ කරන කිුිියාව සිදුවීමට සුදුසු පරිදි අත්පා ආදිය සොලවන එහා මෙහා යවන වායුවක් ශරීරය තුළ ඇති වේ. එයින් ගමනාදිය සිදු වේ. එය සිදු කරන පුධාන ධර්මය එකම චේතනාවය. එබැවින් එයට සංඛාර ය යි කිියනු ලැබේ.

වේතතාව තිසාම ගමතාදි ඒ ඒ කිුයා සිදු වෙතවා මිස සත්ත්වයා ලෙස සලකත මේ තාමරූප ධාතු පුඤ්ජයෙහි ගමතාදි කිුයා සිදු කරන පුද්ගලයෙක් තැත. ආත්මයක් තැත. වේදතා සංඥවත් සේ ද්වාරයත්ට අරමුණු පැමිණීම තිසා ඉපද ඉපද ඒ ඒ මොහොතේ ම තැතිවී යත ඒ වේතතාද පුද්ගලයකු තො විය හැකි ය. ආත්මයක් තො විය හැකි ය.

විඥනස්කන්ධය මෙසේය :– ඇසට රූපයක් එළඹ සිටින කල්හි ඒ දෙය පෙනේ. පෙනීමය යි කියනුයේ ඒ රූප දක්නා සිත ඇතිවීමට ය. විඥනය යි කියනුයේ සිතට ය.

ඇසට රූපයක් එළඹ සිටි කල්හි ඇතිවත, දක්තා සිතට වක්බුවික්කුවණය යි කියනු ලැබේ. කතට ශබ්දයක් පැමිණි කල්හි ඇසීම සිදු වේ. ඒ ඇසීම කෙරුණු සිත සෝත වික්ඤාණ තම් වේ. තැහැයට ගත්ධයක් පිවිසි කල්හි ගඳ දනීමක් සිදු වේ. ගඳ දනගත්තා වූ ඒ සිත සාණවික්ඤාණ තම් වේ. දිවට රසය ඇති දෙයක් පැමිණි කල්හි රස දනීම සිදු වේ. රසය දන ගත්තා වූ සිත ජිවිභාවික්ඤාණ තම් වේ. ශරීරයෙහි යම් කිසිවක් සැපුණු කල්හි ඒ සැපීම දතේ. සැපීම දත්තා වූ සිත කායවික්ඤාණ තම් වේ. මතෝද්වාරය යම් කිසිවකට යොමු වූ විට ඒ දෙය දනගැනීම් වශයෙත් සිතක් උපදී. ඒ සිත මතෝවික්ඤාණ තම් වේ. චක්ඛුවික්ඤාණ සොනවික්ඤාණ ජිවිභා

විඤ්ඤාණ කායවිඤ්ඤාණ මතෝවිඤ්ඤාණ යන මේ සියල්ලට විඥානස්කන්ධ ය යි කියනු ලැබේ.

විදෙනස්කත්ධයට අයත් සිත් එක් කුමයකිත් අසූතවයක් ද තවත් කුමයකිත් එකසිය විසිඑකක් ද වේ. ඒවා දනු කැමති නම් අභිධර්ම පොත්වලින් උගත යුතු ය. චක්බුවිඤ්ඤාණ නම් වූ සිත ඇසෙහි රූපච්ඡායාව ගැටීම නිසා ඇතිවන්නකි. එය අන්කිසි හේතුවකින් ඇතිවන්නේ නො වේ. කිසිවකු විසින් ඇති කළ හැකි දෙයක් ද නො වේ. එබැවින් තමාගේ කැමැත්ත අනුව චක්බුවිඤ්ඤාණය උපදවන චක්බුවිඤ්ඤාණය කෙරෙහි අධිපතිකම පවත්වන පුද්ගලයෙක් නැත.

ඇසෙහි රූපච්ඡායාව ගැටීම සිදුවුවහොත් චක්ඛු විඤ්ඤාණයේ ඉපදීම වැළැක්වීමට සමත් පුද්ගලයෙක් ද නැත. ඇසෙහි රූප-ච්ඡායාව ගැටීම නිසා ඉපද එකෙණෙහි බිඳී යන චක්ඛු විඤ්ඤාණය ද පුද්ගලයෙක් නො වේ. චක්ඛු විඤ්ඤාණය මෙන් ම සෝත-විඤ්ඤාණාදි විඤ්ඤාණ පස ද පුද්ගලයකු නො වන බව ආත්ම නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

රූපස්කන්ධාදී වශයෙන් පස් කොටසකට බෙද තිබෙන්නේ ද සංසාර චකුයට අයත් අවිදාහ - සංස්කාර - විඥාන - නාමරූප - සළායතන - ස්පර්ශ - වේදනා - තෘෂ්ණා - උපාදන - හව - ජාති ජරා මරණ යන පුකීකාසමුත්පාදඩ්ග දොළොසම ය. ඒවා කොටස් පසකට බෙද තිබෙන්නේ සත්ත්වයාය පුද්ගලයාය ආත්මය කියා වරදවා ගැනීමේ දී විශේෂයෙන් අල්ලා ගන්නා ධර්මයන් ඒ ඒ කොටස්වලට ඇතුඑ කිරීමෙනි. සත්ත්වයාය, පුද්ගලයාය, මමය කියා වරදවා ගත්තෝ වරින් වර එක එක දෙය ආක්මය කොට ගනිති. වරකට රූප සමූහය ආක්ම වශයෙන් ගනිති. වරකට වේදනාව ආක්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට සංඥාව ආක්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට සංස්කාරයන් ආත්මය වශයෙන් ගනිති. වරකට විඤ්ඤාණය ආක්මය වශයෙන් ගනිති.

රූපය පුධාන කර ගෙන සිතන කථා කරන අවස්ථාවලදී සන්තානයෙහි ඇතිතාක් රූප එකක් කොට සත්ත්වයා පුද්ගලයා Non-commercial distribution වශයෙන් ගෙන, මම කුඩාය - මම මහත්ය - මම උස්ය - මම මිටිය - මම කඑය - මම රතුය යනාදීන් කථා කරති. අසවලා කුඩාය - මහත්ය - උස්ය - මිටිය - කඑය - රතුය යනාදි පර -සන්තානගත රූප පුද්ගලයා කොට සිතති, කථා කරති.

වේදනාවත් උසස්කොට සලකන එක්තරා ධර්මයක් වන බැවිත් වේදනාව ගෙන මම සැප විදිමිය, දුක් විදිමිය, අසවලා සැප විදීය, දුක් විදීය කියා වේදනාව පුද්ගලයා කොට සිතති. කථා කරති. වේදනාව හැර සුවදුක් විදින අනිකකු නැති බැවිත් මම සැප විදිමියි කියන කල්හි මම යනුවෙත් ගැනෙත්තේ වේදනාස්කත්ධය ය.

සංඥව ගැන සිතත කියත අවස්ථාවලදී මම මේ මේ කරුණු දතිමිය, අසවලා මේ මේ දේ දත්තේ ය යි සංඥව පුද්ගලයා වශයෙත් ගෙත සිතති. කථා කරති. ඒ ඒ දෙය හැඳිනීම සංඥව මිස හඳුනත පුද්ගලයකු තැති බැවිත් මම දතිමියි කියත කල්හි මම යනුවෙත් ගැතෙත්තේ සංඥාස්කත්ධය ය.

සංස්කාරයන් ගැන සිතන කථා කරන අවස්ථාවලදී මම යමිය - එමිය - දෙමිය - ගනිමිය - අසවලා යන්නේ ය - එන්නේ ය - ගන්නේ ය - දෙන්නේ ය කියා සිතන කියන කල්හි පුද්ගලයා කොට ගන්නේ සංස්කාරස්කන්ධය ය.

මම දකිමිය අසමිය යතාදීත් විඥානය පුධාන කොට සිතන කියන කල්හි මම යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ විඥානස්කන්ධය ය. බොහෝ සෙයින් ආත්මසංඥව ඇති වන්නේ මේ රූපාදි කොටස් පස සම්බන්ධයෙනි. ඒවා වෙන් වශයෙන් තේරුම් ගත්තාම ආත්ම සංඥව - ආත්මදෘෂ්ටිය දුරුකර ගැනීම පහසු වේ. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ සංසාර චකුයට අයත් අවිදාහදි ධර්ම සමූහය මෙසේ පස් කොටසක් කොට වදළ සේක. විස්තර කළයුතු තවත් කරුණු ඇතත් ගුන්ථය මහත් වන බැවින් දශබල සූතු විස්තරය මෙපමණකින් නවත්වනු ලැබේ.

#### ආහාර සූතුය

(නිදන වග්ගසංයුක්තයේ ආහාර වර්ගයෙන්)

- 1. එවං මෙ සුතං, එකං සමයං භගවා සාවත්ථීයං විහරති ජෙතවතෙ අනාථපිණ්ඩිකස්ස ආරාමෙ, තතු බො භගවා භික්ඛු ආමත්තෙසි 'භික්ඛවො' ති 'භදන්තෙ' ති තෙ භික්ඛු භගවතො පච්චස්සොසුං. භගවා එතදවොච.
- 2. චත්තාරෝ මෙ භික්ඛවේ! ආහාරා භුතානං වා සත්තානං ධීතියා සම්භවෙසීනං වා අනුග්ගහාය, කතමෙ චත්තාරෝ? කබලිංකාරෝ ආහාරෝ ඔළාරිකො වා සුබුමෝ වා: එස්සො දුතියෝ, මනොසඤ්චෙතනා තතියා, විඤ්ඤාණං චතුත්ථං. ඉමෙ බො භික්ඛවේ! චත්තාරෝ ආහාරා භුතානං වා සත්තානං ධීතියා, සම්භවෙසීනං වා අනුග්ගහාය.
- 3. ඉමෙ බො භික්ඛවෙ! චක්තාරො ආහාරා කිං නිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා?
- 4. චත්තාරෝ ආහාරා තණ්හා තිදනා තුණ්හා සමුදයා තණ්හා ජාතිකා තණ්හා පහවා.
- 5. කණ්හාචායං භික්ඛවෙ! කිං තිදතා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පභවා?
- කණ්හා, වේදනා නිදනා වේදනා සමුදයා වේදනා ජාතිකා වේදනා පහවා.
- 7. වේදනා චායං භික්ඛවෙ! කිං නිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා?
- 8. වේදනා, එස්ස නිදනා එස්ස සමුදයා එස්ස ජාතිකා එස්ස පහවා.
- 9. එස්සො චායං භික්ඛවෙ! කිං නිදනො කිං සමුදයො කිං ජාතිකො කිං පහවො?
- 10. එස්සො, සළායතනනිදනො සළායකන සමුදයො සළායකන ජාතිකො සළායකන පහවො.

  Non-commercial distribution

. .

- 11. සළායනනඤ්චිදං භික්ඛවෙ! කිං නිදනං කිං සමුදයං කිං ජාතිකං කිං පහවං?
- 12. සළායතනං තාමරූපතිදනං තාමරූපසමුද්යං තාමරූපජාතිකං තාමරූප පහවං.
- 13. නාමරූපඤ්චිදං භික්ඛවෙ! කිං නිදනං කිං සමුදයං කිං ජාතිකං කිං පහවං?
- 14. තාමරූපං, විඤ්ඤාණතිදතං විඤ්ඤාණසමුදයං විඤ්ඤාණජාතිකං මිඤ්ඤාණ පහවං.
- 15. වික්කාණක්වීද භික්ඛවේ! කිං නිදන කිං සමුදය කිං ජාතික කිං පහවං?
- 16. විඤ්ඤාණං, සඩ්බාරතිදතං සඩ්බාරසමුදයං සඩ්බාරජාතිකං සඩ්බාර පභවං.
- 17. සංඛාරාචිමෙ භික්ඛවෙ! කිං තිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පභවා?
- 18. ස්ඛාරා, අවිජ්ජාතිදතා අවිජ්ජාසමුදයා අවිජ්ජා ජාතිකා අවිජ්ජා පභවා.

ඉති බො භික්ඛවේ! අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා, සංඛාරපච්චයා වික්කුාණං, වික්කුාණපච්චයා තාමරූපං, තාමරූපපච්චයා සළායතතං, සළායතතපච්චයා එස්සො, එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්හා, තණ්හා පච්චයා උපාදතං, උපාදතපච්චයා භවෝ, භවපච්චයා ජාති, ජාති පච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදේව දුක්ඛ දෙමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.

අවිජ්ජායක්වෙව අසෙසවිරාගනිරෝධා සංඛාරනිරෝධා, සංඛාරනිරෝධා විඤ්ඤාණතිරෝධා, විඤ්ඤාණතිරෝධා සළායකන නිරෝධා කළායකන නිරෝධා, සළායකන නිරෝධා එස්ස නිරෝධා, එස්ස නිරෝධා වෙදනා නිරෝධා, වේදනා නිරෝධා කණ්හා නිරෝධා, කණ්හා නිරෝධා ලපාදන නිරෝධා හව නිරෝධා. හව

නිරෝධා ජාති නිරෝධා, ජාති නිරෝධා ජරාමරණං සොක පරිදෙව දුක්ඛ දෙමනස්සු පායාසා නිරුජ්ඣන්ති. එවමෙනස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධො හොතීති.

# ආහාර සූතුයේ තේරුම

- (1) මා විසින් මෙසේ අසන ලදී. එක්සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ සැවැත්නුවර ජේතවනයෙහි අනේපිඩු සිටුහුගේ ආරාමයෙහි වැඩවෙසෙන සේක. එකල්හි හාගාවතුන් වහන්සේ 'මහණෙනි' යි භික්ෂූන්ට කථාකළ සේක. භික්ෂූහු 'ස්වාමීනි' යි හාගාවතුන් වහන්සේට පිළිවදත් දුන්හ. භාගාවතුන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක.
- (2) මහණෙනි: උපන්නා වූ සත්ත්වයන් ගේ ජීවත් වීම පිණිස ද, ඉපදීම සොයන්නා වූ සත්ත්වයනට අනුගුහය පිණිස ද, මේ ආහාරයෝ සතරදෙනෙක් වෙති. කවර සතරදෙනෙක් ද යත්? ඖදරික වූ ද සුක්ෂ්ම වූ ද කබලිංකාර ආහාරය ය, දෙවෙනි වූ එස්ස ආහාරය ය, තුන්වැනි වූ මනෝසඤ්චේතනා ආහාරය ය, සතරවෙනි වූ විඤ්ඤාණ ආහාරය ය යන මොහුය. මහණෙනි! ආහාරයෝ සතරදෙන උපන් සත්ත්වයන් ගේ පැවැත්මට ද ඉපදීම සොයන්නා වූ සත්ත්වයන් හට අනුගුහය පිණිස ද පවත්නාහ.
- (3) මහණෙනි! මේ ආහාරයෝ සතරදෙන කුමක් හේතු-කොට ඇත්තාහු ද?
- (4) ආහාරයෝ සතරදෙන තණ්හාව හේතු කොට ඇත්තෝ ය.
- (5) මහණෙනි! මේ තණ්හාව කුමක් හේතු කොට ඇත්තේ ද?
  - (6) තණ්හාව වේදතාව හේතුකොට ඇත්තේ ය.
- (7) මහණෙනි! මේ වේදනාව කුමක් හේතුකොට ඇත්තේ ද?
  - (8) වේදනාව ස්පර්ශය හේතු කොට ඇත්තේ ය.

- (9) මහණෙනි! මේ ස්පර්ශය කුමක් හේතුකොට ඇත්තේ ද?
  - (10) ස්පර්ශය ෂඩායතනය හේතුකොට ඇත්තේ ය.
- (11) මහණෙනි! මේ ෂඩායතන කුමක් හේතු කොට ඇත්තේ ද?
  - (12) ෂඩායතන නාමරූපය හේතු කොට ඇත්තේ ය.
- (13) මහණෙනි! මේ නාමරුපය කුමක් හේතුකොට ඇත්තේ ද?
  - (14) නාමරූපය විඥනය හේතු කොට ඇත්තේ ය.
- (15) මහණෙනි! මේ විඥනය කුමක් හේතු කොට ඇත්තේ ද?
  - (16) විඥානය සංස්කාරයන් හේතු කොට ඇත්තේ ය.
- (17) මහණෙනි! මේ සංස්කාරයෝ කුමක් හේතු කොට ඇත්තෝ ද?
  - (18) සංස්කාරයෝ අව්දාහව හේතුකොට ඇත්තෝ ය.

මහණෙති! මෙසේ අවිදාාව නිසා සංස්කාරයෝ වන්නාහ. සංස්කාරයන් නිසා විඥනය උපදනේ ය, විඥනය නිසා නාමරූපය උපදනේ ය, නාමරූපය නිසා ෂඩායකනය උපදනේ ය, ෂඩායකනය නිසා ස්පර්ශය උපදනේ ය, ස්පර්ශය නිසා වේදනාව උපදනේ ය, වේදනාව නිසා කණ්හාව උපදනේ ය, කණ්හාව නිසා උපාදනය උපදනේ ය, උපාදනය නිසා හවය උපදනේ ය. හවය නිසා ජාතිය ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාශයෝ වන්නාහ. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ පහළ වීම වන්නේ ය.

අවිදාාවගේ ම ලෝකෝත්තර මාර්ගඥනයෙන් නිරවශේෂයෙන් නිරුද්ධවීම හේතු කොට සංස්කාරයන්ගේ නිරෝධය වේ. -පෙ-මෙසේ මේ සකල දුක්ඛස්කන්ධයාගේ නිරෝධය වේ.

මෙතෙකින් ආහාර සූතුයේ භාවය නිමි.

මේ සූතුයෙහි එත "කිං තිදතා - කිං සමුදයා - කිං ජාතිකා - කිං පහවා" යන වචන සතර එක ම අර්ථයක් දෙන වචන සතරකි. එකම අර්ථයක් දෙන වචන සතරකි. එකම අර්ථයක් දෙන වචන සතරක් මෙසේ එකතැන යෙදීම තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනා විලාශයේ සැටියට නම් ශෝහන ය. එක අර්ථය දෙන වචන සතර එකතැන යෙදීමෙන් අසන්නහු ගේ සිතට කාරණය තදින් කා වැදේ. එසේ ම අසන්නහුට කාරණය හොදින් අවබෝධ වේ. වචන සතර යෙදීමෙන් අසන්නවුන්ට දේශනය අපුිය නො වේ.

තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දේශනා විලාශයේ සැටියට එක අර්ථය කියවෙන වචන සතර එක තැන යෙදීම හොඳ වුව ද සිංහල හාෂා ශෛලියේ සැටියට එබඳු යෙදුම් අශෝහන ය. සිංහල වාකායක එසේ යෙදුව හොත් එය කියවන්නවුන්ට - අසන්නවුන්ට අපිුිය වාකායක් වේ. එබැවින් අප විසින් මේ සූතුයේ හාවය ලිවීමේදී "කිං නිදනා කිං සමුදයා කිං ජාතිකා කිං පහවා" යන වචන සතර වෙනුවට "කුමක් හේතුකොට ඇත්තාහු ද" කියා එක වචනයක අර්ථය පමණක් යොදන ලදී.

#### ආහාර සතර

කබලිංකාරාහාරය, එස්සාහාරය, මනෝසඤ්වේතනාහාරය, විඤ්ඤාණාහාරය යන ආහාර සතර මේ සූතුයෙහි දක්වෙන විශේෂ කරුණෙකි. "ආහරියති අප්කෝහරියතිති ආහාරෝ" යන විගුහයේ සැටියට "අනුහව කරනු ලබන දෙයට ආහාරය"යි කියනු ලැබේ. මෙහි ඒ සතරට ආහාර යන නම කියනුයේ ඒ අර්ථය අනුව නො වේ. එස්ස චේතනා යන දෙක චෛතසික දෙකකි. විඤ්ඤාණය නම් සිත ය. ඒවා අනුහව කරන්නට ගිලින්නට පිළිවත් දේ නො වේ. කබලිංකාරාදි සතරට ආහාරය යි කියනුයේ ඵලය ඇති කරන දෙයය යන අර්ථයෙනි.

"ආහාර" යනු යම්කිසි ඵලයක් ඇති කරන හේතුවට ද නමෙකි. එබැවින් අටුවාවෙහි "ආහාරාති පව්වයා. පව්වයා හි ආහාරන්ති අත්තතො ඵලං තස්මා ආහාරාති වූව්වන්ති" යි කීහ. අවිජ්ජා පව්වයා සංඛාරා යනාදි පුතීතාසමුත්පාද දේශනාවේ සැටියට සංසාර චකුයට අයත් සෑම ධර්මයක් ම පුතායෙකි. හෙවත් යම් කිසිවක් ඇති කරන හේතුවකි. "හේතු පච්චයො ආරම්මණ පච්චයො" යනාදි පුස්ථාන දේශනාවේ සැටියට ද සෑම ධර්මයක් ම පුතායෙකි. පුතාය නො වන, හේතුවක් නො වන කිසිම ධර්මයක් නැත.

යම් කිසිවකට හේතු වීමේ - පුතා වීමේ සැටියට නම තබනවා නම්, සියලු ම ධර්මයන්ට ආහාර යන නාමය කිය යුතු ය. එසේ තිබියදී කබලිංකාරාහාරාදි සතරට පමණක් ආහාර යන නම තථාගතයන් වහන්සේ විසින් තබන ලදුයේ කවර හේතුවකින් ද? යන පුශ්නය මෙහිදී උපදී. තථාගතයන් වහන්සේ මේ සතරට පමණක් විශේෂයෙන් ආහාර නාමය තබන ලදුයේ, ඒ සතර සංසාර චකුයාගේ පැවැත්මට, තවත් කුමයකින් කියතහොත් පඤ්චස්කන්ධයා ගේ පැවැත්මට විශේෂයෙන් හේතුවන බැවිනි.

සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයන් ගෙන් අවිදාහව සංස්කාරයන්ට පුතා වේ. විඥන නාමරුපාදීන්ට පුතාය නො වේ. විඥනය නාමරුපයන්ට පුතාය වේ. ෂඩායතනාදියට පුතාය නො වේ. ආහාරයන් ගේ පුතාය වීම එසේ එකකට දෙකකට නොව සියල්ලටම ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් "සබ්බේ සත්තා ආහාරට්ඨිතිකා" යි ද වදරන ලදී. සකල සත්ත්වයෝ ම ආහාරය නිසා පවත්නෝය, ජීවත් වන්නෝය යනු එහි තේරුම ය. එහි සත්ත්වයෝය යි කියා තිබෙන්නේ අවිදාහදි ධර්ම පරම්පරාවට ය. තවත් කුමයකින් කියතහොත් ස්කන්ධ පරම්පරාවට ය.

අාහාර සතරෙන් කබලිංකාර ආහාරය යනු අනුහව කරන අාහාරයෙහි ඇති ඕජාව ය. අනුහව කරන ආහාරය කුසට පිවිසි කල්හි එයින් කොටසක් ආමාශය ඇසුරු කොට වෙසෙන පණුවෝ කති. එක් කොටසක් පාචකාග්තියෙන් දවී යයි. එක් කොටසක් මළ වෙයි. එක් කොටසක් මුනු වෙයි. ආහාරයෙහි හොඳම කොටස රස ධාතුව වී ආහාර ගෙන යන නහර දිගේ ගමන් කොට ශරීරය සැම තැනම පැතිරේ. ඒ ආහාරයේ පුධාන කොටසට ආහාර රූපය යි ද, ඕජා රූපය යි ද කියනු ලැබේ.

ඕජාරූප ඇත්තේ අනුභව කරන ආහාරයෙහි ම නො වේ. ශරීරයේ පිහිටි ලේ මස් ආදි සියල්ලෙහිත් ඒවා ඇත්තේ ය.  $Non-commercial\ distribution$  ශරීරයෙහි ඇති ඕජාරූප ඒ ඒ තැන ම තිබෙනවා මිස අනුභව කරන ආහාරයේ ඕජාව මෙන් ශරීරයේ ගමන් නො කරයි. එහෙත් සත්ත්ව ශරීරයට ආහාරයෙන් කෙරෙන උපකාරය පුධාන වශයෙන් කෙරෙන්නේ ශරීරයෙහි ඇති ඕජා රූපවලිනි. පිටතින් ශරීරයට පැමිණෙන ඕජාරූපයන් ගෙන් ලැබෙන උපස්ථම්භනයෙන් ශාරීරික ඕජාරූප බලවත් වී ඒවායින් ආහාරජ රූප නම් වූ රූප කොට්ඨාශයක් උපදවනු ලැබේ. ශරීරය පවත්වන්නේත් මලානික නො වී තිබෙන්නේත් බලවත් වන්නේත් වැඩෙන්නේත් ඒ ආහාරජ රූපවල උපස්ථම්භනයෙනි.

අඹ ඇටයකට ශක්තිය ඇත්තේ කුඩා අඹ පැළයක් ඇති කිරීමට පමණකි. ඒ අඹ පැළය බොහෝ අතුපතර ඇති අඹ ගසක් වී මල්පල හටගත්වමින් දීර්ඝ කාලයක් පවත්තේ මුල් අඹ ඇටයේ අනුහසින් තොව පෘථිවි රස ආපෝ රසයන් ගේ අනුහසයෙනි. ඒවා තො ලද හොත් අඹ ගස නැසේ. එමෙත් කර්මයට ශක්තිය තිබෙත්තේ හවයෙහි පුථමයෙන් සත්ත්වයා ඉපදවීමට පමණකි. ඉපදීමෙන් පසු සත්ත්වයා වැඩෙන්තේත් ජීවත් වන්තේත් අාහාරයේ අනුහසිනි. ආහාරය නො ලදහොත් සත්ත්වයා වියළී මිය යන්තේ ය. ඉපදීමෙන් පසු සත්ත්වයා ජීවත් කරවීම ආහාරයේ කෘතාය ය. සත්ත්වයා ජීවත් කරවීමය යි කියනුයේ නාමරූප ෂඩායතන ස්පර්ශ වේදනාදි හේතුඵල ධර්ම පරම්පරාව චිරකාලයක් පැවැත්වීමට ය. සංසාර චකුයට අයත් හේතුඵල පරම්පරාවට ම පතා වන බැවින් කබලිංකාරාහාරය විශේෂ පතායෙකි.

තණ්හාව සංසාර පුවෘත්තියට පුධාන හේතුවකි. කණ්හාව තැතහොත් සංසාරයක් නො පවතී. තණ්හාව ඇති වන්නේ ද වේදතාව තිසා ය. වේදතාවය කියා දෙයක් ලෝකයේ නැති නම්, කවරෙකුටවත් තණ්හාවක් ඇති නො වේ. එස්සය නො මැති නම් කිසි කලෙක වේදතාවක් ඇති වන්නේ ද නැත. වේදතාව ඇති වන කල්හි තණ්හාව ඇති වීමෙන් සංසාර චකුය නො සිදී පවතී. එබැවින් වේදනාව ඇති කර, තණ්හාව ඇති වීමට උපකාර වන එස්සය අවිදාහ සංස්කාරාදි හේතුඵල ධර්ම පරම්පරාවේ ම විරකාලයක් පැවැත්වීමට උපකාරයෙකි. එබැවින් ඒ එස්සය යම්කිසි එකකට - දෙකකට පමණක් පුතාය වන අනාාධර්මයන්

සේ නොව සකල සංසාරයාගේ ම පුවෘත්තියට උපකාර වත්තක් බැවිත් විශේෂ පුතායක් වේ.

මරණින් පසු සත්ත්වයා ගේ ස්කන්ධ පරම්පරාව සිදී නො යන පරිදි යම් කිසි තැනක අභිනව පුතිසන්ධියක් ඇති කරවන්නේ කුශලාකුශල කර්ම සංඛාාත මනෝසඤ්චේතනා ආහාරයෙනි. ඉදින් කුශලාකුශල චේතනාවක් නැති නම් පුතිසන්ධියක් ඇති නො වන්නේ ය. පුතිසන්ධි විඥනය ඇති නො වුව හොත් නාමරූප සළායකන එස්ස වේදනාදි හේතුඵල පරම්පරාව ද ඇති නො වන්නේ ය. ස්කන්ධ පරම්පරාව සිදී යන්නේ ය. පුතිසන්ධි විඥනය පහළ වීම නිසා ම නාමරූප ෂඩායකනාදි හේතුඵල පරම්පරාව නො සිදී පවත්නේ ය. පුතිසන්ධි විඥනය ඇති කරන කුශලාකුශල චේතනාව එකකට දෙකකට පමණක් නොව ස්කන්ධ පරම්පරාවට ම පුතාය වන බැවින් විශේෂ පුතායෙකි. විශේෂ හේතුවකි.

සංසාර චකුයට අයත් ධර්මයත් ගෙත් බොහෝ ගණනක් ම විඥනය ඇසුරු කොට විඥනය හා බැඳී උපදින ධර්මයෝ ය. විඥනයක් නැතහොත් අවිදාහවකුත් නැත. සංඛාරයකුත් නැත: නාමරූපයකුත් නැත: එස්සයකුත් නැත: වේදනාවකුත් නැතත තණ්හාවකුත් නැත: කර්ම හවයකුත් නැත: ඒ ධර්මයත් ගේ ඉපදීමටත් පැවැත්මටත් විඥනය තිබිය යුතුම ය. එබැවින් ඒ විඥනයත් ධර්ම එකකට දෙකකට පමණක් පුතාය වන්නක් නො ව හේතුඵල වශයෙන් පවත්නා සම්පූණී සංසාර චකුයට ම උපකාරක ධර්මයක් වන බැවින් විශේෂ පුතායෙකි.

මේ සූතුයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ සත්ත්වයන් ගේ උත්පත්තියට හා පැවැත්මට ආහාර සතර හේතුවන බව දක්වා අනතුරුව ආහාර සතර ඇතිවීමටත් යම් කිසි හේතුවක් තිබිය යුතු බැවින් ඒ පුශ්නය තමන් වහන්සේ විසින් ම මතු කොට තෘෂ්ණාව ආහාර ඇති වීමේ හේතුව ය යි වදළ සේක.

"තෘෂ්ණාව නිසා ආහාර ඇතිවන්නේ කෙසේද?" යනු මෙහිදී විසඳ ගත යුතු ය. සත්ත්වයකු හවයෙහි පුථමයෙන් උපදින්නේ -පිළිසිඳ ගන්නේ අතීත හවයෙහි වූ තණ්හාව නිසා ය. පරිපූණිආයතන ඇති සත්ත්වයකු හවයෙහි උපදනා කල්හි ඒ සත්ත්වයාහට පුතිසන්ධිවිත්තය සමග ම චක්ෂුර්දශකය - ශුෝතුදශකය - සුාණ දශකය - ජිත්වාදශකය - කායදශකය - තාවදශකය - වස්තු දශකය යන රූප කලාප සත පහළ වේ. ආයතන සම්පූණි නො වන පුතිසන්ධි ඇතියවුන්ට එයට අඩු ගණනක් රූප කලාපයෝ පුතිසන්ධි චිත්තය සමග උපදිති. ඒ සෑම රූප කලාපයක ම කබලිංකාරාහාරය යි කියනු ලබන ඕජා රූපය ඇත්තේ ය. එය අතීත භවයේ පැවති තෘෂ්ණාව උපතිඃශුය කොට ඇතිවන කර්මජ කබලිංකාරාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය අතීත භවයට අයත් තණ්හාව හේතු කොට ඇති වන විඥාතාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය සමහ ඇති චේතතාව මනෝසඤ්චේත - තාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය සමහ අති චේතතාව මනෝ්සඤ්චේත - නාහාරය ය. පුතිසන්ධි චිත්තය සමග උපදනා එස්ස චෛතසිකය එස්සාහාරය ය.

මෙසේ ජීවිත කාලය මුළුල්ලෙහි ම අතීත හවයට අයත් තණිනා පුතා වී අාහාර සතර සංසාර චකුයේ ම අංග වී ඇති වත සැටි තේරුම් ගත යුතු ය. අභිධර්මය උගත් අයට මෙය පහසුවෙන් වැටහෙනු ඇත. ආහාරයේ හේතුව දක්වා අනතුරුව තෘෂ්ණාදියේ හේතුන් ද වදරා ඇත්තේ ය. බොහෝ තැන්වල තථාගතයන් වහන්සේ පුතීතා සමුත්පාදය දේශනය කොට තිබෙන්නේ දේශනය අනාගතයට යොමු කොට ය. මේ සූතුයෙහි පුතීතා සමුත්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ අතීතයෙන් ය.

මේ සූතුයෙහි දක්වෙන ආහාර මූලික පටිච්චසමුප්පාදයට ඇත්තේ **ආහාර. තණ්හා. වේදනා. එස්ස. සළායතන. නාමරූප. විකුද්කුදාණ, සංඛාර, අව්ප්ජා** යන අංග නවය ය.

එහි ආහාර වශයෙන් ගනු ලබන්නේ වර්තමාන පඤ්චස්කන්ධය ය. තෘෂ්ණාවය යනු වර්තමාන හවය ඇති කළ කර්මය ය. වේදනා එස්ස සළායතන නාම රූප විඤ්ඤාණ යන අංගවලින් දක්වන්නේ වර්තමාන උත්පත්තියට හේතු වූ කර්මය කළ අතීතානන්තර හවය ය. සංඛාර අවිජ්ජා යන අංග දෙකින් ගනු ලබන්නේ අනන්තරාතීත හවය ඇති කළ කර්මය ය. මෙසේ මේ සූතුයෙහි ස්ථාන දෙකක හවයත් ස්ථාන දෙක්හි උප්පත්තියට හේතු වූ කර්මයත් දක්වීම් වශයෙන් සංක්ෂේපයෙන් කර්මවෘත්ත විපාකවෘත්තයන්ගේ වශයෙන් සංසාර පුවෘත්තිය දක්වා ඇත්තේ ය.

Non-commercial distribution

මෙහි ද පෙර දක් වූ පටිච්චසමුප්පාදයෙහි මෙන් ම සන්ධි තුනක් ඇත්තේ ය. ආහාර - තණිහා දෙදෙනා ගේ අතර එක් සන්ධියකි. තණිහා - චේදනාවන් අතර එක් සන්ධියකි. විඤ්ඤාණ - සංඛාරයන් අතර එක් සන්ධියෙකි. සන්ධි තුනක් වන කල්හි කොටස් සතරක් ඇත්තේ ය. මේ චකුයට හව තුනක් සම්බන්ධ වී ඇත්තේ ය. මෙසේ අතීතයට යොමු කොට සංසාර පුවෘත්තිය දක් වූ කල්හි ඒ නයින් අනාගත සංසාර පුවෘත්තිය දක හැකි ය. මෙතෙකින් ආහාර සූතු විස්තරය අවසන් කරන ලදී.

#### ඥතික සූතුය

- (1) එවං මෙ සුතං, එකං සමයං හගවා ඤාතිකෙ විහරති ගිඤ්ජකාවසටෙ. අථ බො හගවා රහොගතො පටිසල්ලීනො ඉමං ධම්මපරියායං අහාසි.
- (2) චක්ඛුඤ්ච පටිච්ච රූපෙ ච උප්පජ්ජති චක්ඛු විඤ්ඤාණං. තිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතාපච්චයා තණ්තා, තණ්තාපච්චයා උපාදතං, උපාදතපච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාති පච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදෙව-දුක්ඛදෝමතස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයෝ හොති.
- (3) සොතඤ්ච පටිච්ච සද්දෙ ච -පෙ සාණඤ්ච පටිච්ච ගත්ධෙ ච -පෙ - ජිව්හඤ්ච පටිච්ච රසෙ ච -පෙ - කායඤ්ච පටිච්ච ඓාට්ඨබ්බෙ ච -පෙ - මතඤ්ච පටිච්ච ධම්මෙ ච උප්පජ්ජති මතො විඤ්ඤාණං, තිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්සපච්චයා වේදතා, චේදතාපච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදතං, උපාදත පච්චයා හවො, හවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෝමතස්සුපායාසා සම්හවත්ති. එවමෙතස්ස කේවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.
- (4) චක්ඛුඤ්ච පටිච්ච රූපෙ ච උප්පජ්ජති චක්ඛු වික්ඤාණං. තිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්ස පච්චයා චේදතා, චේදතාපච්චයා තණ්හා. තස්සා යෙව තණ්හාය අසෙසව්රාගතිරොධා උපාදන තිරොධො, උපාදන තිරොධා හවතිරොධො. භවතිරොධා ජාති

තිරොධො, ජාති තිරොධා ජරාමරණං සොකපරිදෙව දුක්ඛදෙම-තස්සුපායාසා තිරුජ්ඣන්ති. ඒවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස තිරොධො හොති.

- (5) සොතඤ්ච පටිච්ච සද්දෙ ච පෙ මනඤ්ච පටිච්ච ධම්මේ ච උප්පජ්ජති මනොවිඤ්ඤාණං, තිණ්ණං සංගති එස්සො. එස්සපච්චයා වේදනා, වේදනාපච්චයා තණ්හා. තස්සායෙව තණ්හාය අසෙස විරාග තිරොධා උපාදනතිරොධො, උපාදනතිරොධා හව තිරොධො, හවතිරොධා ජාති තිරොධො, ජාතිතිරොධා ජරාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා තිරුජ්ඣත්ති. ඒවමෙනස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස තිරෝධෝ හොතීති.
- (6) තෙන බො පන සමයෙන අඤ්ඤතරො හික්බු හගවතො උපස්සුති ධීතො හොති. අද්දසා බො හගවා තං හික්බුං උපස්සුති ධීතං. දිස්වාන තං හික්බුං එතදවොව. අස්සොසි නො ත්වං හික්බු ඉමං ධම්මපරියායන්ති? එවං හන්තෙති. උග්ගණ්හාහි ත්වං හික්බු ඉමං ධම්ම පරියායං. පරියාපුණාහි ත්වං. හික්බු ඉමං ධම්මපරියායං. ධාරෙහි ත්වං භික්බු ඉමං ධම්මපරියායං. අත්ථසංහිතොයං භික්බු ධම්මපරියායො ආදිබුහ්මවරියකොති.

## ඥතික සූතුයේ භාවය

- (1) මා විසින් මෙසේ අසන ලදී.එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ නෑ ගමෙහි ගඩොළින් කළ පහයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක. එකල්හි හාගාවතුන් වහන්සේ විවේකස්ථානයට පැමිණියාහු හුදකලාව වැඩ වෙසෙන සේක් මේ ධර්මකාරණය වදළ සේක.
- (2) ඇස ද රූපය ද නිසා චක්ෂුර්විඥනය උපදී. (චක්ෂු:පුසාද රූප චක්ෂුර්විඥන යන) තිදෙනා ගේ එක් වීමෙන් ස්පර්ශය වේ. ස්පර්ශය පුකාය කොට වේදනාව උපදී, වේදනාව පුකාය කොට තෘෂ්ණාව උපදී. තෘෂ්ණාව පුකාකොට උපාදනය උපදී. උපාදනයන් පුකාකොට හවය උපදී. හවය පුකාකොට ජාතිය වේ. ජාතිය පුකාය කොට ජරාමරණය ද ශෝක පරිදේව

දුඃඛදෞර්මනසා උපායාසයෝ ද වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ හටගැනීම වේ.

- (3) ශෝතුය ද ශබ්දය ද තිසා -පෙ සුාණය ද ගත්ධය ද තිසා -පෙ දිව ද රසය ද තිසා -පෙ කය ද ස්පුෂ්ටවාය ද තිසා -පෙ මතස ද ධර්මයන් ද තිසා මතෝ විඥනය උපදී. තිදෙනා ගේ එක්වීමෙන් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය පුතාය කොට වේදනාව උපදී. වේදනාව පුතාය කොට තෘෂ්ණාව උපදී. තෘෂ්ණාව පුතාය කොට උපාදනය උපදී. උපාදනය පුතාය කොට හවය උපදී. හවය පුතාය කොට ජාතිය වේ. ජාතිය පුතාය කොට ජරාමරණ සෝක පරිදේව දුඃඛ දෝමනස්ස උපායාසයෝ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ පහළවීම වේ.
- (4) ඇස ද රූපය ද නිසා චක්ෂුර්විඥනය උපදී. කිදෙනා ගේ එක්වීමෙන් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය පුතාය කොට වේදනාව උපදී. වේදනාව පුතා කොට තෘෂ්ණාව උපදී. ලෝකෝත්තර මාර්ගය කරණ කොට ඒ තෘෂ්ණාවගේ නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. උපාදන නිරෝධයෙන් හව නිරෝධය වේ. හව නිරෝධයෙන් ජාති නිරෝධය වේ. ජාති නිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයාගේ නිරෝධය වේ.
- (5) ශුෝතුය ද ශබ්දය ද තිසා -පෙ මතස ද ධර්මයත් ද තිසා මතෝවිඥතය උපදී. තිදෙතා ගේ එක්වීමෙත් ස්පර්ශය උපදී. ස්පර්ශය තිසා වේදතාව උපදී. වේදතාව තිසා තෘෂ්ණාව උපදී. ලෝකෝත්තර මාර්ගඥතය කරණකොට ඒ තෘෂ්ණාවගේ තිරවශේෂ තිරෝධයෙන් උපාදත තිරෝධය වේ. උපාදත තිරෝධයෙන් හව තිරෝධය වේ. හව තිරෝධයෙන් ජාති තිරෝධය වේ. ජාති තිරෝධයෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්තසා උපායාසයෝ තිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කත්ධයාගේ තිරෝධය වේ.
- (6) එසමයෙහි එක්තරා භික්ෂුවක් භාගාවතුන් වහන්සේ ගේ හඩ ඇසෙන මානයේ සිටියේ වේ. ඇසෙන මානයේ උන් ඒ භික්ෂුව භාගාවතුන් වහන්සේ දුටු සේක. දක මෙසේ වදළ සේක. මහණ! "නුඹ මේ ධර්ම කාරණය ඇසුවෙහිද"? "එසේය ස්වාමීනි"

යි භික්ෂුව පිළිතුරු දිණි. මහණ! මේ ධර්ම කාරණය උගෙන ගන්න. මහණ! මේ ධර්ම කාරණය නුඹ පුරුදුකර ගන්න. මහණ මේ ධර්මපයණීාය අර්ථය පිණිස පවත්නකි. මෙය ලෝකෝත්තර මාර්ගය පිණිස පිරියයුතු පුතිපත්තියේ ආදිය වන්නේ ය. මෙසේ භාගාවතුන් වහන්සේ වදළ සේක.

### මේ ඥතික සූතුයේ භාවය ය.

මේ සූතුයට ඥතික සූතුය යන නම තබා ඇත්තේ නැයත් ගේ ගමෙහි දේශනය කළ හෙයිනි. බුදුරජාණත් වහන්සේ විසින් ම නම් තැබූ සූතු ඇත්තේ ඉතා ස්වල්පයෙකි. බොහෝ සූතුයන්ට නම් තබා ඇත්තේ සංගීතිකාරකයන් වහන්සේලා විසිනි. මේ සූතුයට නම තැබීමේදී පටිච්චසමුප්පාදය යන නම සඳහන් නො වන්නේ පටිච්චසමුප්පාදය යන නම සඳහන් නො වන්නේ පටිච්චසමුප්පාද සූතු බොහෝ ඇති බැවිනි. මේ සූතුයෙහි පුතීතාසමුත්පාදය දක්වා තිබෙන්නේ ස්පර්ශය මුල්කොට ය. ස්පර්ශය මුල්කොට ගත්තා කල්හි ද ජාතිය ඇතිවන කල්හි ඉන්දියයන් ඇති වීමෙන් නැවත ද ස්පර්ශය ලැබීමෙන් සංසාරචකුය සැදේ. සාමානායෙන් පටිච්චසමුප්පාද දේශනාව පටන්ගෙන තිබෙන්නේ අතීත හවයෙනි, එහි දක්වෙන අවිදාහ සංස්කාර නමැති අංග දෙක අතීත හවයට අයත් ය.

මේ සුතුයේ පටිච්චසමුප්පාද දේශනාව පටන්ගෙන ඇත්තේ වර්තමාන හවයට අයත් ස්පර්ශාදියෙනි. සාමානාෘ පුතීතාංසමුත්පාද දේශනයන් ඇත්තේ හව තුනක් සම්බන්ධ කොට ය. මෙහි ඇත්තේ වර්තමාන අනාගත හව දෙක පමණෙකි. අනාෘ සූතුයන්හි පුතිලෝම පුතීතාංසමුත්පාද දේශනය "අව්ජ්ජායත්වෙව අසේස විරාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ" යනාදීන් නිරෝධයෙන් ම පටන්ගෙන තිබේ. මේ සූතුයෙහි පුතිලෝම පුතීතාංසමුත්පාදය පටන්ගෙන තිබෙන්නේ උත්පාදයෙන්ම ය. නිරෝධය දක්වා තිබෙන්නේ තෘෂ්ණාවෙහි පටත් ය. මැදදී නිරෝධය පටන් ගැනීම මේ සූතුයෙහි ඇති විශේෂ කරුණෙකි.

"එස්ස නිරෝධා වේදනා නිරෝධො" යනාදීන් එස්ස නිරෝධයේ පටන් ම නිරෝධය නො වදළේ යම්කිසි කරුණක් නිසා ය. ඒ කරුණ නම්: එස්ස නිරෝධයට විශේෂ පුතිපත්තියක් නැති බවයි. යම්කිසි පුතිපත්තියකින් එස්සය පුතාණය නො කළ හැකි ය. මේ සූතුයෙහි එන පුතීතාසමුත්පාදංගවලින් පුතිපත්තියෙන් පුහාණය කළ හැකි අංග ඇත්තේ තෘෂ්ණා උපාදන දෙක ය. එබැවින් තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් ම මේ සූතුයෙහි සංසාර චකුයාගේ නිරෝධය වදරා තිබේ.

අවිදාහව පුහාණය තො කොට සංසාර චකුයෙන් මිදිය හැකිද? යන පුශ්නය මෙහිදී මතුකළ හැකි ය. අවිදාහව තිබියදී දුඃඛස්කන්ධය නිරුද්ධ නො වන බව එසේම ය. අවිදාහව ඉතිරි වන සැටියට තෘෂ්ණාව පුහාණය නො කළ හැකි ය. තෘෂ්ණාව පුහාණය කළහොත් ඒ සන්තානයෙහි අවිදාහව ඉතිරි නො වේ. අවිදාහ පුහාණය තෘෂ්ණා පුහාණයෙන් ම සිද්ධ ය. අවිදාහ තෘෂ්ණා දෙක පුහාණය කිරීමට වෙන වෙන ම පුතිපත්ති කුම දෙකක් ද නැත්තේ ය. එක ම පුතිපත්තියෙන් ඒ දෙක්හි ම පුහාණය සිදු වේ.

පටිච්චසමුප්පාදය ධර්මස්වාමි වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ විශේෂයෙන් ගරුකරන ධර්මයෙකි. ඒ ධර්මය උන්වහන්සේ දිනපතා ම මෙනෙහි කරන සේක. මේ සූතුදේශනය කළ දිනයේ කථාගතයන් වහන්සේ ඤාතිකයෙහි උඑමුවා පහයෙහි වැඩ වෙසෙමින් පටිච්චසමුප්පාදය මෙනෙහි කර ගෙන ගිය කල්හි උන්වහන්සේට භවාගුය දක්වා ලෝකය එක මිදුලක් සේ පෙනෙන්නට විය. එකල්හි උන්වහන්සේ පටිච්ච සමුප්පාදය මෙනෙහි කිරීමෙන් ම තෘප්තියට නො පැමිණ ශී මුඛය විවෘත කොට මධුර ස්වරය විහිදුවමින් ඒ ධර්මය සජ්කධායනා කරන්නට වූහ.

ගදකිළි මිදුල හැමදීම සදහා එහි ගිය එක් භික්ෂුවකට පමණක් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ධර්ම සජ්ඣායනය අසත්තට ලැබිණ. සූතුය සජ්ඣායනා කොට අවසානයේ දී මේ ධර්මයට කත් දුන් යම්කිසිවකු ඇද්දෝයි මෙතෙහි කළා වූ තථාගතයන් වහන්සේට ඒ භික්ෂුව පෙනිණ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ඒ භික්ෂුව අමතා ඒ ධර්මයෙහි අගය වදරා එය භාවිත කරන ලෙස ඒ භික්ෂුවට අනුශාසනයක් කළ සේක.

### වේතතා සූතුය

(තිදන වග්ග සංයුත්තයේ කාළාරක්ඛත්තිය වග්ගයෙන්)

- (1) යඤ්ච භික්ඛවේ! චෙතෙති, යඤ්ච පකප්පෙති, යඤ්ච අනුසෙති, අාරම්මණමෙතං හොති විඤ්ඤාණස්ස ධීතියා. ආරම්මණෙ සති පතිට්ඨා හොති. තස්මිං පතිට්ඨිත විඤ්ඤාණෙ විරුළ්හෙ තාමරූපස්ස අවක්කත්ති හොති. තාමරූපපච්චයා සළායතනං, සළායතන පච්චයා එස්සො, එස්සපච්චයා වේදතා, වේදතා පච්චයා තණ්හා, තණ්හාපච්චයා උපාදනං, උපාදන පච්චයා භවො, භවපච්චයා ජාති, ජාතිපච්චයා ජරා මරණං සොක පරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.
- (2) තො වෙ භික්ඛවෙ! වෙතෙති, තො ව පකප්පෙති. අථ වෙ අනුසෙති. ආරම්මණමෙතං හොති විඤ්ඤාණස්ස ධීතියා, ආරම්මණෙ සති පතිට්ඨා විඤ්ඤාණස්ස හොති, තස්මිං පතිට්ඨිතෙ විඤ්ඤාණෙ විරුළ්හෙ තාමරුපස්ස අවක්කත්ති හොති, තාමරුප පච්චයා සළායතතං, - පෙ - එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.
- (3) යතා ච බො භික්ඛවේ! තො චෙ චේතෙකි, තො ච පකප්පෙකි, තො ච අනුසෙකි ආරම්මණමෙනං න හොති විඤ්ඤාණස්ස ධීතියා. ආරම්මණෙ අසති පතිට්ඨා විඤ්ඤාණස්ස න හොති, තදප්පතිට්ඨිතෙ විඤ්ඤාණෙ නාමරූපස්ස අවක්කන්ති න හොති. නාමරූපනිරෝධා සළායකන නිරෝධො -පෙ- එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධො හොතීති.

## වේතනා සුතුයේ අදහස

(1) මහණෙනි! යම් ලෞකික කුශල චේතතාවක් පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටීත්ගේ වශයෙත් යම් කල්පතාවක් කෙරේ ද, යම් අනුශාසනයක් වේ ද, එය කර්ම විඥනයා ගේ පැවැත්මට හේතුව ය. ඒ හේතුව ඇති කල්හි එය කර්ම විඥනයට පිහිටක් වත්තේ ය. ඒ කර්ම විඥනය ඇති වූ කල්හි විපාක දනයට ශක්තිය ලැබීම වශයෙන් දියුණු වූ කල්හි නාමරූපයට බැස ගැනීම වේ. නාමරූප පුතායෙන් ෂඩායනනය වේ. ෂඩායනන පුතායෙන් ස්පර්ශය වේ. ස්පර්ශ පුතායෙන් වේදනාව වේ. වේදනා පුතායෙන් තණ්හාව වේ. තෘෂ්ණා පුතායෙන් උපාදනය වේ. උපාදන පුතායෙන් හවය වේ. හව පුතායෙන් ජාතිය වේ. ජාති පුතායෙන් ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ හට ගැනීම වේ.

- (2) මහණෙනි! ඉදින් ලෞකික කුශලාකුශල වේතතා තො පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි කල්පතා තො කෙරේ ද, එහෙත් අනුශය පවතී ද, එය කර්ම විඥතය ඇතිවීමට හේතු වෙයි. හේතුව ඇති කල්හි එය කර්මවිඥතයට පිහිටක් වේ. කර්මවිඥතය ඇති වූ කල්හි දියුණු වූ කල්හි තාමරූපයට බැස ගැනීම වේ. තාමරූපය තිසා ෂඩායතනය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුෘඛස්කත්ධයා ගේ පහළ වීම වේ.
- (3) මහණෙනි! ඉදින් ලෞකික කුශල වේතනා නො පවත්වා ද, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි කල්පනා නො කෙරේද, ඉදින් අනුශය නැත්තේ ද එය කර්මවිඥනයට හේතු නො වේ. හේතුවක් නැති කල්හි කර්මවිඥනයට පිහිටක් නැත. කර්ම විඥනයට පිහිටක් නැති කල්හි නාමරුපයට බැස ගැනීම නො වේ. නාමරූප නිරෝධයෙන් ෂඩායතන නිරෝධය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුඃබස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

# වේතනා සූතුයේ විස්තරය

ඇතැම් සූතු ධර්ම සිංහලට පරිවර්තනය කිරීම දුෂ්කරය. සූතුවල එන සමහර පාළි වචන වෙනුවට යෙදීමට සුදුසු සිංහල වචන නැත. එබැවින් පරිවර්තනය කරන්නා වූ ඇතැම්හු ඒ වචන වෙනුවට සංස්කෘත වචන යොදති. ඒ පාළි වචනවල අඩු කඩා සාදගත් සිංහල වචන යොදති. එසේ කළ අනුවාදයකින් කියවන්නාට කාරණය තේරුම් තො ගත හැකි ය. අද තිබෙන බොහෝ බණ පොත් මහජනයාට අපුිය වී තිබෙන්නේ ඒ තේරුම් ගත නො හෙන වචන නිසා ය. මේ චේතනා සූතුයේ මුල් වගන්ති

කිහිපයන් සිංහලට පෙරළීම ඉතා දුෂ්කර ය. ඒ නිසා පාළි වචනවලින් කියවෙන අදහස තරමකටවත් කියවන්නවුන්ට තේරුම් ගත හැකි වේය යි සිතෙන වෙන වචන යොද සූතුයේ මුල් වගන්ති කීපය අපේ බසට පෙරළන ලදී.

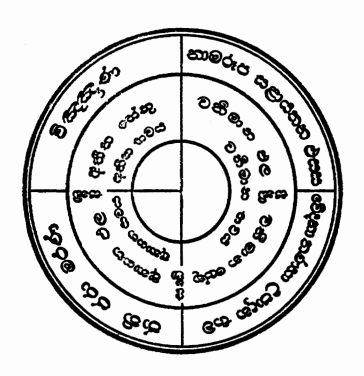
මේ සූතුයෙහි "යකද්ච වෙතෙති" යනුවෙන් දක්වෙන්නේ කාමාවචර කුශලවේතතා අටය, රූපාවචර කුශල වේතතා පසය, අරූපාවචර කුශල වේතතා පසය, අරූපාවචර කුශල වේතතා සතරය යන ලෞකික කුශලවේතතා සතළොස ය. "යකද්ච පකප්පෙති" යනුවෙන් කියැවෙන්නේ ලෝහ මූල සිත් අටෙහි තෘෂ්ණා - දෘෂ්ටි දෙක ය. "යකද්ච අනුසෙති" යනුවෙන් දක්වෙන්නේ අකුශල වේතතා දෙළොස ය. බොහෝ තැන්වල ආරම්මණ යන වචනය යෙදී තිබෙන්නේ අරමුණය යි කියනු ලබන සිතට හසුවන දෙය දක්වීමට ය. මේ සූතුයෙහි එන ආරම්මණ යන වචනය යොද තිබෙන්නේ පුතායය - හේතුවය යන අර්ථය සඳහා ය.

ලෞකික කුශලය සඳහා උත්සාහය ඇති කල්හි, තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි අනුව කෙරෙන කල්පනාව ඇති කල්හි, අකුශලය පිළිබඳ උත්සාහය ඇති කල්හි ඒවා නිසා ඉදිරියට තවත් කුශලාකුශලයෝ ඇති වෙති. ඒවා දියුණු වීමෙන් මතු ඉපදීමට හේතුවන කර්ම ඇති වේ. මේ සූතුයෙහි වීක්ද්කදාණ යන වචනයෙන් දක්වන්නේ අනික් පටිච්චසමුප්පාද පාඨවල සංඛාර යන වචනයෙන් කියන මතු උත්පත්තියට හේතු වන කුශලා කුශල කර්මය ය. අනික් පටිච්චසමුප්පාද පාඨවල වික්ඤාණ යනුවෙන් දක්වන පුතිසන්ධි චිත්තය මේ සූතුයෙහි නාමරූප යන්නට ම සංගුහ කර තිබේ.

"වීඤ්ඤාණ, නාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා, තණ්හා, උපාදන, භව, ජාති, ජරාමරණය" යි-

මේ සූතුයෙහි දක්වෙන්නේ පටිච්චසමුප්පාදංග දශයෙකි. වි්ක් දක්වෙන් ගැනෙන දෙය කම්ය බව අවුල් නො වීම පිණිස විශේෂයෙන් සිතේ තබා ගන්න. මෙහි වික් ඤාණය අතීත හවයට අයත් ය. නාමරූප - සළායතන - එස්ස - වේදනා - තණ්හා - උපාදන - හව යන මේ අංග සත වර්තමාන හවයට අයත් ය. ජාති, ජරාමරණ යන අංග දෙක අනාගත හවයට අයත් ය. මෙහි විඤ්ඤාණ නාමරූප දෙකට අතර එක් සන්ධියෙකි. වේදනා - තණ්හා දෙකට අතර එක් සන්ධියෙකි. හව - ජාති දෙකට අතර එක් සන්ධියෙකි. හව - ජාති දෙකට අතර එක් සන්ධියෙකි. විඤ්ඤාණය අතීත හේතුව ය. නාමරූප සළායතන එස්ස යන තුන වර්තමාන එල ය. වේදනා - තණ්හා - උපාදන - හව යන සතර වර්තමාන හේතු ය. ජාති - ජරා මරණ යන දෙක අනාගත එල ය. මෙසේ සන්ධි තුන හා කොටස් සතර වේ.

වේතතා සූතුයේ සැටියට සංසාර චකුය



#### උපාදන සූතුය

(නිදන වග්ග සංයුක්කයේ දුක්ඛ වර්ගයෙන්)

- (1) උපාදනියෙසු භික්ඛවෙ, ධම්මෙසු අස්සාදනු පස්සී විහරතො තණ්හා පවඩ්ඪති. තණ්හාපච්චයා උපාදනං, උපාදනපච්චයා භවො, භවපච්චයා ජාති, ජාති පච්චයා ජරාමරණං සොකපරිදෙවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා සම්භවත්ති. එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස සමුදයො හොති.
- (2) සෙයාාථාපි භික්ඛවෙ! දසන්නං වා කට්ඨවාභානං, වීසාය වා කට්ඨවාභානං, තිංසාය වා කට්ඨවාභානං, චත්තාළීසාය වා කට්ඨවාභානං මහා අශ්ගික්ඛන්ධො ජලෙයා. තතු පුරිසො කාලෙන කාලං සුක්ඛාති චෙව තිණාති පක්ඛිපෙයා, සුක්ඛාති ච ගොමයාති පක්ඛිපෙයා, සුක්ඛාති ච කට්ඨාති පක්ඛිපෙයා. එවං හි සො භික්ඛවෙ! මහා අශ්ගික්ඛන්ධො තදහාරො තදුපාදනො චිරං දීසමද්ධානං ජලෙයා. එවමෙව ඛෝ භික්ඛවෙ! උපාදනියෙසු ධම්මෙසු අස්සාදනුපස්සිනො විහරතො තණ්හා පවඩිඪති. තණ්හාපච්චයා උපාදනං -පෙ - එවමෙනස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයො හොති.
- (3) උපාදනියෙසු භික්ඛවෙ! ධම්මෙසු ආදීනවානුපස්සී විහරතො කණ්හා නිරුජ්ඣති. කණ්හා නිරොධා උපාදන නිරොධො -පෙ- ජරාමරණං සොකපරිදෙව දුක්ඛදෙමනස්සු-පායාසා නිරුජ්ඣන්ති. එවමෙනස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස නිරොධො හොති.
- (4) සෙයාාථාපි භික්ඛවෙ! දසන්නං වා කට්ඨවාභානං වීසාය වා කට්ඨවාභානං තිංසාය වා කට්ඨවාභානං චත්තාළීසාය වා කට්ඨවාභානං මහා අග්ගික්ඛන්ධො ජලෙයා. තනු න පුරිසො කාලෙන කාලං සුක්ඛානි චෙව තිණානි පක්ඛිපෙයා න සුක්ඛානි ච ගොමයානි පක්ඛිපෙයා න සුක්ඛානි ච කට්ඨානි පක්ඛිපෙයා. එවං හි සො භික්ඛවෙ! මහා අග්ගික්ඛන්ධො පුරිමස්ස ච උපාදනස්ස පරියාදනා අඤ්ඤස්ස ච අනුපභාරා අනාභාරො නිඛ්ඛායෙයා. එවමෙව බො භික්ඛවෙ! උපාදනියෙසු ධම්මෙසු ආදීනවානුපස්සී

විහරතො තණ්හා නිරුජ්ඣති. තණ්හා නිරෝධා උපාදන නිරෝධො, -පෙ - එවමෙතස්ස කෙවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස නිරෝධො හොතීති.

# උපාදන සූතුයේ තේරුම

- (1) මහණෙනි! උපාදනයන් ගේ වැඩීමට ස්ථානය වන කාම රූප අරූප යන භවතුයට අයත් සංස්කාරයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය බලන්නා වූ තැනැත්තාහට තෘෂ්ණාව වැඩේ. තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය වේ. උපාදනය නිසා භවය වේ, භවය නිසා ජාතිය වේ. ජාතිය නිසා ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුෘඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ වෙත්. මෙසේ මේ සත්ත්ව පුද්ගල ස්වභාවය නැති දුෘඛස්කන්ධයා ගේ පහළවීම වේ.
- (2) මහණෙනි! උපමාවක් කියනු ලැබේ. කරත්ත දශයක් පමණ වූ හෝ කරත්ත විස්සක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ දර ගොඩකින් මහ ගිනිකදක් ඇවිලෙන්නේ නම්, මිනිසෙක් ඒ ගිනිගොඩට වරින්වර වියළි තණපත් දමා නම්, වියළි ගොම දමා නම්, වියළි දර දමා නම්, ඒ ගින්න ඒවා ආහාර කොට දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි ඇවිලෙන්නේ ය. මහණෙනි! එපරිද්දෙන් උපාදනයන් ගේ වැඩීමට ස්ථානය වන තෙුහුමික සංස්කාරයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය බලමින් වාසය කරන්නහුට තෘෂ්ණාව වැඩේ. තෘෂ්ණාව නිසා උපාදනය වේ. උපාදනය නිසා හවය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සකල දුංඛස්කන්ධයා ගේ පහළ වීම වේ.
- (3) උපාදනයා ගේ වැඩීමට ස්ථාන වන තෛහුමික සංස්කාරයන්ගේ ආදීනව පඎය බලමින් වෙසෙන්නහුට තෘෂ්ණාව තිරුද්ධ වේ. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. -පෙ-ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාසයෝ නිරුද්ධ වෙති. මෙසේ මේ සකල දුඃඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.
- (4) උපමාවක් කියනු ලැබේ. මහණෙනි! කරත්ත දශයක් පමණ වූ හෝ කරත්ත විස්සක් පමණ වූ හෝ කරත්ත තිසක් පමණ වූ හෝ කරත්ත සතළිසක් පමණ වූ හෝ දරවලින් මහ ගිනිකඳක්

ඇවිලෙන්නේ ය. එයට මිනිසෙක් කලින් කල වියළි කණපත් ද නො දමන්නේ ය. වියළි ගොම ද නො දමන්නේ ය, වියළි දර ද නො දමන්නේ ය, මහණෙනි! එසේ ඒ ගිනිකද පළමු දර ඉවර වීමෙන් අලුත් දර නො දමීමෙන් නිරාහාරව නිවී යන්නේ ය, මහණෙනි! එපරිද්දෙන් උපාදනයන් ගේ වැඩීමට ස්ථාන වන තෙනුහුමික සංස්කාරයන් ගේ ආදීනව පක්ෂය බලමින් වෙසෙන්නහුට තෘෂ්ණාව නිරුද්ධ වේ. තෘෂ්ණා නිරෝධයෙන් උපාදන නිරෝධය වේ. -පෙ - මෙසේ මේ සකල දුඃබස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ.

### උපාදන සූතුය ගැන දතයුතු කරුණු

උපාදන සතර කලින් විස්තර කර ඇත. උපාදනයන් ඇති වන්නේ ද වැඩෙන්නේ ද ලෞකික නාම රූප ධර්මයන්හි ය. ලෞකික නාම රූපය යි කියනුයේ ලෝකෝත්තර සිත් සතරත් නිවනත් හැර කාම රූප අරූප සංඛාහත ලෝක තුනෙහි සත්ත්වයන් පුද්ගලයන් වශයෙන් හා ගස්වැල් ආදි වස්තු වශයෙන් ද ඇත්තා වූ සියල්ල ය. විඤ්ඤාණය ඇති නැති වස්තු දෙවර්ගය අතුරෙන් උපාදනයන් වඩාත් වැඩෙන්නේ සත්ත්ව පුද්ගල සංඛාහත සවිඥනක වස්තු විෂයෙහි ය.

ලෞකික නාම රූපයන්හි ආස්වාදය - ආදීනවය කියා කරුණු දෙකක් ඇත්තේ ය. රූපශබ්දදිය නිසා සත්ත්ව සන්තානයෙහි උපදනා සුබ සෝමනස්ස දෙක ලෞකික ධර්ම-යන්ගේ ආස්වාද පක්ෂය යි. ජරා මරණ ශෝක පරිදේවාදිය ලෞකික ධර්මයන් ගේ ආදීනව පක්ෂය ය. ලෞකික ධර්මයන් ගේ ආස්වාද පක්ෂය ඉතා සුලු ය. ආදීනව පක්ෂය ඉතා මහත් ය. ලෞකික ධර්මයන් ගෙන් ලැබිය හැකි ආස්වාදය සොයන ආස්වාදය ලබන්නට උත්සාහ කරන අයට ඒ ලෞකික ධර්ම සමූහය අරමුණු කොට ඒ ධර්මයන් කෙරෙහි මහත් ආශාවක් ඇති වේ. "උපාදනියෙසු භික්ඛවෙ! ධම්මෙසු අස්සාදනුපස්සී විහරතා තණ්හා පවඩිඪකි" යි වදළේ එහෙයිනි.

මේ සූතුයෙන් දක්වන්නේ ද තෘෂ්ණා මූලික පුතිතාසමුත්පාදයෙකි. තෘෂ්ණාව මුල්කොට උපදනා උපාදන හව ජාති ජරා මරණ ශෝක පරිදේව දුඃඛ දෞම්නසා උපායාස සංඛාගත දුඃඛස්කන්ධය මහ ගිනි කදක් වැනි ය. මහ ගිනි කදට වියළි තණපත් ආදිය දමකහොත් ඒතාක් එය ඇවිලෙන්නේ ය. උපාදනය ධර්මය යි කියනු ලබන ලෞකික නාමරූපයන් ගේ ආස්වාදය නැවත නැවත සෙවීම නැවත නැවත ලබන්නට විදින්නට උත්සාහ කිරීම දුඃඛස්කන්ධ සංඛාගත ගිනිමැලයට දර දමීම ය. ඒ දර දමීම කරන තෙක් ම සංසාර දුඃඛසංඛාගත ගිනිමැලය නො නිවී ඇවිලෙන බව මේ සූතුයෙන් දක්වන අදහස ය. මේ සූතුයෙහි දක්වන පටිච්චසමුප්පාදයට ඇත්තේ තණ්හා - උපාදන - හව - ජාති - ජරාමරණ යන අංග පස පමණෙකි.

### දෘෂ්ටි නිවාරණ දේශනා

දෙවියත් සහිත ලෝකයා විසින් සත්ත්වයා ගැනත් බාහිර ලෝකයා ගැනත් අනේකපුකාර මිථාාදෘෂ්ටි ඇති කර ගෙන තිබෙන්නේ මේ පුකීතාසමුත්පාද ධර්මය නො දනීම නිසා ය. යමෙක් පටිච්චසමුප්පාදය හරියට ම තේරුම් ගත්තේ නම් ඒ තැනැත්තා හට "ලෝකය දෙවියකු විසින් මවන ලද්දක්ය. ඉබේම ඇතිවූවක්ය" යනාදීන් පවත්නා එකම මිථාාාදෘෂ්ටියකුදු ඇති නො වේ. පටිච්ච- සමුප්පාදය තේරුම් ගත් තැනැත්තා නැවත කිසිවකුට මිථාාදෘෂ්ටිකයකු නො කළ හැකි ය. පටිච්චසමුප්පාදය ඉගෙන ගැනීම තේරුම් ගැනීම - පිරිසිදු සමාග්දෘෂ්ටිකයකු වීමට ඇති හොඳම උපාය ය. දෘෂ්ටිගතිකයන් එයින් මුදුළීමටත් ඇති හොඳම උපාය, ඔවුනට පටිච්චසමුප්පාදය අවබෝධ කරවීම ය.

අාත්මය ශරීරය යන දෙකම එකය කියා ද, අාත්මය අනිකෙක ශරීරය අනිකෙක කියා ද, පිත් පව් කළහුට එහි විපාකය ලැබෙනවාය කියා ද, එකකු කළ කම්යේ විපාකය අනිකකුට හිමි වෙනවාය කියා ද ලෝකයෙහි ඇති අනේකපුකාර දෘෂ්ටීත් ගත් අය පැමිණි කල්හි ඔවුත් ගේ දෘෂ්ටී තැති කිරීම සඳහා තථාගතයත් වහත්සේ විසිත් ඒ ඒ අයට දේශතා කළ සූතු ගණනක් ද ඇත්තේ ය.

මේ පටිච්චසමුප්පාද විවරණය අංග සම්පූර්ණ වීම පිණිස ඒ සූතුත් මෙහි දක්විය යුතු ය. පළමු මෙහි දක් වූ සූතු සේ ම දික් වූ ඒ සූතු, පාළියත් සමග සම්පූර්ණ කොට දක්වන්නට ගිය හොත් ගුන්ථය මහත් වන බැවින් දෘෂ්ටි නිවාරණ සූතු කීපයක කරුණු පමණක් මෙහි දක්වනු ලැබේ.

### පුතිතෳසමූත්පාද සූතුය

(නිදනවග්ග සංයුත්ත කාලාරක්ඛත්තියවග්ග)

එක් සමයෙක්හි භාගාවතුන් වහන්සේ "අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරා" යතාදීන් පටිච්චසමුප්පාදය දේශනය කළ සේක. එකල්හි එක් භික්ෂුවක් "ස්වාමීනි භාගාවතුන් වහන්ස! ජරාමරණය යනු කුමක් ද? මේ ජරා මරණය කාගේද" යි විචාළේ ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "මහණ! තාගේ පුශ්නය හොඳ නැතය" යි වදරා මෙසේ වදළ සේක.

"කතමං ජරාමරණං කස්ස ව පතිදං ජරාමරණන්ති ඉති වා තික්බු යො වදෙයා, අසද්සදං ජරාමරණං අසද්සදස්ස ව පතිදං ජරාමරණන්ති ඉති වා භික්ඛු යො වදෙයා. උභයමෙතං එකත්ථං, බාසද්ජනමෙව නානං. තං ජීවං තං සරීරන්ති වා දිට්ඨියා සති බුග්මචරියවාසො න හොති, අසද්සදං ජීවං අසද්සදං සරීරන්ති වා භික්ඛු දිට්ඨියා සති බුග්මචරියවාසො න හොති, එතෙ තෙ භික්ඛු උහෝ අත්තෙ අනුපගම්ම මප්සෙධන තථාගතො ධම්මං දෙසෙති ජාතිපච්චයා ජරාමරණන්ති."

එහි තේරුම මෙසේ ය :- "මහණ! ජරාමරණය කවරේද? මේ ජරාමරණය කාගේ දයි යමෙක් කියා ද, මහණ! ජරා මරණය අතිකෙක, මේ ජරා මරණය අත්කෙතකු ගේ ය යි යමෙක් කියා ද, ඒ දෙකම අර්ථ වශයෙත් එකම ය. වෙනස් වන්නේ වචනය පමණ ය. ආත්මයත් එය ය, ජීවිතයත් එය ය යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසර විසීම සිදු නො වන්නේ ය. ආත්මය අතිකෙක, ජීවිතය අතිකෙක යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි ද බඹසර විසීම සිදු නො වේ ය. මහණ! තථාගත තෙමේ ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් ජාතිය නිසා ජරා මරණය වේය" යි දහම් දෙසන්නේ ය.

ඒ භික්ෂුව විසින් ඇසූ ජරා මරණය කුමක් ද? මේ ජරා මරණය කාගේ ද? යන මේ පුශ්ත දෙකින් "ජරා මරණය කුමක් ද?" යන පුශ්තය වනාහි නො ඇසිය යුතු නො මනා පුශ්තයක් නො වේ. තථාගතයන් වහන්සේ ඒ පුශ්තය පුතික්ෂේප කරන ලද්දේ එයට එකතු කර ඇති "ජරා මරණය කාගේ ද" යන දෙවෙනි පුශ්තය නිසා ය. ධර්ම පරම්පරාව මිස පරමාර්ථ වශයෙන් පුද්ගලයකු නැති බැවින් "ජරා මරණය කාගේ ද" යන පුශ්තය නො ඇසිය යුතු පුශ්තයෙකි. "ජරා මරණය කුමක් ද, ඒ ජරා මරණය කාගේ ද" යන මේ කීමත් "ජරා මරණය අනිකක, ඒ ජරා මරණය අනිකකුගේ ය" යන මේ කීමත් අර්ථයෙන් එකම ය යි තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරන ලදුයේ ඒ දෙකින් ම පරමාර්ථ වශයෙන් නැති පුද්ගලයා කියැවෙන හෙයිනි.

බඹසර විසීමය යනු ලෝකෝත්තර මාර්ගයට පැමිණෙනු පිණිස කළ යුතු දේ කිරීම ය. ආත්මයත් ශරීරයත් එකය යන දෘෂ්ටිය ඇති තැනැත්තේ ජීවය යි සලකන ආත්මය නැසෙන කල්හි ශරීරය නැසේ ය, ශරීරය නැසෙන කල්හි ආත්මය නැසේය යි ගන්නේ ය. ඒ දෘෂ්ටියේ සැටියට ම මරණින් සත්ත්වයා කෙළවර වේ. උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ය කියනුයේ ඒ දෘෂ්ටියට ය. සංස්කාරයෝ ම උපදිත් ය, සංස්කාරයෝ ම නිරුද්ධ වෙත්ය යි ගැනීම ශාසනික සමාක් දෘෂ්ටිය ය. ලෝකෝත්තරමාර්ග චිත්තය වනාහි සංසාරය යි කියනු ලබන උපදිමින් බිඳෙමින් පවත්නා නාමරූප ධර්ම පරම්පරාව නිරෝධයට පමුණුවන සිඳ දමන ධර්මයකි. ඉබේම මරණින් ඒ සංස්කාර ධර්ම පරම්පරාව සිඳෙනවා නම්, මතු ඉපදීමක් නො වෙනවා නම් ලෝකෝත්තර මාර්ග භාවනාවෙන් පලක් නැත. ආත්මය ශරීරය යන දෙක ම එකය යන දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසර වස් විසීම හෙවත් මාර්ග භාවනාව සිදු නො වේය යි වදළේ එහෙයිනි.

අාත්මය අනිකෙක, ශරීරය අනිකෙකැ යි ගන්නා තැනැත්තේ ශරීරය මෙහි ම විනාශ වන්නේ ය, එහෙත් ආත්මය නො මැරෙන්නේ ය. ශරීරය නැසුණු කල්හි එය තුළ පවත්තා ආත්මය, පක්ෂියකු කුඩුවකින් ඉගිළ යන්නාක් මෙන් ශරීරයෙන් පිට වී යන්නේ ය යි ගනී. ශාශ්වතදෘෂ්ටිය කියනුයේ ඒ දෘෂ්ටියට ය.

මේ ලෝකෝත්තර මාර්ග චිත්තය වනාහි සකල සංස්කාරයන් ම තිරෝධයට පමුණුවමින් සංසාර පුවෘත්තියේ නැවැත්වීම කරමින් උපදනා ධර්මයෙකි. නිතා වූ නො නැසෙන්නා වූ එකම සංස්කාරයකුදු ඇති නම් සංසාර පුවෘත්තිය සිඳලිය නො හේ. සංසාර පුවෘත්තිය නැවැත්විය නො හෙන කල්හි ලෝකෝත්තර මාර්ග භාවනාවෙන් පලක් නැත. ආක්මය හෙවත් ජීවය අතිකක, ශරීරය අතිකකැ" යි ගන්නා දෘෂ්ටිය ඇති කල්හි බඹසරවස් විසීම (මාර්ගභාවනාව) සිදු නො වන්නේය යි වදළේ එහෙයිනි.

කථාගතයන් වහන්සේ සත්ත්වයා දිරන්නේ ය, මැරෙන්නේ ය යි ද නො වදරන්නාහ. නො දිරන්නේ ය නො මැරෙන්නේ ය යි ද නො වදරන්නාහ. ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් උන් වහන්සේ ජාතිය නිසා ජරා මරණය වන බව පමණක් වදරන්නාහ.

මෙසේ තථාගතයන් වහන්සේ ඒ භික්ෂුවට පිළිතුරු දුන්පසු ඒ භික්ෂුව එපමණකින් නො නැවතී "ජාතිය කුමක් ද? මේ ජාතිය කවරෙකුගේ ද"යි නැවත ද විචාළේය. තථාගතයන් වහන්සේ එයට ද පළමු පැනයට සේම පිළිතුරු දුන් සේක. ඒ භික්ෂුව එපමණකින් නො නැවතී පටිච්චසමුප්පාදංග සියල්ලම ගැන එසේ ම පුශ්ත කෙළේ ය. තථාගතයන් වහන්සේ ද පළමු පුශ්තයන්ට පිළිතුරු දුන් අයුරීන් ඒ සියල්ලට ම පිළිතුරු දුන් සේක. අවසාන පුශ්තයට තථාගතයන් වහන්සේ දුන් පිළිතුර මෙසේය.

කතමෙ සංඛාරා? කස්ස ච පනීමෙ සංඛාරාති? ඉති වා භික්ඛු යො වදෙයා, අඤ්ඤ සංඛාරා අඤ්ඤස්ස ච පනි මෙ සංඛාරාති ඉති වා භික්ඛු යො වදෙයා, උභයමෙතං එකත්ථං, බාඤ්ජනමෙව නානං තං ජීවං තං සරීරන්ති වා භික්ඛු දිට්ඨියා සති බුහ්ම-චරියවාසො ත හොති. අඤ්ඤං ජීවං අඤ්ඤං සරීරන්ති වා භික්ඛු දිට්ඨියා සති බුහ්ම චරියවාසො ත හොති. එතෙ තෙ භික්ඛු උභො අන්තෙ අනුපගම්ම මජ්ඣෙන තථාගතො ධම්මං දෙසෙති අවිජ්ජා පච්චයා සංඛාරාති.

ඉක්බිති අවිදාාව ගේ නිරවශේෂ නිරෝධයෙන් ''ජරාමරණය කවරේ ද? ඒ ජරාමරණය කාගේ ද? ජරාමරණය අනිකෙක, ඒ ජරාමරණය අනිකකුගේ ය, ආත්මයත් ශරීරයත් එක ය, ආත්මය අතිකෙක, ශරීරය අතිකෙක" යතාදි සකල දෘෂ්ටීහු මතු කිසි කලෙක නූපදනා පරිදි නිරුද්ධ වන්නාහ යි වදළ සේක.

# අවේලකාශෳප සූතුය

(තිදාතවග්ග සංයුක්තයේ ආහාර වර්ගයෙන්)

එක් සමයෙක්හි හාගාවතුන් වහන්සේ රජගහ නුවර වේළුවනාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙන සේක්, රජගහ නුවර පිඩු සිහා වැඩි සේක. අවේලකාශාප නමැති කීර්ථකයෙක් දුරදී ම තථාගතයන් වහන්සේ වැඩම කරනු දක, උන්වහන්සේ කරා එළඹ, පිළිසඳර කථා කොට එකත්පසෙක සිට, "පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! පැනයක් විචාරීමට අවසර දුන මැනව" යි කී ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "කාශාපය! පිඩුසිභා වඩනා මේ වේලාව පුශ්න ඇසීමට අවස්ථාව නො වේ ය" යි වදළ සේක. අවේලකාශාප එපමණකින් නො නැවතී දෙවනුවත් තෙවනුවත් පුශ්න ඇසීමට අවස්ර ඉල්ලා සිටියේ ය. තථාගතයන් වහන්සේ ඔහුගේ ඉල්ලීම පුතික්ෂේප කළ සේක.

කාශාප එයින් ද නො නැවතී " පින්වත් ගෞතමයන් වහන්ස! නුඹ වහන්සේ ගෙන් බොහෝ පුශ්න ඇසීමේ අදහසක් නැත ය" යි කීය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "කාශාපය! නුඹ කැමති කරුණක් අසව" යි වදළ සේක. ඉන්පසු අවේලකාශාපයන් හා තථාගතයන් වහන්සේ අතර වූ කථාව මෙසේ ය.

පින්වත් ගෞතමයාණෙනි, මේ දුක තමා ම ඇති කර ගත්තා දෙයක් ද? කාශාපය! එසේ තො කියව! දුක තමා ම ඇතිකර ගත්තේ ය යි තො කිය යුතු ය.

පිත්වත් ගෞතමයාණෙනි! එසේ නම් මේ දුක අනුන් විසින් ඇති කරනු ලබනවා ද? කාශාප! එසේ නො කියනු. දුක අනුන් විසින් ඇති කරනු ලබන්නේ ය යි නො කිය යුතු ය.

පිත්වත් ගෞතමයාණෙති! එසේ තම් මේ දුක තමා විසිතුත් අනුත් විසිතුත් ඇති කරන්නේ ද? කාශාපය! එසේ නො කියව. දුක තමා විසිතුත් අනුත් විසිතුත් ඇති කරන්නකැයි නො කිය යුතු ය. පින්වත් ගෞතමයාණති, එසේ නම් මේ දුක කාගේවත් සංවිධානයක් නැතිව ඉබේ ම ඇති වේ ද? කාශාපය! එසේ නො කියනු. දුක ඉබේ ම ඇති වන්නේ ය යි නො කිය යුතු ය.

පින්වත් ගෞතමයාණෙනි! දුකය කියා දේයක් ඇත්තේම නැති ද? කාශාප, දුක නැත්තේ නො වේ. දුක ඇත්තේ ය.

පින්වත් ගෞතමයෝ දුක නො දනිත් ද? නො දකිත් ද? කාශාපය! මම දුක නො දන්නෙම් නො වෙමි. නො දක්නෙම් නො වෙමි. මම දුක දනිමි. දුක දකිමි.

අවේලකාශාප එක්තරා තග්න පැවිද්දෙකි. ආත්ම වාදියෙකි. ඔහු ගේ ඉල්ලීමට තථාගතයන් වහන්සේ එකවරට ම අවසර තො දී දෙතුන් වරක් ඉල්ලන තුරු බලා සිටියේ උන්වහන්සේ ගේ දේශනය ඔහු ලවා ගෞරවයෙන් ඇස්වීම පිණිස ය. මේ තීර්ථකයෝ ඇසූ සැටියේ ම කියුව හොත් ඒ ගැන ගරු නො කරති. සැලකිල්ලක් නො දක්වති. පමා කොට අගය වැඩි කොට කියන කල්හි ඔවුහු එයට සැලකිල්ලෙන් ඇහුන් කන් දෙති. අවේලකාශාප ඒ පුශ්න ඇසුයේ ආත්ම දෘෂ්ටියෙහි පිහිටා ය.

බුද්ධ කාලයේ දී දඹදිව සත්ත්වයා ගැනත් ලෝකය ගැනත් නා නා මත දරු නා නා දෘෂ්ටි ගත් බොහෝ ශුමණයෝ වූහ. ඇතමෙක් දුක මම ය කියා පුද්ගලයා ය සත්ත්වයා ය කියා සලකන ආත්මය විසින් ම ඇති කරන දෙයකැ යි ගත්හ. ඇතමෙක් මැවුම්කාර දෙවිවරුන් විසින් ඇති කරන ලද්ද-කැ යි ගත්හ. ඇතමෙක් තමා ය අනුන් ය යන දෙපකෂය විසින් ම ඇති කරන්නක් ය යි ගත්හ. ඇතමෙක් කාගේවත් සංවිධානයක් නැතිව ඉබේම ඇතිවන දෙයක් ලෙස පිළිගත්හ. අවේලකාශාප මේ පුශ්න ඇසීම කෙළේ බුදුන් වහන්සේ ගේ ලබ්ධිය දන ගැනීම පිණිස ය.

මේ සූතුයෙහි දුක යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ දුඃබ වේදනාව නොව සංසාර දුඃඛය ය. පඤ්චස්කන්ධය ය. තමන් වහන්සේ පුකාශ කරන කරුණ සැමට ම තේරෙන පරිදි අවබෝධ වන පරිදි දහම් දෙසන කථාගනයන් වහන්සේ අවේලකාශාපට තේරුම් ගන නො හෙන පරිදි කාරණය ඔහුට හොඳට ම අවුල් වන පරිදි ඔහු ගේ පුශ්නවලට පිළිතුරු දී වදළේ ඔහු මෙල්ල කරනු පිණිස ය.

අවේලකාශාපට තථාගතයන් වහන්සේ වදළ දෙයින් කිසිවක් අල්ලාගත නො හී ඔහු මෙල්ල විය. පළමු මෙන් "ගෞතමය! ගෞතමය!" කියා තථාගතයන් වහන්සේට කථා කළ අවේලකාශාප හොඳට ම මෙල්ල වී "ආචික්ඛතු මෙ හන්තේ! හගවා දුක්ඛං, දෙසෙතු මෙ හන්තෙ හගවා" යි ඉතා ගෞරවයෙන් ස්වාමිනී! හාගාවතුන් වහන්ස! මා හට දුක දේශනය කරන සේක්වා! යි ආරාධතා කෙළේ ය. බුදුන්වහන්සේ ඔහුට මෙසේ ධර්ම දේශනා කළ සේක.

සෝ කරෝති සෝ පටිසංවේදයතිති බෝ කස්සප! ආදිතෝ සතෝ සයං කතං දුක්ඛන්ති ඉති ඉදං වදං සස්සතං ඒතං පරේති. අසද්සෙදා් කරෝති අසද්සෙදා් පටිසංවේදියතිති බෝ කස්සප! වේදනාහිතුන්නස්ස සතෝ පරං කතං දුක්ඛන්ති ඉති ඉදං වදං උච්පේදං ඒතං පරේති. එතේ තේ කස්සප! උහෝ අන්තේ අනුපගම්ම මප්සෙධන තථාගතෝ ධම්මං දේසේති. අව්ප්ජා පච්චයා සංඛාරා සංඛාරපච්චයා විසද්සදාණං -පෙ- ඒවමේනස්ස කෝවලස්ස දුක්ඛක්ඛන්ධස්ස සමුදයෝ හෝති. අව්ජායන්වේව අසේසව්රාග නිරෝධා සංඛාර නිරෝධෝ, සංඛාරතිරෝධා විසද්සදාණ - නිරෝධෝ -පෙ - ඒවමේනස්ස කෝවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස තිරෝධෝ -පෙ - ඒවමේනස්ස කෝවලස්ස දුක්ඛක්ඛත්ධස්ස තිරෝධෝ හෝතීති.

"කාශාපය! කරන තැනැත්තේ ම විපාකය විදීය කියා පළමුකොට ගත් කල්හි සංසාර දුඃඛය තමා විසින් ම ඇති කරන ලද්දකැ යි කියමින් පසුව ශාශ්වත දෘෂ්ටියට එළඹෙන්තේ ය. කාශාපය! අනිකෙක් කෙරේය අනිකෙක් එහි විපාකය විදීය කියා පළමු කොට ගත් කල්හි පසුව කළ තැනැත්තේ මරණයෙන් සිදී යන්නේ ය. අනිකෙක් විපාක විදින්නේ ය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටියට එළඹෙන්නේ ය. එය හා යුක්ත වන වේදනාවෙන් මඩනා ලද තැනැත්තේ සංසාර දුක්ඛය අනුන් ඇතිකරන ලද්දක් ය යි කියමින් උච්ඡේදයට බැසගන්නේ ය.

කාශාපය! තථාගත තෙමේ ඒ අන්ත දෙකට ම නො ගොස් මෙසේ ධර්මය දේශනය කෙරේ. කෙසේද යත්? අව්දාාව නිසා සංස්කාරයෝ වෙති, සංස්කාරයන් නිසා විඥනය ඇති වේ. -පෙ-මෙසේ මේ දුඃඛස්කන්ධයාගේ හටගැනීම වේ. අව්දාාව නිරුද්ධ වීමෙන් සංස්කාර නිරෝධය වේ. සංස්කාර නිරෝධයෙන් විඥන නිරෝධය වේ. -පෙ- මෙසේ මේ සත්ත්ව පුද්ගල භාවයක් නැති දුඃඛස්කන්ධයා ගේ නිරෝධය වේ. මෙසේ තථාගත තෙමේ දහම් දෙසන්නේ ය යි වදළ සේක. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පුතීතාසමුත්පාද දේශනය ඇසීමෙන් අවේලකාශාප ගේ දෘෂ්ටිය බිදී ගියේ ය. හෙතෙමේ බුදු සස්නෙහි පැහැදී පැවිද්ද ලබා පසු කලෙක සියලු කෙලෙසුන් නසා රහත් විය.

# අර්හත්වය පිළිබඳ පටිච්චසමුප්පාදය. **උපනිසා සූතුය**

(නිදුනවග්ග සංයුත්තයේ දසබල වග්ගයෙන්)

එක් සමයෙක්හි තථාගතයන් වහන්සේ මෙසේ වදළ සේක. මහණෙනි, මම දත්තහු ගේ දක්තහු ගේ ආශුවක්ෂය ය කියමි. තො දත්තහු ගේ තො දක්තහු ගේ ආශුවක්ෂයයක් තො කියමි. මහණෙනි! කුමක් දත්තහු ගේ කුමක් දක්තහු ගේ ආශුවයන් ගේ ක්ෂයය වේ ද? මේ රූපය ය, රූපයා ගේ පහළවීම මෙසේ ය, රූපයා ගේ නිරෝධය මෙසේ ය. මේ වේදතාව ය, වේදතාව ගේ පහළවීම මෙසේ වේ ය. මේ සංඥවය, සංඥවගේ පහළවීම මෙසේ වේ ය. මේ සංඥවය, සංඥවගේ පහළවීම මෙසේ වේ ය, සංඥවගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ සංස්කාරයන් ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ සංස්කාරයන් ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය. මේ විඤ්ඤාණය ය, විඤ්ඤාණයේ පහළවීම මෙසේ වේ ය, විඤ්ඤාණය ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය, විඤ්ඤාණයා ගේ තිරෝධය මෙසේ වේ ය කියා දත්තහු ගේ දක්තහු ගේ ආශුවක්ෂය ය වේ.

මහණෙනි! ඔහුගේ ආශුවක්ෂය සංඛාගත අර්තත් එලය පුතාවේක්ෂා කරන්නා වූ යම් දෙනයක් වේ ද, එය ද පුතායෙන් හටගත් එකක් බව කියමි. පුතායන් නැතියෙකැ යි නො කියමි. මහණෙනි! අර්තත්ඵල පුතාවේක්ෂා දෙනයාගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය අර්තත්ඵල සංඛාගත විමුක්තිය ය. මහණෙනි! ඒ විමුක්තිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. මහණෙනි! ඒ විමුක්තිය ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය ව්රාග සංඛාගත අර්තත්-මාර්ගය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මම ඒ ව්රාගය ද පුතාය සහිතය යි කියමි.

මහණෙනි! විරාගයේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය තිබ්බිදුඤාණ තම් වූ විදර්ශතා ඥතය ය. මහණෙනි! ඒ තිබ්බිදව ද මම පුතාය සහිතය යි කියමි. මහණෙනි! තිබ්බිදවෙහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය යථාභුත ඤාණ තම් වූ සංස්කාරයත් ගේ සැටි තත් වූ පරිදි දත්තා තරුණ විදර්ශතාඥතය ය. මහණෙනි! ඒ යථාභුත ඤාණයද පුතාය සහිතයැ යි කියමි. මහණෙනි, ඒ යථාභූත ඤාණයේ පුතාාය කවරේ ද? එහි පුතාාය සමාධිය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මම සමාධිය ද පුතාාය සහිතය යි කියමි.

මහණෙනි! සමාධිය ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සුඛයය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මේ සුඛය ද පුතාය සහිත ය යි කියමි. මහණෙනි! සුඛයේ පුතාය කවරේ ද? පස්සද්ධිය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! මම පස්සද්ධිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. පස්සද්ධිය ගේ පුතාය කවරේ ද? ජීතිය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ජීතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. ජීතියේ පුතාය කවරේ ද? පාමොජ්ජ නම් වූ දුව්ල ජීතිය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ජී පුර්වල ජීතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. ඒ දුර්වල ජීතියේ පුතාය කවරේ ද? ශුද්ධාව ය යි කිය යුතු ය.

මහණෙනි! ශුද්ධාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? මහණෙනි! ශුද්ධාවේ පුතාය දුකය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! දුඃබය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය ජාතියය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ජාතිය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය හවයය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! හවය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතා කවරේ ද? එහි පුතාය උපාදනයය යි කිය යුතු ය.

මහණෙනි! උපාදනයා ගේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය තණ්හාවය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! තණ්හාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය වේදනාවය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! වේදනාව ද පුතාය සහිතය යි කියමි. වේදනාවේ පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය ස්පර්ශය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ස්පර්ශය ද පුතාය සහිතය යි කියමි, එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සහිතය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! ෂඩායතනය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? නාමරූපය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! නාමරූපය ද පුතාය සහිත ය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය විඤ්ඤාණය ය යි කිය යුතු ය. මහණෙනි! විඤ්ඤාණය ද පුතාය සහිතය යි කියමි. එහි පුතාය කවරේ ද? එහි පුතාය සහිතයෝය යි කියමි. මහණෙති! සංස්කාරයන් ගේ පුතාය කවරේ ද? සංස්කාරයන් ගේ පුතාාය අවිදාාාවය යි කිය යුතු ය.

මහණෙනි! මෙසේ සංස්කාරයෝ අවිදාාව පුතාය කොට ඇත්තාහ. විඤ්ඤාණය සංස්කාරයන් පුතාය කොට ඇත්තේ ය. නාමරුපය විඤ්ඤාණ පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය. ෂඩායතනය තාමරූපයන් පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. එස්සය ෂඩායතනය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. වේදනාව එස්සය පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය. තණ්හාව වේදනාව පුතාය කොට ඇත්තේ ය. උපාදනය තණ්හාව පුතාය කොට ඇත්තේ ය. භවය උපාදනයන් පුතාය කොට ඇත්තේ ය. ජාතිය භවය පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය. දුඃඛය ජාතිය පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය. ශුද්ධාව දුඃඛය පුතෳය කොුට ඇත්තේ ය, පාමොජ්ජය (දුර්වල ජුීතිය) ශුද්ධාව පුතාාය කොට ඇත්තේ ය, බලවත් පුීතිය පාමොජ්ජය පුතාෳය කොට ඇත්තේ ය. පුශුබ්ධිය බලවත් ජීතිය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. සුඛය පුශුබ්ධිය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. සමාධිය සුඛය පුතෳය කොට ඇත්තේ ය. යථාභුකඤාණදස්සන නම් වූ කරුණ විදර්ශනාඥනය සමාධිය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. නිබ්බිදඤාණ නම් වූ විදර්ශනාඥනය තරුණ විදර්ශනාඥනය පුකාය කොට ඇක්කේ ය. විරාග නම් වූ අර්භන් මාර්ගය නිබ්බිදුඤාණ නම් වූ විදර්ශනා දෙනය පුනාය කොට ඇත්තේ ය. විමුත්ති නම් වූ අර්හත් ඵලය විරාගය පුතාාය කොට ඇත්තේ ය. ඛයේඤාණ නම් වූ අර්හත් ඵලය පුතාවේක්ෂා කරන්නා වූ ඥනය විමුක්තිය පුතාය කොට ඇත්තේ ය.

මහණෙනි! පර්වත මුදුනෙහි මහවැසි වට කල්හි ඒ ජලය පහත් පහත් කැන්වලට ගලා යන්නේ ය. පර්වතවල ජලයෙන් සෑරීගිය තැන්, වියළීමෙන් පැලුණු තැන් කුඩා ඇලවල් පූරවන්නේ ය. පිරුණා වූ කදුරැළි බිම්පැලුම් කුඩා ඇලවල් කුඩා වළවල් පූරවන්නාහ. පිරුණා වූ කුඩා වළවල් මහ වළවල් පුරවන්නාහ. පිරුණා වූ මහ වළවල් කුඩා ගභවල් පුරවන්නාහ. පිරුණා වූ කුඩා ගහවල් මහා ගංගා පුරවත්තාහ. පිරුණා වූ මහා ගංගාවෝ සමුදුය පුරවන්නාහ. මහණෙනි! එපරිද්දෙන් සංස්කාරයෝ අව්දාාව හේතුකොට ඇත්තෝ ය. විඤ්ඤාණය සංස්කාරයන් පුතාය කොට ඇත්තේ ය. -පෙ - විමුක්ති සංඛාාත Non-commercial distribution

අර්භත්ඵලය විරාග සංඛාහත මාර්ග දෙනය පුතාය කොට ඇත්තේ ය. අර්භත්ඵල පුතාවේක්ෂා දෙනය අර්භත්ඵලය පුතාය කොට ඇත්තේ ය.

මේ සූතුයෙන් දක්වෙන පටිච්චසමුප්පාදංග මෙසේ ය:–

අවිප්ජා, සංඛාර, විඤ්ඤාණ, නාමරූප, සළායතන, එස්ස, වේදනා, තණ්හා, උපාදන, හව, ජාති, දූක්ඛ, සද්ධා, පාමොප්ජ, පීති, පස්සද්ධි, සුඛ, සමාධි, යථාතුතඤාණදස්සන, නිඛ්බීද, විරාග, විමුත්ති, ඛයෙඤාණ මෙසේ තෙවිස්සෙකි.

පටිච්චසමුප්පාදයකැ යි කියනුයේ හේතුඵල පරම්පරාවක් තිසා ය. ඉහත කී පටිච්චසමුප්පාදය සේ මෙය චකුයක් තො වේ. මේ පටිච්චසමුප්පාදයෙන් සංසාරය කෙළවර වේ.

# ධර්මකථික සූතුය

එක්තරා භික්ෂුවක් බුදුත් වහත්සේ වෙත එළඹ, ස්වාමීනි, භාගාවතුන් වහත්ස! ධර්මකථිකයාය ධර්ම කථිකයාය යි කියනු ලැබේ. කොපමණකින් ධර්ම කථිකයෙක් වේද යි විචාළේ ය. එකල්හි භාගාවතුන් වහත්සේ මෙසේ වදළ සේක.

ජරාමරණස්ස වෙ භික්ඛු! තිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති ධම්මකථිකෝ භික්ඛූති අලං වචනාය. ජරාමරණස්ස වෙ භික්ඛු! තිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය පටිපන්නො හොති. ධම්මානු ධම්මපටිපන්නො භික්ඛූති අලං වචනාය. ජරා මරණස්ස වෙ භික්ඛු! තිබ්බිද විරාගා නිරෝධා අනුපාද විමූත්තො හොති දිට්ඨධම්මං තිබ්බානප්පත්තෝ භික්ඛුති අලං වචනාය.

ජාතියා වෙ භික්බු! -පෙ-භවස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-උපාදනස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-තණ්හාය වෙ භික්බු! -පෙ-වෙදනා වෙ භික්බු! -පෙ-එස්සස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-සලායතනස්ස වෙ භික්බු! -පෙ- තාමරූපස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-විකද්සදාණස්ස වෙ භික්බු! -පෙ-සංබාරාතං වෙ භික්බු! -පෙ-

අවිප්ජාය වෙ හික්බු! තිබ්බිදය විථාගාය තිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති "ධම්මකථිකෝ හික්බූ" ති අලං වචනාය. අවිප්ජාය වෙ හික්බු ති බබි දය විථාගාය ති රෝධාය පටිපත්තො හොති , "ධම්මානුධම්මපටිපත්තො හික්බූ" ති අලං වචනාය. අවිප්ජා වෙ හික්බු තිබ්බිද විථාගා තිරෝධා අනුපාද විමුත්තො හොති "දිට්ඨධම්ම තිබ්බාතප්පත්තො හික්බූ! ති අලං වචනාය.

එහි තේරුම මෙසේ ය :-

ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරීම පිණිස තො ඇලීම පිණිස ජරාමරණයා ගේ නිරෝධය පිණිස දහම් දෙසා තම් ඒ මහණ ධර්මකථික භික්ෂුවකැයි කීමට සුදුසු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරීම පිණිස තො ඇලීම පිණිස ජරාමරණයා ගේ නිරෝධය පිණිස පිළිපන්නේ වේ නම්, ඒ භික්ෂු තෙමේ නිර්වාණ ධර්මයට අනුකූල පුකිපත්තිය පුරත්තේ ය යි කිය යුතු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ ජරාමරණයට කලකිරී ජරා මරණයෙහි තො ඇලීමෙන් ජරාමරණය නිරුද්ධ කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණකොට කිසි ධර්මයක් නො ගෙන මිදුණේ වේ ද ඒ භික්ෂුව ඉහාත්මයෙහි නිවනට පැමිණි භික්ෂුවකැ යි කීමට සුදුසු ය.

ඉදින් මහණ තෙමේ ජාතියට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ හවයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ උපාදනයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ තණ්හාවට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ වේදනාවට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ ඵස්සයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ ෂඩායකනයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ නාමරූපයට -පෙ-ඉදින් මහණ තෙමේ විඤ්ඤාණයට -පෙ- ඉදින් මහණ තෙමේ අවිදාහවට කලකිරීම පිණිස නො ඇලීම පිණිස අවිදාහව ගේ නිරෝධය පිණිස දහම් දෙසා නම් ඒ හික්ෂුව ධර්මකථිකයෙකැ යි කීමට සුදුසු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ අවිදාහවට කලකිරීම පිණිස නො ඇලීම පිණිස අවිදාහව ගේ නිරෝධය පිණිස පිළිපන්නේ වේ නම් ඒ හික්ෂු තෙමේ නිර්වාණ ධර්මයට අනුකූල පුතිපත්තිය පුරන්නේ ය යි කිය යුතු ය. ඉදින් මහණ තෙමේ අවිදාහවට කලකිරී අවිදාහවෙහි නො ඇලී අවිදාහව නිරෝධ කිරීමෙන් උපාදනයන් කරණ කොට කිසි ධර්මයක් නො ගෙන ම්දුණේ වේ ද, ඒ හික්ෂුව ඉහාත්මයෙහි ම නිවනට පැමිණි හික්ෂුවකැ යි කීමට සුදුසු ය. මේ ඉහත දක් වූ ධර්මපාඨයේ තේරුම ය.

යමක් ගැන කලකිරීමට ධර්මයක් වුවමනා වන්නේ ඒ දෙයට ඇලුම් කරන අය ඇතහොත් ය. ජරා මරණ දෙකට ඇලුම් කරන කෙනකු නැත. එබැවින් ජරා මරණය ගැන කලකිරීමට දහම් දෙසන්නෙක් කුමට ද? යන පුශ්නය මේ සූනු ධර්මය සම්බන්ධයෙන් ඇතිවිය හැකි ය. ජරා මරණ දෙකට කැමති කෙනකු නැති බව සතෳයකි. එහෙත් මේ සත්ත්වයා අවිදාහාදි ද්වාදශාංගයක් ඇති මේ සංසාරයට, තවත් කුමයකින් කියන හොත් මේ පඤ්චස්කන්ධයට තදින් ඇලුම් කරයි. ජරා මරණයක් මේ පඤ්චස්කන්ධයට අයත් නැති, මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් පිටත් දෙයක් නො වේ. එබැවින් පඤ්චස්කන්ධයට ඇලුම් කරන තැනැත්තේ එයට ඇලුම් කිරීම් වශයෙන් ජරාමරණයටත් ඇලුම් කරන්නේ වේ.

එබැවිත් සංසාර චකුයට අයත් ධර්ම වෙත් වශයෙන් ගෙන එකින් එක ගෙන කියන කල්හි ජරා මරණය ගැන කලකිරීමට දහම් දෙසීමත් වුවමනා ය. මේ සංසාර චකුයේ ඇති වඩා නපුරු තැන ජරාමරණය ය. එයට හැම සත්ත්වයෝ ම බිය වෙති. එහෙත් සත්ත්වයෝ එය අමතක කර දමා පඤ්චස්කත්ධයට ඇලුම් කරගෙන නො යෙක් පව් කම් කරමින් ජ්රිති වෙති. ඒ නිසා ම ඔවුහු නො කැමති වන ජරාමරණයෙන් නො මිදෙති. ඔවුන් සංසාර චකුයෙන් මිදීමට සසර කලකිරවීමට ඇති හොඳ ම උපාය ජරාමරණය මතුකොට දක්වා එහි ඇති භයානකත්වය පෙත්වීම ය. එබැවින් ජරාමරණය ගැන කලකිරීම පිණිස

දහම් දෙසීම නිරර්ථක දෙයක් නොව, ඉතාම සාර්ථක වැඩක් බව කිය යුතු ය.

මේ සූතුයෙහි පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොස ගැනම වෙන වෙනම දක්වා ධර්මකථික ලකුණ වදරා තිබෙන හෙයින් එහි අදහස තරමක් දුරට වැසී තිබේ. මේ සූතුයෙන් දක්වෙන කෙටි අදහස නම් අව්දාහාදි ද්වාදශාංගයක් ඇති මේ සංසාර චකුය කෙරෙහි කලකිරෙන පරිදි සංසාරයට ඇති ආශාව දුරුවන පරිදි සංසාරචකුය සිඳ නිවනට පැමිණෙන පරිදි දහම් දෙසන භික්ෂුව ධර්මකථිකයා ය යනුයි. බන්ධවග්ගසංයුක්තයේ වූල පණ්ණාසකයේ

"රුපස්ස චෙ හික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථිකො හික්බූති අලං වචනාය. වේදනාය චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්ම-කථිකො හික්බූති අලං වචනාය. සඤ්ඤාය චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථිකො භික්බූති අලං වචනාය. සංඛාරානං චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති. ධම්ම කථිකො භික්බූති අලං වචනාය. විඤ්ඤාණස්ස චෙ භික්බු නිබ්බිදය විරාගාය නිරෝධාය ධම්මං දෙසෙති, ධම්මකථිකො භික්බූති අලං වචනාය" යි

වදරා තිබේ. ඒ දේශනයෙන් දක්වෙන්නේ පඤ්චස්කන්ධය ගැන කලකිරීම පිණිසත්, පඤ්චස්කන්ධයෙහි නො ඇලීමට හා පඤ්චස්කන්ධයෙන් බැහැර වී නිවනට පැමිණීම පිණිසත් දහම් දෙසන භික්ෂුව ධර්මකථිකයා බව ය. කථාගතයන් වහන්සේ විසින් මෙසේ දෙතැනක දෙයාකාරයකින් ධම්කථිකයා හඳුන්වා තිබීමෙන් ධර්ම කථිකයන් දෙවර්ගයක් උන් වහන්සේ වදරා ඇතය යි නො සිතිය යුතු ය. පටිච්චසමුප්පාදංග දෙළොසත් පඤ්චස්කන්ධයම ය. පඤ්චෝපාදනස්කන්ධයත් පටිච්චසමුප්පාදයම ය. විභාග කර ඇති කුමයේ මිස ධර්ම වශයෙන් ඒ දෙක්හි වෙනසක් නැත.

ගොවිකමත් උපාසකකමත් යන දෙක ම කරන මිනිසකුට ගොවි මහතාය යි ද උපාසක මහතාය යි ද කිය හැකි ය. ඒ වචන දෙකින් කෝක කීවත් ගැනෙන්නා එකම මනුෂායා ය. එමෙන් අවිදාහාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයෝය කීවත් රූප වේදතාදියය කීවත් ඒ කීම් දෙකින් ගැනෙන්නේ එකම දෙයකි. ඒ නිසා ඒ සූතු දෙක්හි දක්වෙන ධර්මකථිකයා ගේ වෙනසක් නැති බව දත යුතු ය.

ධර්මකථික ලක්ෂණය පිළිබඳව සැලකිය යුතු කරුණක් ඇත. ධනය සපයන සැටි - ලැබූ ධනය පරිස්සම් කරගන්නා සැටි - පවුල දියුණු කරගන්නා සැටි - දූ දරුවන් හද ගන්නා සැටි - බිරිය සතුටු කරවන සැටි - සැමියා සතුටු කරවන සැටි - නෑ මිතුරන් සතුටු කරවන සැටි - අසල් වැසියන් සතුටු කරවන සැටි - අදින පළදින සැටි - පමණ දන වියදම් කරන සැටි - මාපියන්ට සැලකිය යුතු සැටි - වැඩිහිටියන්ට සැලකිය යුතු සැටි - දන්දීමේ අනුසස් - දෙව්ලොව සැටි - දෙව්ලොව යන සැටි යනාදි කරුණු වාක්ත අන්දමින් මිනිසුන් ගේ සිත්වලට කාවදින අන්දමින් මිනිසුන් පහදින අන්දමින් දේශනය කරන භික්ෂුව ධර්මකථිකයා ය යි නො වදරා, සසර කලකිරීමට - තණ්හාව දුරු කිරීමට - පඤ්චස්කන්ධයෙන් මිදීමට දහම් දෙසන භික්ෂුවම ධර්මකථිකයාය යි වදළේ කුමක් හෙයින් ද? යනු කල්පනා කළ යුතු කරුණු ය.

ලෝකයෙහි බුදුවරයන් වහන්සේලා වතුරසංඛා කල්ප ලක්ෂය ආදි වශයෙන් ඉතා දීර්ඝ කාලයක් මුළුල්ලෙහි පෙරුම් පුරා ලොවුතුරා බුදු බවට පැමිණෙන්නේ මේ මිනිසුන්ට පොහොසත් වෙන සැටි උගැන්වීමට වත්, දූ දරුවන් හදගන්නා අන්දම උගැන්වීමටවත්, බිරිය හා සමගියෙන් වෙසෙන සැටි උගැන්වීමටවත්, අසල්වැසියන් සමග හොද හිතින් වෙසෙන සැටි උගැන්වීමටවත්, රෙව ජාතිය දියුණු කරගන්නා සැටි උගැන්වීමටවත්, දෙව් ලොවට යන සැටි උගැන්වීමටවත් නො වේ. මහාබෝධි සත්ත්ව සුමේධ තාපසයන් වහන්සේ එද දීපංකර බුද්ධපාද මූලයේ දී සසරින් එතර වන්නට උත්සාහ නො කොට සසර රැළුනේ :-

"ඉම්නා මෙ අධිකාරෙන කතෙන පුරිසුත්තමෙ, සබ්බඤ්ඤුතං පාපුණාමි තාරෙමි ජනතං බහුං, සංසාරසොතං ඡින්දිත්වා විධංසෙත්වා තයො හවෙ. ධම්මනාවං සමාරුය්හ සන්තාරෙස්සං සදෙවකෙ." යනුවෙන් වදරා ඇති පරිදි සංසාර ශුෝතස (සංසාර චකුය) සිද, කාම රූප අරූප සංඛාාත භවතුය නැති කොට දහම් නැවට නැහ දෙවියන් සහිත ලෝකයා සංසාර සාගරයෙන් එතරට පමුණු වන්නෙමිය යන අදහසිනි.

බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ අදහස සක්ක්වයන් සංසාර-යෙන් එතර කරවීම ය, එබැවින් උන්වහන්සේ සක්ත්වයන් සංසාර සාගරයෙන් එතර කරවනු පිණිස ස්කන්ධාදි ධර්ම පිළිබඳ වූ, සසර කලකිරවන්නා වූ, තෘෂ්ණාව නැති කරන්නා වූ, නිවනට පමුණුවන්නා වූ, ධර්මයක් ම බොහෝ සෙයින් දේශනය කළ සේක. සමහර අවස්ථාවලදී ධනය සැපයීම්, ධනය රැකීම් ආදි මෙලොව ජීවත්වීමට පුයෝජනවත් ධර්ම ද උන්වහන්සේ දේශනය නො කළේ නො වේ. එසේ කළ අවස්ථා ඇත්තේ ඉතා ස්වල්පයෙකි. එබළු ධර්මයක් දේශනය කිරීම බුද්ධත්වයේ පරමාර්ථය නො වේ. උන්වහන්සේ විසින් දේශනය කළ සසරට කලකිරවන ධර්මය සැමදෙනාට ම ගැලපෙන්නක් නො වේ. "පක්සඳාවන්නස්සායං ධම්මෝ නායං ධම්මෝ දූප්පඤ්ඤස්ස" යි වදළේ එහෙයිනි.

එද ද බුදුන් වහන්සේ ගේ ඒ නෛය හීාණික (සසරින් එතර කරවන) ධර්මයට බොහෝ දෙනා විරුද්ධ වූහ. ඒ ධර්මය දේශනය කරන නිසා ඇතමුන් උන්වහන්සේ සැලකුවේ ලෝකපාඑවකු ලෙසට ය. ඒ ධර්මය නිසා උන්වහන්සේට අපිුය කළ තරම මාගන්දිය පිරිවැජියා ගේ කථා පුවෘත්තියෙන් තේරුම් ගත හැකි ය.

එක් අවස්ථාවක දී තථාගතයන් වහන්සේ කුරුරට කම්මාසදම්ම නම් නියම්ගමෙහි භාරද්වාජ නම් බුාහ්මණයකු ගේ ගිනිහල් ගෙයි තණ ඇතිරියක සැතපී සිට ඒ ඇතිරිය එසේ ම තිබෙන්නට හැර වැඩම කළ සේක. එද මාගත්දීය නමැති පිරිවැජියා ද පා ගමනින් ඇවිදිනුයේ හාරද්වාජ ගේ ගිනිහල් ගෙට පැමිණියේ ය. ඔහු තථාගතයන් වහන්සේ සැතපුණු කණ ඇතිරිය දක "හාරද්වාජය! ශුමණයකුට යෝගා වන මේ කණ ඇතිරිය කවරකු උදෙසා පනවන ලද්දේද" යි ඇසීය. පින්වත් මාගන්දියය! ශාකා කුලයෙන් පැවිදි වූ ශාකා පුතු වූ ශුමණ ගෞතමයන් වහන්සේට මෙය පනවන ලද්දේය යයි හාරද්වාජ කීය.

එකල්හි මාගන්දිය "දුද්දිට්ඨං වත හෝ හාරද්වාජ අද්දසාම යෙ මයං තස්ස හොතෝ ගෝතමස්ස භූතහුනෝ සෙයාං අද්දසාම" හාරද්වාජය! මිනිසා ගේ දියුණුව නසන ශුමණ හවත් ගෞතමයා නිදගත් තැන දකීමෙන් අපි නො දකිය යුත්තක් දුටුවෙමු" යි කී ය. කියන ලද පාඨයෙහි භූතහු යන වචනයේ තේරුම 'දියුණුව නැති කරන තැනැත්තාය' යනු යි. ඒ වචනයෙන් බුදුන් වහන්සේට ගර්හා කළේ මිල මුදල් ආදි කාමවස්තූන් රැස්කිරීමට නොව ඒවා අතහැරීමට ඒවාට ආලය නො කිරීමට දහම් දෙසන නිසා ය.

චතුරසංඛා කල්පලක්ෂයක් පෙරුම් පුරා උත්වහත්සේ බුදු වූයේ ලෝකයෙන් වෙත් වී තිවතට පැමිණීමට දහම් දෙසනු සඳහා ය. එබැවිත් උත්වහත්සේ කාමයන්ට කලකිරීමට - කාමයත් හැර දමීමට දහම් දෙසන සේක. ධන සැපයීම් පවුල් දියුණු කිරීම් ආදිය පිණිස දේශනය කරන ධර්මය තණ්හාව දුරු කරන ධර්මයක් නොව තණ්හාව වඩන ධර්මයකි. තිවතට පමුණුවන ධර්මයක් නොව සසර දිගු කරන ධම්යකි. එබැවිත් ඒ ධර්මය බුදුවීමේ පරමාර්ථයට විරුද්ධ ය. එබැවිත් තථාගතයන් වහත්සේ එබඳු ධර්මයක් දේශනය කරන හික්ෂුව ධර්මකථිකයකු වශයෙන් ගණත් තො ගත් සේක.

තව ද පොහොසත්වීමේ මාර්ග - දූ දරුවත් දියුණු කිරීමේ මාර්ග යතාදිය සෙවීම පිණිස චතුරසඩ්ඛා කල්පලක්ෂයක් පෙරුම් පිරුවාය කියත හොත් එය මහ විහිඑවකි. ධන සැපයීම් ආදිය පිළිබඳ නුවණ ලෝකයේ බොහෝ දෙතාට ඇත්තේ ය. ලෝකයාට ඒවා උගැන්වීමට බොහෝ දුක් ගෙත බුදුවත්තට වුවමතාවක් තැත. එසේ ම ලෝකයාට ඒවාට උපදෙස් දීමට බුදුසස්තක් පිහිටවත්තට උවමතාවක් ද තැත. තථාගතයන් වහත්සේ විසිත් මේ බුදුසස්ත පිහිටුවා තිබෙත්තේ ලෝකයාට තිවත් මහ දක්වීමට ය. එබැවිත් මේ ශාසනයෙහි පොහොසත්වීම් ආදියට ම දහම් දෙසන තැතැත්තා සමාජ සංවර්ධකයකු වශයෙත් මිස ධර්මකථිකයකු වශයෙත් ගණත් ගැනීමට සුදුසු තැත.

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පවුල් දියුණුකර ගැනීම ආදිය සඳහා දහම් දෙසන වියතුන් ධම්මකථිකයන් ගේ සංඛාාවට ඇතුළත් කොට නො වදළේ මේ කරුණු නිසා ය. ධන සැපයීම් අාදියට උපදෙස් දක්වන බුද්ධ දේශනා ද නැත්තේ නො වේ. ධන සැපයීම් ආදි වැඩවලට උපදෙස් දීම තථාගතයන් වහන්සේ විසින් කර තිබෙන්නේ අපුධාන වශයෙන් කලාතුරකින් පමණකි. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ඒ ධර්ම දේශනය කිරීම ලියන මහත්මයකු ගේ උදලු ගෑමක් සේ දත යුතු ය.

අවිදාහ තෘෂ්ණාදි ක්ලේශයන්ගෙන් බොර වී ගිය සිත් ඇති පඤ්චකාමය ම ලොව ඇති උසස් දෙය සැටියට සලකාගෙන පඤ්චකාමය නමැති මඩවගුරෙහි එරී ඉන්නා බොහෝ ජනයාට, මාගන්දිය පිරිවැජියාට මෙන් පුකීකාසමුක්පාදදි ගැඹුරු කරුණු පිළිබඳ වූ ද, සංසාරයේ ආදීනවය දක්වන්නා වූ ද, තෘෂ්ණාව දුරු කිරීමේ අනුසස් දක්වන්නා වූ ද, කාමයන්ගෙන් වෙන්වීම උගන්වන්නා වූ ද, ධර්ම දේශනය අපිය ය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ වදළ ධර්මකථික ලක්ෂණයෙහි පිහිටා දහම් දෙසීමක් අද එක්තරා පුශ්නයක් වී තිබේ.

ධර්මදේශකයා තථාගතයන් වහන්සේ වදළ ධර්මකථික ලකුණයෙහි පිහිටා පුතීතාසමුත්පාදදි උසස් ධර්ම දේශනය කරන හොත්, අද ඇතැමෙක් 'ඔය අභිධර්මවලින් අපට වැඩක් නැත' කියා දහම්හල්වලින් ද පිට වී යති. එසේ දහම් දෙසන භික්ෂුවට වර්තමාන ලෝකයේ තැනක් නැත. ඒ භික්ෂුවට අාහාර ටිකවත් නිසිසේ නො ලබා මුළුගැන් වී ඉන්නට සිදු වේ. අද රටේ තත්ත්වයක් ලැබිය හැක්කේ - උසස් ධර්ම කථිකයෙක් ය යන කීර්තිය ලැබිය හැක්කේ - මහජනයාගෙන් ගරු බුහුමත් ලැබිය හැක්කේ දහම් දෙසනවාය කියා එක එක්කෙනා ගේ ගුණ වර්ණනා කරන, ඇතමුන්ට ගර්හා කරන, ධනය සැපයීමේ - ධනය ආරක්ෂා කිරීමේ උපදෙස් දේශනය කරන, අසන්නවුන්ට විනෝදය ඇතිවන දේ එකතු කොට දේශනය කරන දේශකයන්ට ය.

හොඳ බණක් කියා මිනිසුන් පැහැදවිය තො හෙන බැවින් අද බොහෝ ධර්මකථිකයෝ ද ඒ මග ගෙන සිටිකි. එයින් බෞද්ධයෝ ධර්මය තො හදුනන ධර්මරසය තො ලබන පිරිසක් වී සිටිකි. සමාජ සංවර්ධනයට අවශා වූ දුශ්චරිකයන්ගෙන් දුරුවන සැටි හා සුචරික වර්ධනයට හේතුවන බෞද්ධ සිරික්-විරික්, ගති-පැවතුම් පිළිබඳව දේශනා කරන අතර, බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළ ධර්මකථික ලකුණයෙහි පිහිටා පුතීතාසමුත්පාදදි උසස් ධර්ම දේශනා කිරීමෙන් බෞද්ධ ලෝකයාට ධර්ම රසය ලබාදීමට දේශකයන් වහන්සේලා උත්සාහ කෙරෙත්වා! බෞද්ධයෝ ද එබළු ගැඹුරුධර්ම පිුය කරන්නෝ වෙත්වා!

පොහොසක් වන සැටි - පවුල පාලනය කරගන්නා සැටි - පවුල දියුණු කරගන්නා සැටි - දනගැනීමට ම නම් බොහෝ දුර සිට බොහෝ වියදම් දරා බොහෝ වෙහෙසී ධර්මකථිකයකු පමුණුවා ගන්නට වුවමනා නැත. ඒවා ගැන දන්නෝ රටේ බොහෝ ය. බුද්ධාගමෙන් බලාපොරොක්තු විය යුක්තේ සසර දුකින් මිදීමේ කුමයක් සොයා ගැනීම ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ පොහොසක්වන සැටි - පවුල පාලනය කරගන්නා සැටි - උගන්වන අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමට නොව, සසර දුකින් එකරවීමේ මහ පෙන්වන අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමට ය. ඒ බව මතු දක්වෙන ශාස්තෘපයේෂණ සූතුයෙන් දන යුතු ය.

# ශාස්තෘපයෝෂණ සූතුය

ජරාමරණං භික්ඛවේ! අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණෙ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො, ජරාමරණසමුදයං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණ සමුදයෙ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො. ජරාමරණ නිරෝධං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණනිරෝධ යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරියෙසිතබ්බො. ජරාමරණනිරෝධ ගාමිතිං පටිපදං අජානතා අපස්සතා යථාභුතං ජරාමරණ නිරෝධගාමිනියා පටිපදය යථාභුතං ඤාණාය සත්ථා පරිසේතබ්බො.

තේරුම :-

"මහණෙනි! ජරාමරණය නො දන්නා-නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණය හරියට දන ගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණයේ හේතුව නො දන්නා - නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණයේ හේතුව හරියට දනගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණ නිරෝධය නො දන්නා - නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණ නිරෝධය හරියට දන ගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. ජරාමරණ නිරෝධයට යන පුකිපදව නො දන්නා - නො දක්නා තැනැත්තා විසින් ජරාමරණ නිරෝධයට යන පුකිපදව හරියට දනගැනීම පිණිස අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය. අනුශාසකයෙක් සෙවිය යුතු ය.

මේ සූතුයෙහි දක්වා ඇත්තේ පටිච්චසමුප්පාදයේ අවසානාංගය ය. ජාති හව උපාදතාදි පටිච්චසමුප්පාදංගයන් පිළිබඳව ද කියන ලද නයින් සලකා ගත යුතු ය. මෙය පුතීතාසමුත්පාදයත් චතුරායෳීසතායත් එක් කොට දේශිත සූතුයකි. මේ සූතුයෙන් උගන්වන්නේ නිවන්මග සෙවීම සඳහා බුදුකෙනකුම සොයා ගැනීම නොව, මාර්ගඵල ලැබිය හැකිවන පරිදි අනුශාසනා කිරීමට දත් බුදු වූ හෝ බුද්ධශාවක වූ හෝ අනුශාසකයකු සොයා ගැනීමය. සොයා ගන්නා අනුශාසකයා ගිහියකු වුව ද වරදක් නැත.

ධනය සපයන සැටි, පරෙස්සම් කරන සැටි, පවුල් දියුණු කරන සැටි, ගමරට දියුණු කරන සැටි කියා දෙන අනුශාසකයන්ගෙන් නම් සංසාර දුඃඛයෙන් මිදීමට ලැබිය හැකි පුයෝජනයක් නැත. සංසාර දුඃඛයෙන් මිදීමට උපකාර ලැබිය හැක්කේ ඉහත දක් වූ Non-commercial distribution ධර්ම කථික සූතුයෙහි වදරා ඇති ධර්මකථික ලකුෂණයෙහි පිහිටා දහම් දෙසන අනුශාසකයකුගෙන් පමණෙකි. එබැවින් දුකින් මිදෙනු කැමති පින්වතුන් විසින් එබදු අනුශාසකයන් සොයා ඔවුන් හජනය කළ යුතු ය.

ධනය සැපයීම, පවුල් පෝෂණය කිරීම, ගෙවල් තැනීම, දූ දරුවන් හදවඩා ගැනීම යනාදිය ලෝකයෙහි බුදුසස්න ඇති තැති සැම කාලයේ ම කළ හැකි ය. අති දීර්ඝ වූ අතීත සංසාරයෙහි එක් එක් අයකු විසින් සපයා ඇති ධනය මෙතෙකැ යි කියා කවර ආකාරයකින්වත් පුමාණ නො කළ හැකි ය. සාදන ලද ගෙවල්, පෝෂණය කළ පවුල්, ඇතිදඩි කළ දූ දරුවන් මෙතෙකැ යි කියා කවර ආකාරයකින්වත් පුමාණ නො කළ හැකි ය. ඒ අයට අද ඒ ධනයෙන් ඉතිරීව ඇති දෙයක් තැත. අතාගතයෙහි සපයන ධනයට වන්නේත් සාදන ගෙවල්වලට - ඇති දඩිකරන දූ දරුවන්ට වන්නේත් ඒ ටිකම ය.

සැපය යි සලකා කොතෙක් කල් කළත් ඉවරයක් නැති ඉතිරියක් නැති ධන සැපයීම් ආදි වැඩ පිළිවෙළෙහි කිසිම හරයක් නැත. එබැවින් ඒවා නුවණැතියන් විසින් උසස් කොට නො සලකනු ලැබේ. සසර දුකින් මිදී නිවනට පැමිණීමට දතමනා ධර්මය දන ගැනීමට ඉඩ ඇත්තේ බුද්ධෝත්පාද කාලයේ පමණෙකි. එබැවින් මේ බුද්ධෝත්පාද කාලයේ දී පුතීතාසමුත්පාදදි ධර්මයත් දන උගෙන, නො නැසෙන සැපය වූ නිවන් සුවය ලබා ගැනීමට උත්සාහ කෙරෙත්වා!!

# මහාචායෘ රේරුකානේ චන්දව්මල මහානායක ස්ථව්රපාදයන් වහන්සේ

විසින් සම්පාදිත

පට්ච්චසමූප්පාද විවරණය

නිමි.

විරං තිට්ඨතු සද්ධම්මෝ.

#### **පටිච්චසමූප්පාදය**

හා

### අන්තරා භවය

සංසාරයෙහි සත්ත්වයත් නැවත නැවත මැරෙමින් උපදිමින් ගමන් කරන්නා වූ කුමය දක්වන බුද්ධ දේශනාව පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. එය බුදු දහමෙහි ඉතා උසස් තැනක් ගන්නා වූ ධර්මයකි. තථාගතයන් වහන්සේ ලොවුතුරා බුදුබව ලැබූ දින රාතියේ පශ්චීම යාමයෙහි මේ පටිච්චසමුප්පාද ධර්මය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් මෙනෙහි කළ බවත්, පසුදින රාතියේ තුන්යාමයේදී ම එය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් මෙනෙහි කර උදත් ඇනු බවත් දහම් පොත්වල දක්වා ඇත්තේ ය. බුදුවීමෙන් පසුත් එය අනේකාකාරයෙන් දේශිත සූතු බොහෝ ගණනක් සංයුත්ත නිකායේ නිදනවශ්ගයෙහි එන්නේ ය. දීඝ නිකාය මජ්ඣිම නිකාය දෙක්හි ද, විනය පිටකයේ මහාවශ්ගපාලියෙහි ද, අභිධර්ම පිටකයේ විභංග පුකරණයේ ද අනේකාකාරයෙන් දේශිත බොහෝ පටිච්චසමුප්පාද ඇත්තේ ය. පටිච්චසමුප්පාදය බුදු දහමෙහි උසස් තැනක් ගත්තා ධර්මයකැ යි කියන ලදුයේ එහෙයිනි.

ඒ පටිච්චසමුප්පාද දේශනයන්හි සඩිබාරපච්චයා විකද්කදාණං ය යි ද භවපච්චයා ජාති ය යි ද දෙනැනක සත්ත්වයා ගේ පුතිසන්ධිය හෙවත් නැවත හවයෙහි උත්පත්තිය දක්වා ඇත්තේ ය. ඒ කිසිම පටිච්චසමුප්පාද දේශනයක අන්තරා හවයක් සදහන් නො වේ. ඒ දේශනයන්හි දක්වෙන්නේ මළහු ගේ සිරුර තුළින් යම්කිසිවක් ගොස් අත් තැනක පිළිසිද ගන්නා බවක් නොව, අකීත හවයේ කළ කර්මය හේතුකොට පසු හවයේ පුතිසන්ධි විඤ්ඤාණය ඇතිවන බව ය. මරණින් පසු මළහු ගේ ශරීරයෙන් අමුතු ශරීරයක් පිටවී එය අහසේ පාවෙමින් කිබී යම්කිසි දිනක මවුකුසයට පිව්සීමෙන් උත්පත්තිය සිදුවන බවක් කීම තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පටිච්චසමුප්පාද ධර්මය අවුල් කිරීමකි. අවලංගු කිරීමකි.

අහසේ පාවෙනවාය කියන ඒ ශරීරය අපේ ඇස්වලින් දකිය තොහෙන, අත් පා ඇති සියලු ඉන්දියයන් ඇති සියුම් මනෝමය Non-commercial distribution කයකැ යි කියති. එයට අන්තරාභවය ය යි කියති. මැරෙන්නහු ගේ ශරීරයේ තිබී ඉන් බැහැරව කලක් අහසේ පාවී මවු ගැබකට පිවිසෙනවාය කියන ඒ මනෝමය කයට අන්තරාභවය ය යි කීම සුදුසු නැත. එබඳු භවයක් ඇති නම් එයට කිය යුත්තේ සදකාලික භවය කියා ය. මළ අයගේ ශරීරයෙන් බැහැර වූ අහසේ පාවෙන මනෝමය කයක් ඇති නම් දෙව්ලොව බොහෝ දුර බැවින් එහි යාමට දිගු කලක් ගතවිය හැකි ය. සමහර විට මංමුළා වුවහොත් එහි යා නොහැකි වී අතරමං විය හැකි ය. පාවී යාමට අහස්මගක් නැති බැවින් පවී කළ සත්ත්වයන් අපායට ගෙන යාමට කර්මයට බැරිවිය හැකි ය. අපායට පාවන්නේ පා කරවා ගෙන හෝ යන්නේ කෙසේ දයි සිතා බැලිය යුතු ය.

රූපාරුප ධර්මයන්ගේ තතු හරීයට තේරුම් ගැනීමට අසමත් වූ බොහෝ ශාස්තෘවරයෝ සත්ත්වයන් තුළ ජාතියෙන් ජාතියට යන ස්ථීර වූ යම්කිසිවක් ඇත ය යි සිතුහ. ඔවුහු එයට අාත්ම යන නම වාාවහාර කළහ. නොයෙක් ආගම්වල උගත්වන්නේ ඒ ආත්මය මරණින් පසු අන් සිරුරකට පැමිණෙය කියා ය. එය එක්තරා මිථාා දෘෂ්ටියකි. හවයෙන් හවයට යන අත්තරා හවයක් ඇත ය යි පිළිගත්තවුන්ට ඇත්තේ ද ඒ දෘෂ්ටියම ය. බුද්ධධර්මය අනාත්ම වාදයක් බැවින් බුදුසසුනෙහි පැවිදි වී සිටගෙන ආත්මයක් ඇත යයි කීමට ඇති බිය නිසා හවයෙන් හවයට යන්නේ ය යි සලකන දෙයට අත්තරාහවය කියා හෝ විඤ්ඤාණ කයය කියා හෝ කියති.

අන්තරාභවයක්, භවයෙන් භවයට යන මතෝමය කයක් ඇත ය යි කියන පින්වතුන්ට එය ඔප්පු කිරීම සදහා ඉදිරිපත් කිරීමට ඒ කාරණය පැහැදිලි ලෙස දක්වා ඇති බුඩ දේශිත සූතුයක් නැත. ඒ පින්වතුන් ඒ කාරණය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පිළිගන්නා ලද්දක් බව ඔප්පු කරන්නට තැත් කරන්නේ සූතුවල දක්වෙන ඇතැම් වචන හා ඇතැම් සුඑ කොටස් ඉදිරිපත් කර ඒවා තමන්ගේ අදහසේ හැටියට තමන්ගේ වාසියේ හැටියට තේරුම් කරමිනි.

ලෝකයෙහි දුකින් පෙළෙන අසරණ සත්ත්වයන් කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තා වූ වීයෳීවත් වූ උත්තම පුරුෂයන් කල්ප ගණන් Non-commercial distribution බොහෝ දුක් විද ලොවුතුරා බුදුබව ලබා ගන්නේ මුළා වී සිටින සත්ත්වයනට දහම් දෙසීම පිණිස ය. තමන් වහන්සේලා ගේ ධර්මය අනෳයන්ට පහසුවෙන් තේරුම් නො ගත හැකිවන පරිදි ගැටඑ තබා උන්වහන්සේලා දහම් නො දෙසන සේක. ඇතැම් සාස්තෘ-වරයන් ඇතැම් ආචායෳීවරයන් මෙන් තමාගේ ධර්මය, ශාස්තුය සම්පූර්ණයෙන් අනෳයන්ට පුකාශ කළහොත් තමන්ගේ තත්ත්වය පහත් වේය යන බියෙන් ගුරුමුෂ්ටිය වශයෙන් යමක් ඉතිරි කර ගෙන දහම් දෙසීමක් බුදුවරයන්ගේ නැත. ඒ බව,

### "දෙසිතො ආනන්ද මයා ධම්මො අනන්තරං අබාහිරං කත්වා. නත්ථානන්ද තථාගතස්ස ධම්මේසු ආචරියමුට්ඨී"

යනුවෙන් මහාපරිනිර්වාණ සුතුයෙහි වදුරා ඇත්තේ ය. මහජනයා විසින් අවශායෙන් දතයුතු එකම කරුණ වුව ද තථාගතයත් වහත්සේ විසින් නොයෙක් සූතුවල නොයෙක් අාකාරයෙන් පැහැදිලි කර දේශනය කර ඇත්තේ ය. සමහර කරුණු සිය ගණන් සූතුවල දේශනය කර ඇත්තේ ය. මැරෙන සත්ත්වයන් කොහි හෝ නැවත උපදිනවා ද? නැත ද? උපදිතහොත් එය සිදු වන්නේ කෙසේ ද? යන මේ කරුණ සැම දෙනාම දනගැනීමට කැමති කරුණකි. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ අන් නොයෙක් කරුණු නොයෙක් සූතුවල නැවත නැවත දේශනය කර ඇතිවාක් මෙන් මැරෙන්නහු ගේ ශරීරයේ පැවැකි විඤ්ඤාණය ඉන් පිට වී ගොස් අන් තැනක උපත ලබනවාය කියා හෝ සියුම් ශරීරයක් (උපාදන ස්කන්ධයක්) පිටවී ගොස් කලක් අහසේ තිබී ගැබකට පිවිසෙනවාය කියා හෝ <mark>දෙව්ල</mark>ොවට අපායට යනවාය කියා හෝ කාහටත් තේරුම් ගතහැකි පරිදි වාද විවාද ඇති නො වන පරිදි දේශනය කරනවා ඇත. එබඳු දේශනයක් පිටකතුයෙහි කොතැනකවත් සදහන් වී නැත. ඒ කාරණයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ගන්ධබ්බයාය, අන්තරාහවිකයාය කියා කිසිවක් මැරෙනවූත් ගේ ශරීරවලින් පිටවී භවාත්තරයට යන බව නො පිළිගත්තා බව, දේශතා තො කරන බව දත යුතු ය.

මේ මිනිස් සිරුර තුළ භවයෙන් භවයට යන මනෝමය ආත්මභාවයක් ඇති බව **පොට්ඨපාද** සුතුයේ වදරා ඇති බවක්  $Non-commercial\ distribution$  අන්තරාහව වාදීහු කියති. මනෝමය ආක්මහාවයක් ගැන පොට්ඨපාද සූතුයේ වදරා ඇති බව නම් සකායෙකි. එහි ආක්මහාව තුනක් වදරා ඇත්තේ ය. එහි එය දක්වා ඇත්තේ බුද්ධමතය දක්වීමක් වශයෙන් නොව ලෝකයේ ඇති වාවහාර දක්වීමට ය. ඒ බව ඒ සූතුයේ අග කොටසෙහි "ඉමා බො චිත්ත ලොකසමඤ්ඤා ලොකනිරුත්තියො ලොක වොහාරා ලොකපඤ්ඤත්තියො යාහි තථාගතො වොහරති අපරාමසන්ති" යයි දක්වා ඇත්තේ ය. කරන ලද පින් පව් අනුව මැරී සුගති දුර්ගතිවල උපන් අය පිළිබඳ බොහෝ කථා බෞද්ධ පොත්වල ඇත්තේ ය. ඒ එකම කථාවකවත් කලක් අන්තරා හවයේ රැදී සිට කල් පසුවී යම්කිසි තැනක උපන් බව කියන කථාවක් ද නැත්තේ ය.

මැරෙන්නවුන් ගේ ශරීරවලින් ඒවායේ ඇති සියුම් ශරීරයක් හෝ විඤ්ඤාණය හෝ පිටවී භවාත්තරයට යත්තේය යන මේ කරුණ, නවීන පඩිවරයන් විසින් අලුතින් සොයා ගන්නා ලද්දක් නොව, පුනරුත්පත්තිය පළිගන්නා අය විසින් බුදුරදුන් ලෝ පහළ වන්නටත් පෙර සිට පටන් ම පිළිගෙන තිබූ කරුණකි. බුද්ධ කාලයේ විසූ **සාති** නම් භික්ෂුවක් ද ඒ ලබ්ධිය ඇති කර ගෙන විසූ බව **මහාතුණ්හක්ඛය** සූතුයෙහි සඳහන් වී ඇත්තේ ය. සාති හික්ෂුව ගැඹුරු ධර්ම නො දත් අල්පශුැත ජාතක– භාණකයෙකි. බුදුරජාණත්වහන්සේ ජාතක දේශතා අවසානයන්හි එද වෙස්සත්තර රජු නම් මමය, මහෞෂධ පණ්ඩිතයෝ නම් මමය, විධුර පණ්ඩිකයෝ නම් මමය යනාදීන් වදරනු අසා ඒ අය බුදුන් වන්නට නම් ඔවුන් තුළ පැවකි විඤ්ඤාණය බුද්ධ ශරීරයට පැමිණ තිබිය යුතුය යන මතය ඇති කර ගත්තේ ය. රූප, වේදනා සඤ්ඤා, සංඛාර යන ස්කන්ධයෝ ඒ ඒ තැනම නිරුද්ධ වන්නාහ. විඤ්ඤාණස්කන්ධය නො නැසී ජාතියෙන් ජාතියට යන්නේය යි තථාගතයත් වහන්සේ විසින් ධර්ම දේශනා කර ඇත්තේය යි කියන්නට විය. භික්ෂූන් වහන්සේලා ඒ කරුණ කථාගකයන් වහන්සේට සැලකළ කල්හි උන්වහන්සේ සාති භික්ෂුව කමන් වහන්සේ ඉදිරියට ගෙන්වා කරුණු විමසා ''ත්වං මොඝ පුරිස අත්තනා දුග්ගහිතෙන අම්හේ ච අබ්භාචික්ඛයි. අත්තානං ච ඛණයි. බහුං ව අපුඤ්ඤං පසවසි. තං හි තෙ මොඝ පුරිස හවිස්සකි දීසරත්තං අභිතාය දුක්ඛාය" Non-commercial distribution

යනුවෙන් සාති භික්ෂුවට නිගුහ කොට මහාකණ්හක්ඛය සුතුය දේශනා කළ සේක.

### අන්තරා භව වාදය

තථාගත පරිතිර්වාණයෙන් පසු පුබ්බසේලිය, සම්මිතිය යන තිකායවල හික්ෂූහු "අත්තරාපරිතිබ්බායි" යන සූතු පදය වරදවා තේරුම් ගෙන අන්තරා හවයක් ඇති බව පැවසූහ. මැරෙන සත්ත්වයෝ ඉපදීමට තැනක් බලාපොරොත්තුවෙන් සතියක් හෝ එයට අධික කාලයක් හෝ අන්තරාහවයෙහි සිටිතිය යනු ඔවුන් ගේ පිළිගැනීම ය. මළවුන් උදෙසා සත් වන දිනයේ දන්දීම පුරුදු වී ඇත්තේ ඒ වාදය නිසා ය යි සිතිය හැකි ය. තුන්වන ධර්මසංගායනාවේ දී මොග්ගලී පුක්තතිස්ස මහරහතන් වහන්සේ විසින් කථාවස්තුපුකරණය දේශනය කිරීමේ දී ඒ වාදය නිරාකරණය කරනු පිණිස අන්තරාහව කථාවක් දේශනය කර ඇත්තේ ය. ඇතැම් වර්තමාන පඩිවරුන් අන්තරා හවයක් ඇති බව කියතත් "අන්තරාහව" යන වචනයවත් සඳහන් වන සූතුයක් සූතුපිටකයෙහි දක්නට නැත.

සව්චං සත්තෝ පටිසන්ධි පව්චයාකාරමෙව ච දුද්දසා චතුරො ධම්මා දෙසෙතුං ච සුදුක්කරා.

මේ බුදුගොස් හිමියන් අටුවා ලිවීමට ද පෙර ලෝකයෙහි විසූ මහා ධර්මධරයන් වහන්සේලා ගේ පුකාශනයෙකි. එහි තේරුම මෙසේ ය. "චතුස්සතාය, සත්ත්වයා ගේ තත්ත්වය, සත්ත්වයන් ගේ පුතිසත්ධිය, පටිච්චසමුප්පාදය යන කරුණු සතර ගැඹුරු ය. තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර ය. තේරුම් ගෙන ඇතියකුට වුව ද අනායත්ට අවබෝධ වන පරිදි කියාදීමට දුෂ්කරය" යනුයි.

## සූතුපිටකය හා අභිධර්ම පිටකය

මේ ගැඹුරු කරුණු සූතුවල විස්තර කර නැත. මේවා තේරුම් කර දිය හැක්කේ ද තේරුම් ගත හැක්කේ ද අභිධර්මය අනුව ය. බුදුත්වහන්සේ ගේ උසස් ධර්මය, නියම ධර්මය අභිධර්මය ය. ස්කන්ධ පඤ්චකය, ආයතන දෙළස, ධාතු අටළොස, චතුරාය්‍රී Non-commercial distribution සතාය, පටිච්චසමුප්පාදය, බෝධාංග සත, මාර්ගාංග අට, ආහාර සතර, කර්මය හා කර්මඵලය යනාදි ධර්ම පිළිබඳ විස්තර ඇත්තේ අභිධර්ම පිටකයෙහි ය. ඒ ධර්ම සුතුවල දක්වෙන්නේ නාම මාතුයෙනි. බොහෝ ධර්ම අභිධර්ම පිටකයෙහි සුනු කුමය අභිධර්ම කුමය පුශ්නෝත්තර කුමය යන කුම තුනෙන් විස්තර කර ඇත්තේ ය. සත්ත්වයන් ගේ නැවත නැවත ඉපදීමේ කුම විස්තර වන්නේ ද අභිධර්ම ගුන්ථවල ය. මළ කෙනකු ගේ ශරීරයෙන් කිසිවක් නො ගොස් අන් භවයක පුකිසන්ධිය ඇකිවීම, එසේ පිළිසිඳ ගත් තැනැත්තා මළ තැනැත්තාත් නො වන බව අනිකකු ද නො වන බව යතාදි පුතිසත්ධිය පිළිබඳ කරුණු ඉතා ගැඹුරු ය. ඒවා තේරුම් ගත හැක්කේ අභිධර්මය අනුව ය. අභිධර්මය තො දතුවන්ට කවර ආකාරයකින්වත් ඒවා තේරුම් ගත නො හැකිය. තිවැරදි ලෙස දහම් දෙසිය හැක්කේ ද අභිධර්මය දක් අයට පමණකි. අභිධර්මය නොදන සුතුවලින් පමණක් දහම් දෙසන පුසිද්ධ මහා ධර්මකථිකයන් නැත්තේ නොවේ. ඔවුනට ගැඹුරු ධර්ම පිරිසිදු ලෙස නිවැරදි ලෙස නො දෙසිය හැකි ය. ඒවායේ වැරදි ඒ කථිකයන්ට හා අසන්නන්ට නො දනේ. දනෙන්නේ අසාගෙන සිටින ආභිධම්මිකයන්ට පමණකි. නියම ධර්ම කථිකයකු වීමට නම් අභිධර්මය උගත යුතුමය.

#### "ආභිධම්මික භික්බූයෙව කි්ර ධම්මකථිකා නාම අවසේසා ධම්මකථං කථෙන්තාපි න ධම්මකථිකා."

යනුවෙන් දම්සභුණු අටුවාවෙහි "ආහිධර්මික හික්ෂූහු ම ධර්මකථිකයෝය, සෙස්සෝ බණ කියන්නාහු ද ධර්මකථිකයෝ නො වෙකි"යි කියා ඇත්තේ ය. අහිධර්මය නො දන්නවුන් ධර්මකථිකයන් නො වන්නේ ඔවුහු ධර්මය නො වරදවා කීමට අසමත් බැවිනි. ආහිධර්මිකයා බණ නො කියුවත් ධර්මකථිකයකු වන්නේ, යම්කිසි කරුණක් විචාළ විටෙක දී එය නො වරදවා නිරවුල් කොට කියන බැවිනි. 'හවයෙන් හවයට යන ආත්මයක් ඇත, විඤ්ඤාණයක් ඇත, සියුම් කයක් ඇත, අන්තරාහවයක් ඇත' යන විපරීත අදහස් පහළ වන්නේ ද අභිධර්මය නො දන සත්ත්වයා කෙළවර වන්නේය යන උච්ඡේද දෘෂ්ටිය ඇති වන්නේ ද ඒ තිසා ය. අභිධර්මය තො දන සූතු ටිකක් හා වෙනත් දේවල් පමණක් දන එයින් මත්වී සිටින ඇතැම්හු තමන්ගේ තත්ත්වය රැක ගැනීම සඳහා අභිධර්මය බුද්ධ දේශතාවක් තො වේය කියා එය අවලංගු කරන්නට තැත් කරති. එය බරපතල පාපයකි.

ධර්මය අවලංගු කිරීමේ පාපය

ධර්මය අවලංගු කිරීම බලවත් පාපයකි. එහි බරපතල බව බුදුන්වහන්සේ විසින් දේශනය කර ඇත්තේ මෙසේ ය.

"යෙ තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛු භාසිතං ලපිතං තථාගතෙන අාභාසිතං අලපිතං තථාගතෙනාති දීපෙන්ති. තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛු බහුජනභිතාය පටිපන්නා බහුජනසුඛාය. බහුනො ජනස්ස අනත්ථාය අභිතාය දුක්ඛාය දේවමනුස්සානං. බහුඤ්ව තෙ භික්ඛවෙ භික්ඛූ අපුඤ්ඤං පසවන්ති. තෙපිමං ධම්මං අන්තරධාපෙන්ති."

"මහණෙනි, යම් ඒ හික්ෂූනු කථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශනය කළ ධර්මයක් කථාගතයන් වහන්සේ විසින් නො දෙසන ලද්දේ ය යි කියත් ද, ඒ භික්ෂූනු බොහෝ ජනයාට අහිත පිණිස පිළිපන්නෝ ය. බොහෝ ජනයාට දුක පිණිස බොහෝ ජනයාට අනර්ථය පිණිස පිළිපන්නෝ ය. දෙවි මිනිසුන්ට අහිත පිණිස දුක් පිණිස පිළිපන්නෝය. මහණෙනි, ඒ භික්ෂූනු බොහෝ අකුසල් රැස් කර ගන්නාහ. ඔවුනු මේ සද්ධර්මය (ශාසනය) නසන්නෝ ය." යනු එහි තේරුම ය.

අභිධර්මය අවලංගු කිරීමේ බරපතල බව දම්සභුණු අටුවාවෙහි දක්වෙන්නේ මෙසේය:

"අභිධම්මං පටිබාහෙන්තො ඉමස්මිං ජිනචක්කෙ පහාරං දෙකි, සබ්බඤ්ඤුකඤාණං පටිබාහකි, සක්ථු වේසාරජ්ජඤාණං පටිනිවත්තේකි, සොතුකාමං පරිසං විසංවාදෙකි. අරියමග්ගෙ ආවරණං බන්ධති, අට්ඨාරසසු භේදකරවත්ථූසු එකස්මිං සන්දිස්සකි, උක්ඛෙපනිය කම්ම නියස්සකම්ම තජ්ජනියකම්මාරහො Non-commercial distribution හොති. තං තං කම්මං කත්වා උයාොජෙනබ්බො. ගව්ඡ විඝාසාදො හුත්වා ජීවිස්සති"

"අභිධර්මය අවලංගු කරන තැනැත්තේ බුද්ධ ධර්මයට පහර දෙන්නේය, සර්වඥතාඥනය අවලංගු කරන්නේය, ශාස්තෲන් වහන්සේ ගේ වෛශාරදා ඥනය නවත්වන්නේය, දහම් අසනු කැමති ජනයා රවටන්නේය, ආය්‍යම්මාර්ගය හරහා වැටක් බඳින්නේය, අටළොස් හේදකර වස්තූන්ගෙන් එකක පෙනී සිටින්නේය. භික්ෂූන්ට දඩුවම් කරන උක්ෂේපනීයකර්ම නියස්සකර්ම තර්ජනීයකර්ම යන විනයකර්මයන්ට සුදුස්සෙක් වන්නේ ය. දඩුවම් පිණිස ඒ විනය කර්මයක් කොට විඝාසාදයෙක් (හිහන්නෙක්) වී ජීවත් වෙවයි සසුනෙන් නෙරපිය යුත්තෙක් වන්නේය" යනු එහි තේරුම ය.

බුද්ධධර්මයේ සාරවත් කොටස පුධාන කොටස අභිධර්ම පිටකය ය. උපමාවකින් කියතහොත් එය වෛදා ශාස්තුය වැනිය යි කිය යුතු ය. සූතු ධර්ම වනාහි වෛදාශාස්තු උගත් වෛදායකු විසින් රෝගීන් පරීක්ෂාකර ඒ ඒ රෝගියාට සුදුසු පරිදි ලියන ලද බෙහෙත් වට්ටෝරු සමූහයක් වැනිය. එසේ ලියන ලද බෙහෙත් වට්ටෝරු බලා නියම වෛදායකු නො විය හැකි ය. එසේ ම සූතු දේශනා පමණක් දත් කෙනකුට ගැඹුරු ධර්මයන් නිවැරදි ලෙස දේශනය කළහැකි ධර්මධරයකු ධර්මකථිකයකු නො විය හැකි ය.

බුදුරදුන් ජීවමාන කාලයේ භික්ෂූන් අතර පැතිර තුබූ ධර්මය අභිධර්ම පිටකය විය යුතු ය. එය දේශනය කරන ලද්දේ බුදුවීමෙන් සත්වන වසරෙහි ය. එය ඒ වස්කාලයේදී ම සැරියුත් මහතෙරුන් වහත්සේ භික්ෂූන් පන්සියයකට උගැන්වූහ. එයින් භික්ෂූන් අතර අභිධර්මය පැතිර තිබෙන්නට ඇත. ඒ කාලයේ තිබෙන්නට ඇත්තේ සූතුවලින් ස්වල්පයක් විය යුතු ය. සූතුවලින් වැඩි ගණනක් අභිධර්මය දේශනය කිරීමෙන් පසු දේශනය කළ ඒවාය. ඒවා නිකාය වශයෙන් වර්ග වශයෙන් පිළියෙළ වන්නට ඇත්තේ පුථම ධර්මසංගායතාවේදී ය. විනය පිටකය ඇතිවූයේ බුදුවී වසර විස්සකින් පසුව ය. දඹදිව නොයෙක් ශාස්තෘවරයන් විසින් නානාපුකාර ධර්ම පතුරුවා තුබූ ඒ කාලයේ බෞද්ධ භික්ෂූන්ට උසස් තත්ත්වයක් තිබෙන්නට ඇත්තේ ද අභිධර්මය නිසා

විය යුතු ය. තීර්ථකයන් මථනය කිරීම සදහා යමා මහ පෙළහර පැම, තුන් පියවරකින් දෙව්ලොව වැඩම කිරීම, එහි අභිධර්මය දේශනා කිරීම, සංකස්ස නගරද්වාරයට දෙව්ලොවින් බැසීම යන මේ කරුණු බුද්ධශාසනයේ අතිපුසිද්ධය. එබැවින් අභිධර්මය බුද්ධ දේශනයක් නො වේය කියා සැක නො කළ හැකි ය.

### සූවාසූ දහසක් ධර්මස්කන්ධය

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දේශිත ධර්මස්කන්ධය සුවාසූ දහසක් ඇතය යනු ද බුදුසසුනේ පුසිද්ධ කරුණකි.

ද්වාසීති බුද්ධතො ගණ්හි - ද්වේසහස්සානි භික්බුතො, චතුරාසීති සහස්සානි - යේ මේ ධම්මා පවත්තිතෝ.

මෙය සූතුපිටකයේ බුද්දක නිකායට අයක් ථෙරගාථා පාලියේ එත ආනත්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ ගේ පුකාශනයකි. ඒ ගාථාවෙන් දක්වෙන්නේ ආනත්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ ධම්ස්කන්ධ සුවාසූ දහසක් දන සිටින බව ය, දරාගෙන සිටින බව ය.

අභිධර්ම පිටකය බුද්ධ ධර්මයට ඇතුළත් තො වේ නම් ධර්මස්කන්ධ සුවාසූ දහසක් නැත්තේ ය. අභිධම් පිටකය සූතු විනය දෙපිටකය තරම් විශාල ය. ලිඛිත මුදින පොත්වලින් එය කුඩා පිටකයක් සේ පෙනෙන්නේ පේයාල කුමයෙන් කෙටිකොට ලියා ඇති බැවිනි. සූතු පිටකයට හා විනය පිටකයට ධර්මස්කන්ධ විසි එක් දහස බැගින් ය යි ද අභිධර්ම පිටකයට ධර්මස්කන්ධ දෙසාළිස් දහසකැයි ද කියා ඇත්තේ ය.

#### ධර්ම සංගායතා.

අභිධර්ම පිටකයක් පළමුවන දෙවන සංගායතා වලදී සංගායතා කර තැත ය යි ද එය තුත්වන සංගායතාවේදී බුද්ධ ධර්මයට එකතු කරන ලද්දකැයි ද ඇතැම් අභිධර්ම ව්රෝධීහු පවසකි. එහෙත් ඒ බව ඔප්පු කිරීමට සැහෙත කිසිම සාක්ෂියක් තැත. පළමු වන දෙවන සංගායතාවලදී දෙපිටකයක් තොව තිුපිටකය ම සංගායතා කළ බව විතය අටුවාව, දීඝ තිකාය අටුවාව, දම්සභුණු අටුවාව යන පොත්වල පැහැදිලි ලෙස ම දක්වා ඇත්තේ ය. විතය පිටකයට අයත් චුල්ලවග්ග පාලියේ අගට ද ඒ සංගායනා දෙක ගැන විස්තරයක් එකතු කොට ඇත්තේ ය. එහි කියා ඇත්තේ ද නිපිටකය ම සංගායනා කළ බව ය. එහි එය දක්වා ඇත්තේ සැමට ම පහසුවෙන් තේරුම් ගැනීම අපහසු ලෙස ය. පළමුවන දෙවන සංගායනා වලදී අභිධර්ම පිටකය නොතිබුණේ ය යි කියන්නේ ඒ සංගායනා විස්තර වරදවා තේරුම් ගැනීම නිසා විය හැකි ය.

එය තේරුම් ගතහැකි වීමට බුද්ධ දේශනය කොටස්වලට බෙද ඇති සැටි තේරුම් ගත යුතු ය. බුද්ධදේශනාව ධර්මය - විනයය කියා කොටස් දෙකකට බෙදනු ලැබේ. එයින් විනය යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ විනය පිටකයට අයත් පාරාජිකාපාලි, පාචිත්තියපාලි, මහාවග්ගපාලි, චුල්ලවග්ගපාලි, පරිවාරපාලි යන පුකරණ පසය. ධර්ම යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ ඉතිරි බුද්ධ දේශතා සියල්ල ය. එනම් සූතුපිටකය අභිධර්මපිටකය යන දේශතා දෙකොටස ය. ධර්මය යන වචනයෙන් සූනු අභිධර්ම යන දෙකොටස ම කියවේ. ධම්මසංගණී ආදි පුකරණ සතට විශිෂ්ඨ ධර්මය වන බැවින් අභිධර්ම යන නාමය දී කිබේ. බුද්ධදේශනය තුනට බෙදීමේ දී විනය පිටකය සූතු පිටකය අභිධර්ම පිටකය යි පිටක තාමයෙන් තුන් කොටසකට බෙදු තිබේ. තිකාය වශයෙන් ධර්මය දීඝ නිකාය මජ්ඣිම නිකාය සංයුත්ත තිකාය අංගුත්තර තිකාය බුද්දක තිකායය යි කොටස් පහකට බෙදනු ලැබේ. එයින් බුද්දක නිකායය යි කියනුයේ දීඝ මජ්ඣිම සංයුත්ත අංගුත්තර තිකාය සතර හැර ඉතිරි ධර්ම සියල්ලට ය. එයට කුඩාමහත් ගුත්ථ රාශියක් ඇතුළත්ය. අභිධර්ම පිටකයට අයත් පුකරණ සත ද බුද්දක නිකායට ම අයත් ය.

ඨපෙත්වා චතුරොපෙතෙ - නිකායෙ දීඝ ආදිකෙ තදඤ්ඤං බුද්ධවචනං - නිකායෝ බුද්දකො මතො.

(විනයට්ඨකථා)

වූලවග්ග පාලියේ සංගායනා කථාවේ "හන්ද මයං ආවුසො ධම්මංච විනයංච සංගායාම, පුරෙ අධම්මො දිප්පති" යනුවෙන් මහා කාශාප ස්ථවිරයත් වහත්සේ සංගායතා කිරීමට යෝජතා කළ පාඨයේ ධම්මඤ්ච විතයංච යනුවෙත් දක්වෙත්තේ දෙපිටකයක් තොව තුත් පිටකයමය. ඒ සංගායතා විස්තරයේ බුහ්මජාල සූනුය සංගායතා කළසැටි දක්වා "ඒතෙතෙව උපායෙන පඤ්චපි තිකායෙ පුච්ජි, පුට්ඨො පුට්ඨො ආයස්මා ආනත්දෝ විස්සජ්ජෙසි" යනුවෙත් තිකාය පසම සංගායතා කළ බව දක්වා තිබේ.

එයින් දක්වෙන්නේ අභිධර්ම පිටකයන් සංගායනා කළ බව ය. සංගායනා විස්තරය අවසානයේ සංගායනාව කළ සැටි කෙටියෙන් දක්වෙන ගාථා පෙළක් එහි ඇත්තේ ය. එයින් එක් ගාථාවක් මෙසේ ය.

"උපාලිං විනයං පුච්ඡි – සුත්තන්තානන්ද පණ්ඩිතං පිටකං තීණි සංගීතිං – අකංසු ජින සාවකා"

මේ ගාථාවෙත් පිටක තුතක් සංගායතා කළ බව කියැවේ. අභිධර්ම පිටකය සංගායතා තො කළා තම් පිටක තුතක් වීමට ගත් අතික් පිටකය කුමක්ද? කියා අභිධර්ම පිටකය සංගායතා තො කළේය කියත පඩිවරුත් විසිත් දක්විය යුතු ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් අභිධර්ම පිටකය පළමුවත දෙවන සංගායතා වලදී සංගායතා තො කළේය කියන ඒ පඩිවරුත් ගේ කථාව සංගායතා විස්තරය තේරුම් ගැනීමට තො හැකිවීම තිසා කියන හිස් කතාවක් හෝ තමන්ගේ ගෞරවය රැක ගැනීමට කියන කතාවක් බව අපගේ පිළිගැනීම ය.

තථාගත පරිතිර්වාණයෙන් සිය වසකට පසු වේසාලීපුරයෙහි විසූ වජ්ජිපුත්තක භික්ෂූන් විසින් අවිනය කරුණු දසයක් විනය පිටකයට ඇතුළු කිරීමට තැත් කිරීම නිසා ඒවා බැහැර කොට විනය පිටකය පිරිසිදු කිරීම පිණිස වේසාලී පුරයේ වාළුකාරාමයේ තිපිටකධර සිව්පිළිසිඹියාපත් සත් සියයක් රහතන් වහන්සේ විසින් දෙවන ධර්ම සංගායනාව කරන ලදී. චුල්ලවග්ගයේ එන සංගීති වර්තාවෙහි දක්වෙන්නේ එය විනය සංගීතියක් සේය. සූතුාභිධර්ම පිටක ගැන එහි සඳහන් නොවේ. චුල්ලවග්ග පාළිය විනය පොතක් නිසා විනය සංගීතියක් වශයෙන්

එය දක්වූවා විය හැකි ය. සමන්තපාසාදිකාව ආදි අන් ගුන්ථවල දක්වා ඇත්තේ එයත් තිුපිටක සංගායනාවක්ය කියා ය.

පළමුවන දෙවන සංගායනාවලට ඇතුළත් වූයේ අභිධර්ම පිටකයෙන් ධම්මසංගණි විභංග ධාතුකථා පුග්ගලපඤ්ඤක්ති යමක පට්ඨාන යන පුකරණ සය පමණකි. කථාවස්තුපුකරණය අභිධර්ම පිටකයට එකතු වූයේ තෙවන සංගායනාවේදී ය. සූතු විනය පිටක දෙක්හි තොයෙක් තැන්වල අභිධර්මය ගැන සඳහන් වේ. එසේ සඳහන් වන්නේ සුනු පිටකය සම්පූර්ණ වන්නට හා පිටකය ඇතිවන්නට කලින් ම අභිධර්මය බුදු සසුනෙහි බැබඑණු බැවිනි. සූතු විනය දෙපිටකයෙහි අභිධර්මය සඳහන් වන තැන් ඉදිරිපත් කළ කල්හි කර කියා ගතහැකි දෙයක් තැති අභිධර්මවිරෝධීහු සූතු විතය දෙපිටකයෙහි සඳහත් වන්නේ දනට ඇති මේ අභිධර්ම පිටකය නොවේ ය යි කියා ඇත බේරා ගැනීමට තැත් කරති. සූතු විනය පිටක දෙක්හි සඳහන් වන අභිධර්මය මෙය ය කියා දක්වීමට ඔවුන්ට වෙනත් අභිධර්මයක් නම් නැත. සර්වඥයන් වහන්සේ ගේ ශුෙෂ්ඨ ධර්මය අවලංගු කරන්නට තැත් කර මහා පාපයක් සිදුකර ගන්නා වූ ඔවුනට අනුකම්පා කළ යුතු ය.

#### තෙවන ධර්ම සංගායනාව

සම්බුද්ධ පරිතිර්වාණයෙන් දෙසිය අටළොස් වන වර්ෂයේදී දඹදිව රජ කළ ධර්මාශෝක අධිරාජයා ගේ කාලයේදී මොග්ගලීපුත්තතිස්ස මහරහතන් වහන්සේ පුමුඛ පුතිසම්භිදුපාප්ත කුිපිටකධර දහස් නමක් රහතන් වහන්සේලා විසින් තුන්වන ධර්ම සංගායතාව කරත ලද්දේ ය. අභිධර්ම විරෝධීන් පවසන්නේ අභිධර්මය තුන්වන ධර්ම සංගායනාවේ දී බුදු දහමට එකතු කරන ලද්දක් ය කියා ය. එය සංගායනා කිරීමේ තේරුම වත් නො කියන මෝඩ කථාවකි. කටපාඩමින් ම බුද්ධධර්මය පැවැත් වූ, ධර්මය ලියා නො තිබු අතීත කාලයේ එයට අනා ශාස්තෘවරයන් ගේ, පණ්ඩිතයන් ගේ වදන් ඇතුළු වන්නට ඉඩ ඇත. සංගායතා කරනුයේ එසේ ඇතුඑව තිබුණ හොත් ඒවා බැහැර කිරීමටත් අවුල් වී අපිරිසිදු වී ඇති තැන් ඇත්නම් ඒවා සකස් කිරීමටත් අඩු තැන් ඇත්තේ නම් ඒ තැන් පි්රවීමටත් ය. බුදුදහමට අනාායන් ගේ දහම් අනාායන් ගේ කියුම් ඇතුළු වී ඇති නම් ඒවා බැහැර කිරීම සඳහා කරන සංගායතාවේ දී බුදු දහම් නො වන මහා විශාල පිටකයක් අලුතින් ඇතුළු කළේ යැයි කීම කොතරම් මෝඩ කතාවක්ද? ධර්ම සංගායනාවේදී ම අභිධර්ම පිටකය තනා ඇතුළු කළාය කියනවා නම් එයත් මෝඩ කතාවෙකි. ධර්මස්කන්ධයෙන් දෙකෙන් කොටසක් එනම් සුවාසු දහසක් ධර්මස්කන්ධ හතළිස් දෙදහසක් ම අභිධර්ම පිටකය ය. එතරම් විශාල ධර්මයක් සංගායනා කළ සුළු කාලයේ ගොතන්නට තුපුළුවන් බව යම්තමකටවත් නුවණැතියකුට වැටහිය යුතු ය. යම් කිසිවකු විසින් කලින් අභිධර්ම පිටකය ස්වශක්තියෙන් පිළියෙල කරගෙන සිට සංගායනාවේ දී බුදු දහමට ඇතුඑ කළේ ය යි කියනවා නම් එයත් මෝඩ කතාවෙකි. යම් කිසිවකු විසින් අභිධර්ම පිටකය කලින් තනාගෙන සිට සංගායනාවේ දී ඉදිරිපත් කළහොත් පිළිසිඹියාපත් ඒ රහතුන් වහන්සේ පෙර කිසිකලෙක නො ඇසු විරු ඒ ධර්මය බුද්ධධර්මයක් ලෙස පිළිගතිත්ද? ඉදිරිපත් කරගෙන ආ තැනැත්තා එළවා දමනවා මිස ඒ ධර්මය පිළිගනික් ද? නොපිළිගන්නාහුම ය. මේ කතාව Non-commercial distribution

ධර්ම සංගායනා කළ රහතන් වහන්සේලා මෝඩයන් කිරීමක් නො වේ ද? අභිධර්ම පිටකය නූගත්තෝ එහි තත්ත්වය නො දනිකි. එබැවින් ඔවුන් සිතනු ඇත්තේ අභිධර්ම පිටකය නවකථාවක් ගොතන්නාක් මෙන් යම්කිසිවකුට ගෙතිය හැකියක්ය කියාය. අභිධර්මය ඉතා ගැඹුරු වූ ද සියුම් වූ ද පුමාණයෙන් සූතු විනයපිටකවලට වඩා විශාල වූ ද නුවණ මද අයට තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර වූ ද ධර්මයකි. එබැවින් අභිධර්ම අටුවාවෙහි "අභිධම්මෝ නාම න අඤ්ඤේසං විසයෝ. සබ්බඤ්ඤ බුද්ධානං යෙව විසයෝ" යනුවෙන් අභිධර්මය සර්වඥ බුදුවරයන්ට මිස සෙස්සන්ට අවිෂය ධර්මයක් බව කියා ඇත්තේය. ගැඹුරු වූ ද සියුම් වූ ද ඒ ධර්මය නවකතා ගොතන්නාක් මෙන් නො ගෙතිය හැකි ය.

#### බරපතල පාපයක්

සංගායනාව කළ රහතන් වහන්සේලා "අබුද්ධ ධර්මයක් සංගායතාවේ දී බුදුදහම ය කියා එයට ඇතුළු කළහ" යි කීම උත්වහත්සේලාට කරන බරපතල චෝදනාවකි. රහතත් වහත්සේ නමකට තබා සෝවාන් වූ ගෘහස්ථ ආය්‍ය පුද්ගලයකුට වුව ද දූෂ්ඨ සිතින් චෝදනාවක් එල්ල කිරීම බරපතල පවෙකි. එයට \_\_\_ කියනුයේ .'ආයෙෳීාපවාද' අකුශල කර්මය කියා ය. දහසක් රහතුන් වහන්සේලාට චෝදනා කිරීමේ පාපයෙහි මහත් බව කියනුම කවරේ ද? "අතිභාර්යං කම්මං සග්ගාවරණං මග්ගාවරණ <del>කද්ව</del>" යනුවෙන් එය ස්වර්ගාවරණයන් මාර්ගාවරණයන් කරන ඉතා බරපතල පාපකර්මයකැ යි විතය අටුවාවේ කියා ඇත. ස්වර්ගාවරණය යන්නෙහි තේරුම: එය කොතෙක් පින් කළත් මරණින් මතු ස්වර්ගයට යා නොහෙන ස්වර්ගද්වාරය වැසෙන පාපයක්ය යනුයි. ඔවුනට ඇරී පවත්නේ අපාය දෙරය. සංගායතා ගැන හා ධර්මය ගැන තමන් කිසිවක් නො දන තමන් විසින් පඩිවරයන් ලෙස සලකන අනාායන් ගේ බස් අසා රහතන් වහන්සේලාට හා ධර්මයටත් නිගා කොට ඇතැම්හූ තමන් විසින් ම තමන් නසා ගනිති. එසේ තමන් විසින් ම තමා තො නසා ගන්නා ලෙස මෙය කියවන පින්වතුන්ට කරුණාවෙන් දන්වමු<sub>Non-commercial distribution</sub>

## බුදුරැස් විහිදීම

අභිධර්මය මෙනෙහි කිරීමෙන් කථාගතයන් වහන්සේ ගේ ශී දේහයෙන් සවණක් රැස් විහිදීම ආරම්භ වූ සැටි දම්සභුණු අටුවාවෙහි මෙසේ දක්වා ඇත්තේ ය. අප මහාබෝධිසත්ත්වයන් වහත්සේ ඒ වෙසක් පුණුපොහෝ දිනයෙහි මහාබෝධි මූලයේ වජුාසනයෙහි වැඩ හිඳ රාතිුයේ පශ්චීම යාමයේ එක්දහස් පන්සීයක් කෙලෙසුත් නසා සර්වඥත්වයට පැමිණ ඒ පීතියෙන් තමත්වහන්සේ විසින් පුතිවේධ කළ ධම්යන් සිහි කරමින් ඒ පළහ නො බිද එහි ම සතියක් වැඩහුත් සේක. ඉක්බිති ඒ පයෳීංකයෙන් නැහී බෝධිය සමීපයේ අන් තැනක මා මේ අසුනෙහි හිඳ සර්වදෙක්වයට පැමිණියෙමි යි ඒ දෙස ඇසිපිය තො හෙළා බලමින් සතියක් හුන්සේක. උන්වහන්සේ පය්ඖීංකය දෙස බලා සිටිනු දුටු ඇතැම් දෙවියෝ සිද්ධාර්ථ කුමාරයන් මේ පයාෳීංකයේ ආලය නො හැර කවමක් බලා සිටින්නේ උන්වහන්සේ ගේ වැඩ කවම නො නිම වී තවත් ඉදිරියට කළයුතු දෑ ඇති නිසා ය යි සිතුහ. ඒ දෙවියන් ගේ සැකය දුරලනු පිණිස අහසට නැතී යමාමහපෙළහර දක්වා ඔවුන් සැක දුරු කොට බෝධිපය්ෳිංකයටත් සිටි අතරට අහසින් බැස සක්මන් කළ සේක. බුදු වී විසි එක් ගතවිය. එතෙක් උත්වහත්සේ ගේ දේහයෙන් රශ්මියක් තො තික්මිණි. උත්වහත්සේ බුදුවීමෙත් සතරවත සතියෙහි ශීු මහා බෝධියෙන් වයඹදිග රුවන්ගෙයි වැඩ හිඳ බෝධිමූලයේ දී ලද සර්වඥතාඥතය මෙහෙයා අභිධර්මය මෙතෙහි කරන්නට වුහ. අභිධර්මය මෙනෙහි කළා වූ තථාගතයන් වහන්සේ අනන්ත නය සමත්වාගත පට්ඨාන මහාපුකරණය මෙනෙහි කරන්නට වන් කල්හි ඉතා තියුණු වූ ද, ශක්තිමත් වූ ද, වේගවත් වූ ද, සර්වඥතාඥනය රීසි සේ හසුරුවන්නට අවකාශ ලැබිණ. ධම්ම-සංගණී ආදි අභිධර්ම පුකරණ සර්වඥතාඥනය රිසි සේ හසුරුවන්නට පුමාණවක් නො වීය. සර්වඥතාඥනය රිසි සේ \_\_ -හසුරුවන්නට පට්ඨානපුකරණයෙහි දී අවකාශ ලැබීමෙන් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සිත අතිශයින් පීතිමත් විය. පෙර කිසිකලෙක නො ලැබූ තරමේ පීතියක් උන්වහන්සේට ඇතිවිය. බලයෙන් උන්වහන්සේ ගේ ශරීරයක් අතිශයින් දීප්තිමක් විය.

Non-commercial distribution

දීප්තිමත් වූ බුද්ධ දේහයෙන් ඒ ඒ තැන්වලින් නීල පීත ලෝහිත ඕදන මාඤ්ජේෂ්ඨ පුහාෂ්වර යන ෂට්වර්ණ රශ්මීන් විහිදෙන්නට විය. බුදුරැස් විහිදීම ආරම්භ වූයේ අභිධර්මය නිසා ය. බුද්ධ දේහයෙන් රැස් විහිදෙන බව සැමදෙන ම පිළිගන්නා කරුණකි. බුදුපිළිමවලට රැස්වළල්ලක් තනන්නේ ඒ නිසා ය. අභිධර්මපිටකය බුද්ධදේශනයක් නො වේය කියා එය අවලංගු කරන්නෝ බුද්ධචරිතයේ ඉතා වැදගත් කොටසක් වන සතරවන සතිය පිළිබඳ වූ බුද්ධචරිතය අවලංගු කරන්නෝ ය. එය ඉමහත් පාපයෙකි. පට්ඨානපකරණය මෙනෙහි කිරීමෙන් බුදුරැස් විහිදීම ආරම්භ වූ බව අභිධර්ම අටුවාවෙහි පමණක් නොව සූතුපිටකයේ මජ්කධිම නිකායේ පාසරාසි සූතු අටුවාවෙහි ද විස්තර කර ඇත්තේ ය.

මෙහි දක්වා ඇත්තේ අන්තරාභවය පිළිබඳව කාභටත් පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි කරුණු ස්වල්පයකි. මේ පිළිබඳ ගැඹුරු කරුණු කිසිවක් මෙයට ඇතුළත් නො කළ බව ද සැලකිය යුතු ය.