# රේරුකානේ චඥවිමල මහා නාහිමි

(වරිත කථාව)

<sup>සම්පාදක</sup> ඉත්තැපාන ධම්මාලංකාර හිමි

## රේරුකානේ චඥවිමල මහා නාහිමි

(චරිත කථාව)

සම්පාදක

ඉත්තෑපාන ධම්මාලංකාර අනුනාහිමි දර්ශාවිශාරද (PhD)

සම්පාද**ක**ගෙන්

පුවවන විශාරද අතිගරු **රේරුකානේ වතදවිමල** මහා නායක ස්වාමීඥයන් වහන්සේගේ සියවෙනි ජන්ම දිනය 1996 ජුලි මස 19 වනදාට යෙදී ඇත. බොහෝ ඉත්දියයන් දුර්වලට, අඩපණව එක්තැන්ව වැඩ සිටියද උන්වහන්සේට සියවෙනි ජන්ම දිනය ලැබීම ශුී ලංකාවාසී ගිහි පැවිදි හැම දෙනාගේම හාගායක් සේ මම සළකමි. සම්මා සම්බුද්ධ සාසනයටත්, භාෂා ශාස්තුාදියටත්, රටටත්, ජාතියටත් අනුපමේය සේවාවක් කල උතුමෙකුගේ ඉත්දියයන් කෙතරම් දුර්වලව අඩපණව තිබුණද ශේෂ වී පවත්තා පුණ වායුව පවා අමුතු ජීවයක් අපට ලබා දෙන්නේය.

"පැවිදි පඩි මිණි පහත්" නමින් 1990 දී ම විසින් ලියා පළකරන ලද චරිත කථා එකතුවේ දී මුල් පරිච්ඡේදය අතිශරු රේරුකානේ චඤච්මල මහානායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේගේ චරිත විස්තරයට වෙන් කරන ලදි. එසේ තිබියදී මෙසේ වෙනමම චරිත කථා ගුන්ථයක් ලියා පළ කිරීමට හේතුවද මෙහිදී පැහැදිලි කිරීම අවශාය.

1990 දී "පැවිදි පඩිමිණි පහත්" ගුත්ථය පළවීමෙත් පසුව 1993 දී අතිගරු බලන්ගොඩ ආතන්ද මෛනුය මහ තා හිමියන්ගේ වරිත කතාව වෙතමම ගුත්ථයක් වශයෙන් ලියා පළ කළෙමි. එය අද මේ රටේ ජනපියම පොත් වලිත් එකක් බවට පත් වී තිබේ. අතිගරු රේරුකානේ වඤවීමල මහානායක මා හිමියන් වහන්සේගේ වරිතය ඒ හා සමාන වෙතමම පොතක් වශයෙන් මා ලවා ලියවා පළකරවා ගැනීමේ බලවත් උවමනාව තිබුනේ අතිගරු වඤවීමල මහානායක මා හිමියන්ගේ දයාබර ශිෂා මගේ කලාහණ මිනු හේන්ගොඩ කලහාණ ධම්ම හාමුදුරුවන්ටයි. වසර 3 කටත් ඉහත දී මෙම ඉල්ලීම කළද කලහාණධම්ම හාමුදුරුවන් අපවත්වත තෙක්ම එය ලියා මුදුණයෙන් පළකරන්නට නොලැබීම ගැන තම් ඇතිවන්නේ මහත්ම වේදනාවකි. කෙසේ වුවත් අතිගරු මහානායක මා හිමියන් වහන්සේගේ සියවෙති ජන්ම දිනය උදාවන දා හේන්ගොඩ කලහාණ

v

ධම්ම හාමුදුරුවන්ගේ තුන්මාසේ පින්කම සිදු කරන දා, එම චරිත කථාව මෙසේ පළ කරන්නට ලැබීම සැනසීමට හේතුවකි.

1994 පෙබරවාරි මාසයේ ආරම්භ කරන ලද මේ වරිත කථාව සම්පූර්ණයෙන් ලියා අවසන් කරන ලද්දේ 1996 පෙබරවාරි මාසයේදීය. විවිධ හේතූත් නිසා වසර දෙකකට අධික කාලයක් මේ සඳහා ගත විය.

මේ චරිත කථාව මේ මොහොතෙදී හෝ පළ කිරීමට ලැබෙන්නේ මාස 3 කට පෙර අපවත් වී වදාළ හේන්ගොඩ කලාාණ ධම්ම හාමුදුරුවන් දැක් වූ උනන්දුව නිසා බව නො කියාම නොහැකිය. 1996 මාර්තු මාසයේ මෙම චරිත කථාව ලියා අවසන් කොට තවත් මොනවා හෝ අඩුපාඩුවක් ඇද්දැයි කියවා බලන්නට මුල් පිටපත අපේ කලාාණධම්ම හාමුදුරුවන්ට හාරදී මම විදේශ ගත වීමී. ඒ සමගම මේ ගුන්ථය කියවා බලා පුංචි පෙරවදනක් ලිවීමේ කායාර්ය සඳහා සිංහල ශබ්ද කෝෂයේ සම්මාන කර්නෘ **රාජකීය පණ්ඩිත ආචායා හොරණ වජ්රඥාන තායක ස්වාමින්දයන් වහන්සේට** ආරාධතා කරන ලෙසටද මතක් කළෙමී. ඒ අනුව උන්වහන්සේ ලියු පෙරවදනක් සකස් කරන ලද අත් පිටපතත් සති 3 ක් ඇතුලත මගේ පංසලට ලැබෙන්තට සලස්වා තිබුණි. එයින් පැහැදිලිව පෙනුනේ කලාාණධම්ම හාමුදුරුවත් අවසාන මොහොතේදී මෙම කායාර්ය සඳහා වහ වහා කියාත්මක වූ බවයි.

මේ චරිත කථාව සඳහා මට තත් අයුරිත් සහාය වූ කිප දෙතෙක් වෙති. වසර 2 ක් වැනි කාලයක් අනිගරු මහානායක මා හිමියත් වහත්සේ හමු වී කථා බහ කිරීමට මට ඉඩකඩ ලැබුණි. එහිදී අපේ **හේත්ගොඩ කලහණධම්ම** හාමුදුරුවත්ගෙන් සහ අගු උපස්ථායක **කිරීමරුවේ ධම්මාතන්ද** ආයුෂ්මතූත්ගෙන් ද වෛදහාචාය§ී බී. පුම්මරත්න මහතාගෙත් ද ලැබුණු සහාය ඉතා විශාලය. එම නිසා මුලිත්ම මෙම චරිත කථාව ලිවීමෙත් අත්වන මහාකුසලය තෙමසකට පෙර අපවත් වී වදාළ හේත්ගොඩ කලහාණධම්ම හාමුදුරුවන් වහත්සේට අනුමෝදන් කරවමිත් කිරීමරුවේ ධම්මාතන්ද ආයුෂ්මතූත් පුරත පාරමිතාවද කවදා හෝ සමෘද්ධ වේවායි ද පාර්ථනා කරමි. මගේ ගෞරවණීය ඉල්ලීම පරිදි හේත්ගොඩ කලාාණධම්ම හාමුදුරුවත්ගේ මතක් කිරීම අනුව මෙම වරිත කථාව සම්පූර්ණයෙන් කියවා බලා අගතා පෙරවදතක් ලිවීම පිළිබඳව ආවායාී ගරු හොරණ වජිරඥාණ තායක ස්වාමීත්දුයත් වහත්සේට මගේ ගෞරව පූර්වක ස්තූතිය මුලින්ම හිමි කරමි.

පිටපත් කිරිමේදී සහාය වූ ශුී ජයවර්ධනපුර විශ්ව විදහාලයේ කථිකාවායහී **අපරැක්කේ පුණාසිරී** හා **ඉතුරුගමුවේ සීලාලංකාර** යන දෙනමටත් රුක්මලේ පදිංචි සුම්නුා මල්ලිකා මෙතෙව්යටත් මගේ විශේෂ ස්තූතිය හිමි වේ.

මෙම වරින කතාව යතුරු ලියනය කිරීමේ සම්පූර්ණ කාය්ෂය මහත් උනත්දුවෙන් කර දුන් මහරගම පදිංචි **ස්වර්ණා කරුණාරත්න** මහත්මියට මගේ කෘතඥතාවය හිමිවන අතර වෙහෙස නොබලා ඉක්මනිත් මෙම කාය්ෂය ඉවු නොකළේ නම් වරින කථාව මුදුණයෙන් එළිදැක්වීම නවත් පුමාද වන්නට ඉඩ තිබුණි.

ශාස්ත්රීය කටයුතු වලදී මෙත්ම අතිකුත් සියලු කටයුතු වලදීත් විවිධාකාරයෙන් මා උනන්දු කරවන මගේ කලාභණ මිතු **මහාචාය** හරු බෙල්ලත්විල විමලරතන ස්ථවීරයන් වහන්සේට ද මගේ ස්තූතිය හිමි වේ.

වෛැති කායෳීයන් සඳහා කායික හා මාතසික විවේකය හැමවිටම ලබා දෙන මගේ පිුය ශිෂා මහරගම මධා මහා විදාාලයේ ආවායෳී **පැලවත්තේ පුණු්ණුරතන** නමටත් ආශිර්වාද කරමී.

අවසාන වශයෙන් මා දිවයිනෙන් බැහැරව සිටියදී ඉතා කෙටි කලක් තුළ මනහර ලෙස මුදුණ කටයුතු අවසන් කළ **තැදිමාලේ ශීදේවි පුන්ටර්ස් අධිපති මහේත්දු සේනානායක** මහතා ඇතුළු කාර්ය මණ්ඩලයටද අවශා ඡායාරූප සපයා ගැනීමේදී සහාය වූ පුකට පුවත් පත් කලාවේදියකු සහ ලේඛකයකු වූ **ගුණදාස ලියනගේ** මහතාටද **දෙහිවල** ටුාත්ස්**වීව් අධිපති ෂාාම සෙයිනුඩිත්** මහතාටද මගේ කෘතඥතාව හිමි කරමි.

ඉත්තෑපාන ධමමාලංකාර සථවිර

රුක්මලේ විහාරය පත්තිපිටිය 1996.06.14

පුස්තාවනා

නිපිටක බද්ධ ධර්මයට අර්ථකථා, ටිකා, ගණ්ඨිපද, සන්න, සංගුහ, විචරණ ආදී විවිධ ගුන්ථ සම්පාදනයෙන් ශුී ලංකාවේ ථෙරවාද බුද්ධ ධර්මය ආරක්ෂා කළ, පෝෂණය කළ ශේෂ්ඨ සංඝ පිතෘවරයන් වහන්සේලාගේ ශී නාමයන් සාසන ඉතිහාසයෙහි අමරණීයත්වයෙන් සටහන් වී තිබේ. අර්ථකථාවාර්ය **බුද්ධසෝෂ**, බුද්ධදත්ත, වනරතන, ධර්මකීර්ති, සංඝරක්ඛිත පාදී මාහිම්වරු අනින යුගයට අයත් වෙති. **වැලිවිට සරණංකර සංඝරාජ** මාහිමියන්ගෙන් ආරම්භ වූ මධානන අවධියෙහි යානුාමුල්ලේ ධම්මාරාම, ගිනිගත්පිටියේ සංඝරක්ඛිත, කරතොට ධර්මාරාම, අඹගහපිටියේ ඤාණවිමලතිස්ස, ලංකාගොඩ ධීරානන්ද ආදී මහා ස්වාමින්දයන් වහන්සේලාගේ නාමයන් සිහිපත් කළ හැකිය. **වලානේ ශී සිද්ධාර්ථ** මාහිමියන්ගෙන් ආරම්භ වූ නුතන අවධියෙහි රත්මලාතේ ශී ධර්මාලෝක, හික්කඩුවේ ශී සුමංගල, වැලිගම ශී සුමංගල, වස්කඩුවේ ශී සුභූති, රත්මලාතේ ශී ධර්මාරාම, බැදිගම රතතපාල ආදී සාසන භාරධාරි මහා ස්වාමීන්දයන් වහන්සේලා සම්පුදායානුකූලව තමන් වහන්සේලා වෙත පැවැරුණ ඒ යුග මෙහෙවර නිසි පරිදි ඉටු කළහ.

මහාවාය<sup>8</sup>, සාහිතෳ වසුවර්ති පණ්ඩිත අතිපූජා **රේරුකාතේ වත්දවිමල** මහා තායක මාහිමියන් වහන්සේ ඉහත නම් සදහන් කළ ථෙරවාද මහා සංඝ පරම්පරාවට අයත් වන අද ජීවතුන් අතර වැඩ සිටින මහ තෙරුන් වහන්සේලා දෙතුන් තමගෙන් එක් හිමි තමකි. දහතව වෙති ශත වර්ෂයේ අවසාන දශකයේ රයිගම් කෝරළයේ කුඩා ගම්මානයෙක උපත ලබා මේ විසිවන ශත වර්ෂයේ අවසාන දශකයේ බෙලහිත වූ කායෙන්දියයෙන් යුක්ත වුවද හද තුළ දැල්වෙන දහම් පහත් එළියෙන් ආලෝකවත්ව වැඩ සිටින රේරුකානේ වන්දවීමල මහා සවාමින්දයන් වහන්සේ පැවිදි පඩි මිණි පහත් වැටට එක් කිරීම **රාජකිය පණ්ඩිත ඉත්තැපාන ධම්මාලංකාර** හිමියන්ගෙන් ඉටුවුණු මහතු ශාසනික සේවාවක් ලෙස අගය කළ හැකිය.

ix

"දුල්ලහෝ පූරිසාජඤ්ඤෝ න සො සබ්බත්ථ ජායනි" යනුවෙන් බුදුරාජාණන් වහන්සේ "ආජානිය පුද්ගලයන් ලෝකයේ දුර්ලහය. ඔවුහු හැම නැත්හි හැම කල්හි පහළ නොවෙනි" යැයි වදාළ දේශනාවෙහි සනනොවය මානව ඉතිහාසය විමසා බලන කල පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. ලොව වරින් වර පහළ වන ශේෂ්ඨ පුද්ගලයන් අතර ආගමික, සාමාජික, ජාතික, සංස්කෘතික, ධර්මශාස්තිය ආදී විවිධ අංශයන්ට අයත් වන්නෝ වෙති. ඔවුන්ගේ ජීවන වරිත ගුන්ථාරූස් කොට තැබීම අනාශනයෙහි එබදු ශේෂ්ඨ පුරුෂයන් පහළ වීමට උපකාරවත් වනු පමණක් නොව ආදර්ශවත් උසස් සමාජයක් ඇති වීමට ද ඉවහල් වේ. පුද්ගල වරිත නිසි ලෙස හදුනා ගැනුම පහසු කාර්යයක් නොවන බවත් දිගු කලක් ඇසුරු කිරීමෙන්, කතාබහ කිරීමෙන්, සාකච්ඡා පැවැත්වීමෙන් නුවණැතියන් විසින් ම එය කළ හැකි බවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇත.

ගරු ඉන්නෑපාන හිමියන් සම්පාදනය කරනු ලබන ජීවන වරීන කථා ගුන්ථ සාර්ථකන්වයට පත්ව ඇත්තේ ඉහත කී බුදු වදනට අනුරූප කුියා මාර්ගයක් ඉවහල් කරගෙන ඇති නිසා බව කිව හැකිය. "රේරුකාතේ වන්දවීමල මහ නාහිමි" නමැති මෙම වරීන කථා ගුන්ථය පරිච්ඡේද දොළොසෙකින් යුක්තය. ඉත් පරිච්ඡේද පහක් ම ළමා අවධිය පටත් මහ නාහිමි පදවිය දක්වා ස්වකීය ජීවිත මන්දිරය ගොඩනැගුණු පරිදි තමන් වහන්සේගේ මූවින්ම පවසන අයුරු ලියා තිබේ. පැවිදි දිවි මගේ එක් එක් සැතපුම් කණු පසු කරමින් අනූ නව වන සැතපුම් කණුව දක්වා පැමිණි මං තොරතුරු මෙහි දැක්වෙනුයේ රසවත් කථා කාවහයෙක ස්වරූපයෙනි. පාඨකයා වෙහෙසට පත් නොවනු පරිදි කරුණු එකිනෙක සසඳා ඉදිරිපත් කරන අයුරු මැතවි. සරල බස් වහර හා නිරවුල් වැකි යෙදුම එහිලා වෙසෙසින් අගය කළ හැකිය.

" විතයාලංකාර හාමුදුරුවන් කැඩිව්ව සිංහලෙන් එන යන අයට නිතර නිතර බණ කිව්ව බව මං කලින් කිව්වා . . . අපේ නාන්තන් නිතර නිතර යනවා ඔය බණ අහත්ත . . . කොහොම උණත් අපේ තාන්තත් නිතර මේ බණ අහලා ගෙදර ඇවිදිල්ලා අපටත් ඒ ගැන කියනවා. දවසක් තාන්තා මගෙන් ඇහැව්වා පුතේ උඹටත් මහණ වුණොත් තරකද ? කියලා. එනකොට මගේ වයස අවුරුදු නවයක් විතර ඇති. මාත් ඉතින් කැමති උණා මහණ වෙන්න". (3-4 පි.)

සින සන්සන් කර ගන් නිරවුල් කර ගන් කෙනෙකට නිරවුල්ව කියන්න පුළුවනි, ලියන්න පුළුවනි. **රේරුකානේ චන්දවීමල මහ නා හිමිපාණත්ගේ** දහම් පොත් කියවන බොහෝ දෙනාට ඉතා පහසුවෙන් ධර්මඥානය ලබා ගත හැකි වී ඇත්තේ එම පොත් ලියා ඇති සරල බස් වහර හා අදහස් නිරවුල්ව ඉදිරිපත් කිරිම නිසාය. එම සජීවි ලක්ෂණය උන් වහන්සේගේ කථාවෙහිද ගැබ්ව ඇති ආකාරය මෙම පාඨයෙන් පුකට වේ. අවහාජ පුකාශනය හා ලේඛනයද මෙම වරින කථාවේ සාර්ථකත්වයට බෙහෙවිත් උපකාර වී ඇත. "මං පොත් ලිවේ" යන සතර වෙනි පරිච්ඡේදය පොත්පත් ලියන අයට ඉතා පුයෝජනවත් උපදෙස් මාලාවන් ඇතුළත් කොටසක් ලෙස හැදින්විය හැකිය. "පටිච්ච සමූප්පාද විච්රණය, පාරමිතා පුකරණය, විනය කර්ම පොත, සවිසි මහා ගණය" ආදී එක් එක් පොත ලිව්මට මුල් වූ කරුණු මෙහි සඳහන් වී තිබේ. මේ හැම පොතක් ම කාලීන අවශානා ගැන සලකා බලා සම්පාදනය කළ බව උන්වහන්සේ පවසති. කාලීන සමාජ අවශානා සලකා බැලීම ගුන්ථ සම්පාදනයෙහි දි මූලික කාරණය ලෙස එම පුකාශයන්ගෙන් අනාවරණය වේ. එමෙන්ම නමන් ලියන කරුණු පිළිබඳව නමන් විසින්ම මනාව අවබෝධ කරගෙන ලිවීම සාර්ථක ගුන්ථ කර්තාවරයකු කෙරෙහි පිහිටිය යුතු ලක්ෂණයක් බවද මෙයින් පැහැදිලි වේ.

"මං ධර්මය ඉගෙන ගන්නේ හරි අමාරුවෙන්. ඒ නිසා මට හිතුණා මේ ධර්මය මාත් හොඳට නේරුම් අරගෙන අනෙක් අයටත් කියා දෙන්න ඕනෑ කියලා . . . බුද හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මය ගැඹුරුයි. මේ ගැඹුරු ධර්මය පැහැදිලි අවබෝධයකින් නොරව ලියන්නට කියන්නට යාම හරිම නිෂ්ඵල වැඩක් කියලා මට හිතුණා. . . සමහර ධර්ම කාරණා නේරුම් ගත්තට මං සති ගණත් මාස ගණන් කල්පනා කළා. ඒ අනුව මං හරියට තේරුම් නොගත්ත කිසිම කාරණයක් මගේ පොත්වල ලිච්චේ නැහැ." (21-22 පි.)

ධර්ම ශාස්තුීය ගුත්ථ සම්පාදනයෙහි යෙදෙන කවර තරාතිරමේ පුද්ගලයකුට ඩුවද ආදර්ශයට ගත හැකි ඉතා අගනා උපදෙස් රේරුකානේ මා හිමියෝ මෙසේ පවසති :

"හිරු එලියෙන් දවාලට ලිවීම තමයි හොඳ. ඇස්වලට ඒක හොඳයි. මට තම් ලියන්න ඕනෑ කළේ පෑනක්, කඩදාසියත්, ලෑලි

xi

කැල්ලක් චිතරයි. චෙත චෙත දේවල් ඒකට එකතු කර ගත්තේ නැහැ. හුහක් දේවල් ඕකට එක්කාසු කරගත්ත ගියාම හරි කරදරයි. ලියන්ත පුංචි කර්මාත්ත ශාලාවක් ඕනෑ තැනේ. (22 පි.)

මේ අත්දමට මහ තාහිම්පාණන්ගේ මුවිත් පැවසෙන වදත් තුළිත් අල්පේච්ඡනා ගුණයෙන් හෙබි උදාර පුද්ගල චරිත ලක්ෂණ පමණක් තොව වර්තමාන සමාජයට අතිශයින් වැඩදායක උපදෙස් සමූහයක් ද ඉදිරිපත් වී ඇත. ධම්මාලංකාර හිමියන් වරිත කථා ගුන්ථ සම්පාදනයෙහි දක්වන සුවිශේෂ කුශලතාව මෙයින් වටහා ගත හැකිවේ.

වර්තමාන හික්ෂු අධ්‍යාපනය පිළිබඳ රේරුකානේ මහා නායක මාහිමියන් පවසන අදහස් අධ්‍යාපන විශේෂඥයන්ගේ අවධානය යොමු විය යුත්තකි. මෙම ශුන්ථයේ 5 වෙති පරිච්ඡේදයෙන් උන්වහන්සේ ඉදිරිපත් කරන අදහස් අනුව අද හික්ෂූ අධ්‍යාපනය කිසිසේත් සුදුසු තැති පරිභාති තත්ත්වයකට පත්ව ඇති බව පැවසේ. පැරණි අාරාමික අධ්‍යාපනයේ වැදගත් අංග ගැන විස්තර කරන මහතායක මාහිමියන් වහන්සේ ලංකාවේ සියලුම සංඝයාව බලපාන කුමවත් හික්ෂු සංවිධානයක අවශෘකත්වයද පෙන්වා දී ඇත.

පුද්ගල වරිතය විගුහ කිරීමේදී එම පුද්ගලයා විවිධ අංශයන් පිළිබද දරන අදහස් ඉදිරිපත් කිරීමෙත් ද එම වරිතය පිළිබද පාඨකයාට ගැඹුරින් හඳුනා ගැනුමට අවස්ථාවක් ලබා දීමෙත් ගුන්ථ කර්තෘවරයා වරිත කථා සම්පාදනයෙහි විශේෂ කුශලතාවක් දක්වා ඇත. මෙම ගුන්ථයෙහි හත්වන පරිච්ඡේදය විශේෂ අවධානය යොමු විය යුතු ඉතා අගතා කරුණු සමූහයකින් යුක්ත වූවකි. "ධර්ම සාකච්ඡාවක්" යන මැයෙන් ඉදිරිපත් කර ඇති මෙම පරිච්ඡේදයෙහි නිරෝධය, සංසාර වකුය, වේදයින හා විමුක්ති සුබ, අනුත්පාද නිරෝධය, සක්කාය දෘෂ්ටිය, නිවන ආදී වැදගත් ධර්ම කාරණා ගැන ධර්ම ගුන්ථ සමූහයක් කියවා උගත හැකි කරුණු ඉතා පැහැදිලිව විගුහ කොට තිබේ.

9, 10, 11 පරිච්ඡේද වෙන් වී ඇත්තේ මහා නායක මාහිමියන්ගේ සොහොයුරිය සහ උපස්ථායක **කිරිඔරුවේ ධම්මානත්ද** හිමි. ශිෂා **හේත්ගොඩ කලහාණුධම්ම** හිමිවරුන් දෙනම මහා නායක

xii

මාහිමියන් සම්පාශයෙන් හඳුනා ගත් අයුරු විස්තර කිරීමටය. මෙම පරිච්ඡේද තුන මහා නායක මාහිමියන්ගේ ගිහි ජීවිතයන් පැවිදි ජීවිතයන් සම්බුද්ධ ශාසනයට නැඹුරුව පවත්නා ආකාරය සජීවී ස්වරූපයෙන් විස්තර කර ඇති බව කිව හැකිය.

ඉත්තැපාන ධම්මාලංකාර හිමියන් චරින කථා සම්පාදනයෙහිදී බොහෝ චරින කථා සම්පාදකයන් අනුගමනය නොකරන නව මං ඔස්සේ යමින් සාර්ථක අන්දමින් තම කාර්යය ඉටු කරන අයුරු මෙම විශේෂ පරිච්ඡේදයන්ගෙන් පුකට වේ.

"මහා නායක මාහිමියන් අපවත් වීමෙත් පසු අවසන් කටයුතු කළයුතු ආකාරය" ගැන උත් වහන්සේගේ අදහස් දැක්වෙත අවසාන පරිච්ජේදය වරිත කථා ගුන්ථයකට ඇතුළත් නොවන සුවිශේෂ අදහස් සමූහයකින් යුක්ත වූවකි. අති මහත් ධනස්කන්ධයක් වියදම් කරමින් පුහු ආටෝපයට ආදාහන කටයුතු කිරීමට මහත් උනන්දුවක් දක්වන ගිහි පැවිදි කාහටත් උතුම් ආදර්ශයක් දෙන මෙහි එත කරුණු තුවණින් වීමසා බලන කවරකුට වුවද රේරුකානේ වන්දවීමල මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේ සංසාර වකුය සිඳ බිඳ දමා විමුක්ති සුබය ළහා කර ගැනීම විණිස අවශා ධර්ම මාර්ගයෙහි කෙළවරට ලං වූ පැවිදි උතුමකු බව නිසැකව ම අවබෝධ කර ගත හැකිය.

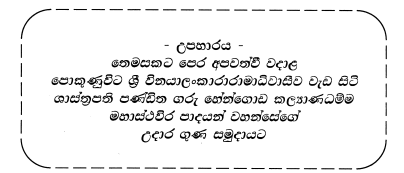
හොරණ වජ්රඤාණ නායක ස්ථව්ර

xiii

#### කත්ෘගේ වෙතත් කෘති

මාතා පිතු උපට්ඨාතං 1987 පැවිදි පඩි මිණිපහත් 1990 බුදුබව පතත බලත්ගොඩ ආතත්ද මෛතුෙය මහ තා හිමි 1991 මල්පැලේ උපත් පත්සලේ පියතුමා 1995 **' ලම් මම, (මාපලගම චිපුලසාර තා හිමි චරිත කථාව) 2000** 

සම්භාවා සිංහල සාහිතායේ බෞද්ධ සාරධර්ම 2000 බෙල්ලන ඥණවිමල මහතාහිමි (චරිතකථාව) - 2005 බුදු දහමෙහි දාර්ශනික පුස්තුත



x٧

#### මහාචායෳී

## සාහිතෳ චකුටර්ති, පණ්ඩිත, පුවචත විශාරද රේරුකාතේ චන්දවිමල මහා තායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිත

## දහම් පොත්

චතුරායා සිසනාය විදර්ශනා හාවනා කුමය බෞද්ධයාගේ අත්පොත වඤ්චක ධර්ම හා චිත්තෝපක්ලේශ ධර්ම පාරමිතා පුකරණය බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය මංගල ධර්ම විස්තරය පටිව්ච සමප්පාද විවරණය විතය කර්ම පොත පට්ඨාන මහාපකරණ සන්නය අභිධර්ම මාර්ගය බද්ධ නීති සංගුහය අභිධර්මයේ මූලික කරුණු අනුවාද සහිත අභිධර්මාර්ථ සංගුහය පෞරාණික සතිපට්ඨාන හාවනා කුමය සතිපට්ඨාත භාවතා විවේචතය ධර්ම විනිශ්චය (පුථම හාගය) ශාසනාවතරණය පුණොාපදේශය සවිසි මහ ගුණය පොහොය දිනය චත්තාළීසාකාර මහා විපස්සතා හාවතා උපසම්පදා ශීලය කෙලෙස් එක්දහස් පන්සියය බෝධි පුජාව අනුචාද සහිත උහය පුාතිමෝක්ෂය නිර්වාණ විනිශ්චය හා පූතරුත්පත්ති කුමය

xvi

## පටුන

පිටුව

| 01. | මගේ පුංචි කාලය - (පැවිද්ද හා බුරුමයට යාම)     | 1   |
|-----|-----------------------------------------------|-----|
| 02. | බුරුමයේ සිට ලංකාවට                            | 7   |
| 03. | මේක බුරුම පන්සල - (ශ්වේජින් නිකායේ මූලස්ථානය) | 10  |
| 04. | මං පොත් ලීවේ                                  | 17  |
| 05. | වර්තමාන හික්ෂු අධාාපනය කොහෙන්ම සුදුසු නෑ      | 26  |
| 06. | අහිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක්මයි.                   | 30  |
| 07. | ධර්ම සාකච්ඡාවක්                               | 39  |
| 08. | ජීවිතයේ රසවන් සිදුවීම් ටිකක්                  | 51  |
| 09. | ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරිය ගෙන්               | 60  |
| 10. | ශිෂා හේන්ගොඩ කලාාණධම්ම හිමියන් ගෙන්           | 63  |
| 11. | අගු උපස්ථායක ධම්මානන්ද හිමියන් ගෙන්           | 72  |
| 12. | වෙසන් කටයන                                    | 100 |

xvii

മാലെ ലുത്ര ത്രയായക്കെ മി ട്രി തന്ത്രിന് 2 ലാമ്പ്റ്റ് പ്രമേതിമു തിന്തെ തുറ്റിൽ നമറി 940 ଇଟିରେର କେଟେ ମଣ୍ଡ 2 200 ଦେଇଥି ବେଳ ଅନ୍ତର କରି କା କର୍ଷ ୧୦୦ କା କା ସ୍ଥାନ ଦେଇ କା ത്തെ ക നെ 20 രംഗത്തിലാ നുല്ലാ മ ഗ്രൈക്ക് യ. കുറ്റുക സ്താഷ് തധ හරදානාගන්නේ කම්පිහා කයාන්ද, හරදාන දක්වන්නෙයා ඔබැවින් කියාව ඔම් momente under a porto for an a con more con more

රේරුකානේ චඥවිමල මහා නාහිමියන්ගේ අත්අකුරු

## මගේ පුංචි කාලය (පැව්ද්ද හා බුරුමයට යාම)

"මා උපන්නේ "රේරුකාන" ගමේ. "**රේරුකාන, රයිගම් කෝරළයේ"** අදිකාරී පත්තුවේ, බණ්ඩාරගම ආසනයේ පිහිටා තිබෙන පුංචි ගමක්. විශාල වෙල්යායවලින් වට වෙච්ච ගමක්. ඒ වගේම ගොඩ ඉඩම් ද සැහෙත තරම් කියෙනවා. අද නම් අපේ ගමේ ගෙවල් හුහක් කියෙනවා. ජනගහනයන් හුහක් ඉත්තවා. ඒ කාලේ තිබුණේ ගෙවල් දහයක් පහළොවක් විතරයි. අපේ ගේ තවමත් කියෙනවා. ගියොත් බලා ගත්තත් පුළුවන්. ඒක මුලදී වහලට පරාල දාලා පොල් අතු සෙව්ලි කරලයි තිබුණේ. තමුත් දැන් පොල් පරාල දාලා රට උළු සෙව්ලි කරලා කියෙනවා. අපේ ගෙදරට මට වඩා සෑහෙත වයසක් ඇතියි කියලයි මං හිතන්නේ. 1897 ජූලි මාසේ 19 දා තමයි මගේ උපත් දිනය. ඒක සදුදා දවසක් කියලයි මට මතක තියෙන්නේ. මගේ පියා දොත් බස්තියන් ද පවුලිස් ගුණටර්ධන. මව මුණසිංහගේ පොඩි නෝනා. මගේ මව පිය දෙපළම ගුණ යහපත් සැදැනවත් අය.

අපේ පවුලේ මා ඇතුළු සහෝදර සහෝදරියත් හය දෙතෙක් හිටියා. මං තමයි වැඩිමලා. දැත් මේ වත කොට ඉතිරි වෙලා ඉත්තේ තංගි කෙතෙකුයි, මායි විතරයි. ඒ තංගිගේ තම **සෙලෝහාමි**. එයා පවුලේ දෙවෙනියා. **තිලිස් ගුණවර්ධත, එඩ්මත් ගුණවර්ධත, ඇක්මත්** ගුණවර්ධත, ඒඩිත් ගුණවර්ධත, තමයි අතෙක් සහෝදරයත් හතර දෙතා. දැත් ඒ හතර දෙනාම මැරිලා.

මා ඉස්කෝලේ ගියේ දෙවෙති පත්තියට විතරයි. පළමුවෙති පත්තියෙදී ඉගෙත ගත්ත කථාවක් 'මොරුත් සහ තල්මසුත්ගේ සටනක්' තාමත් මට මතකයි. දෙවෙති පත්තියේදී ඉගෙන ගත්ත දේවල්



මහා නාහිමියන් උපන් නිවස

මට මතක තෑ. තමුත් පළමුවෙති පත්තියෙන් දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණ හැටි තම් මතකයි. විභාග දවසේ ළමයි වාඩි කෙරෙව්වේ මූණට මූණ ලා හිටිත විදියට. ගුරුතුමා ශබ්ද නගා කිවා, 'තේ වතුර බීම ගුණයි' කියලා. ඒ වාකෂය ලස්සතට අපේ ගල්ලෑලි වල ලියන්න කිවා. මට ඉතිත් ඒක ලියන්ත බැහැ. ඉස්සරහ බංකුවේ වාඩි වෙලා හිටිය ළමයා හොදට ලියලා තිබුණා. මං එයාගේ ගල්ලෑල්ල දිහා බලාගෙන ලිව්වා. එහෙම තමයි මං දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණේ. එතකොට මං දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණේ කොපි කරලා.

## පැවිද්ද

්මේ ශත වර්ෂය මුලදී, ඒ කියන්නේ 1906 දී බුරුම ජාතික විතයාලංකාර කියන හාමුදරු තමක් ලංකාවට වැඩියා. උන් වහන්සේ ඉපැරණි පූජනීය ස්ථාන දැක ගැනීමටත්, වැද පුදා ගැනීමටත් එක්ක ලංකාවේ බොහෝ පුදේශවල සංචාරය කළා. එහෙම සංචාරය කරන අතර උන් වහන්සේ මේ අපේ පුදේශයටත් වැඩියා. වැඩලා මේ ළහම තියෙන 'කුළුපන' කියන කන්දේ ගල් ඉහාවක දින කීපයක් නනර වෙලා විවේකයෙන් හිටියා. මේ පළානේ අය මේ බුරුම ජාතික හාමුදුරුවන් ගැන පුදුම විදියට පැහැදිලා දානමාන ආදියෙන් සලකන්න පටන් ගත්තා. මේ හාමුදුරුවන්ට හොඳට සිංහලත් බැහැ. ඒ වුණත් එත යන අයත් සමග කැඩිව්ව සිංහලෙත් කථා බහ කරනවා. ඒ විතරක් තෙවෙයි, ඒ හාමුදුරුවන් කැඩ්ච්ච සිංහලෙත් එත යන අයට බණත් කියනවා. මේ හාමූදුරුවන් ගැන ඇති වෙච්ච මහත් පුසාදය නිසා මේ පළාතේ සැදැහැවත් උදවිය උත් වහත්සේට සිවුරු, අට පිරිකර ආදිය හරියට පුජා කරන්නට පටන් ගන්නා. ටික දවසක් යන කොට උන් වහන්සේ කල්පනා කළා නමන්ට ලැබුණු පුද පරිස්කාර ඔක්කොම පුජා කරන්නටන් එක්ක, සියක් නමකට දානයක් දෙන්නට ඕන<sub>7</sub>්කියලා. දානය සඳහා වටපිට පන්සල්වල වැඩ ඉන්න හාමුදුරුවරුන්ට ආරාධනා කළත් ඒ ඇත්තන් ඒ ආරාධනාව පිළිගන්නේ නැහැ. මේක මේ පළානේ ඉන්න සැදැහැවත් බෞද්ධ පිරිසට ලොකුම පුශ්නයක් වුණා. ඒ වෙලාවේ **වස්කඩුවේ සුභූති** කියන හාමුදුරුවන් මේ කාරණය දැනගෙන දානෙත් බාර ගෙන, දානෙට අවශා සියලම සංඝයාත් වැඩමවලා දුන්නා. වස්කඩුවේ සහුති හාමුදුරුවන් ඒ කාලේ පුසිද්ධ හාමුදුරු නමක්. ඒ වගේම එඩිතර බලවත් හාමුදුරු තමක්. දාන පිංකම ඉතාම හොඳින් කෙරුණා. පිංකම අවසන් වුණාම මේ පළාතේ ඉන්න සැදැහැවත් දායක පිරිස එකතු වෙලා සාකච්ඡා කළා, අපේ දාන පිංක්මට වට පිටාවේ පන්සල්වල හාමුදුරුවරුන් නොවැඩිය නිසා අළුනින් පන්සලක් හදන්න ඕනැයි කියලා. ඔන්න ඔය දායක පිරිස එකතු වෙලා තමයි මේ ඉඩම අරගෙන මේ පත්සල හැදුවේ. මේ ඉඩමට ඉස්සර කිව්වේ "**ඉදිකැටි දෙනිය**" කියලා. ඔහේ නිකම් තිබුණ කැලැ ඉඩමක්. ඒ කාලේ හොර හරක් ගෙනත් බැදලා තියෙන්නෙන් මේ ඉඩමේ. ඔය නයි පොළොන්ශ වගේ දරුණු සර්පයන් අල්ලගෙන ගෙනත් දාල තියෙන්නෙත් මේ ඉඩමට. මේ ඉඩමට අයිතිකාරයන් හුහක් ඉඳලා තියෙනවා. ඒ කවුරුත් වගේ එකතු වෙලා තමයි මේක පුජා කරලා තියෙන්නේ. ඒ පුජාව කළේ බුරුම ජාතික විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවන්ටයි. මේ පන්සලට විතයාලංකාරාරාමය කියන්නේ ඒ නිසයි.

විනයාලංකාර හාමුදුරුවන් කැඩිව්ව සිංහලෙන් එන යන අයට නිතර නිතර බණ කිව්ව බව මං කලින් කිව්වා. බොහෝ විට උන් වහන්සේ පැවිදි වීමේ වටිනාකම, එහි ආනිසංස පුකාශ කළා. අපේ නාත්තත් තිතර තිතර යනවා ඔය බණ අහත්ත. මට අද නම් හිතෙනවා විනයාලංකාර හාමූදුරුවන් පැවිදි වීමේ අගය ඒ නරමට ම වර්ණතා කළේ බූරුම රට ගැන කල්පතා කරලයි කියලා. බූරුම රටේ වැඩි දෙනෙක් මහණ වෙනවා. කොහොම වුණන් අපේ තාන්තන් නිතර මේ බණ අහලා ගෙදර ඇවිල්ලා අපටත් ඒ ගැන කියනවා. 'දවසක් තාත්තා මගෙන් ඇහැව්වා පුනේ, උඹටත් මහණ වූණොත් ත්රකද ? කියලා'. එනකොට මගෙ වයස අවුරුද නමයක් විතර ඇති. මාත් ඉතිත් කැමති වුණා මහණ වෙත්ත. කුමක් නිසා මහණ වෙත්ත කැමති වුණාද කියලා කියන්න බැහැ. කොහොම වුණන් අදට වඩා ඒ කාලයේ ළමයි කැමතියි මහණ වෙන්න. මවුපියන් කැමතියි දරුවන් මහණ කරන්න. මං විතරක් නෙමෙයි, ඔය වෙන කොට මහණ වෙන්න කැමැත්තෙත් හිටියේ. තවත් ළමයින් විසි හය දෙනෙක් විතර මහණ වෙන්න කැමැත්තෙන් සුදානම් වෙලා හිටියා. 1906 ජනවාරි මාසයේ 08 වෙතිදා මා ඇතුළු තවත් ළමයි විසිහය දෙනෙක් පැවිදි වුණා. අපව පැවිදි කළේ බූරුම ජාතික විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවෝ. මහණ වෙත්ත ඉස්සර වෙලා සාමණේර බණ දහම් පොත, පාලි වර තැගිල්ල, වගේ පොත් කිහිපයක් පාඩම් කළා. ඒ පොත් පාඩම් කළේ බටුවිට සුසීම කියන හාමූරුවන් ළහ. පැවිදි වීමෙන් පස්සේ අපට වැඩි කාලයක් ලංකාවේ ඉන්න ලැබුණේ නැහැ. බූරුම ජාතික විනයාලංකාර හාමුදුරුවන් 1908 ජනවාරි 27 වැනි දා අප ඔක්කෝම බූරුම රටට එක්කර ගෙන ගියා. ඒ නිසා බණ දහම් පිළිබඳ අපට මූලික දැනුම ලැබුණේ බූරුමයේ දී. ඒ විතරක් නෙමෙයි තිපිටක ධර්මය සම්පූර්ණයෙන් ම ඉගෙන ගත්තෙත් බූරුම රටේදී. මා ඇතුළු සාමණෙර පිරිස නතර වෙලා හිටියේ පහත බූරුමයේ ශ්වේජින් නිකායේ මහානායක මාහිමියන් වහන්සේ ළහ. මුල් අවුරුදු කිහිපයේදී අපට හරිම අමාරු වුණා. ඒකට හේනුව බූරුම භාෂාව අපට නොනේරෙන නිසයි. බූරුම භාෂාව ඉගෙන ගැනීමත් හරිම අමාරුයි. සමහර බූරුම වචන අපට උච්චාරණය කරන්න කොහොමවත් බැරි වුණා. නමුත් පස්සේ පස්සේ ටික ටික හරි ගියා. මට ඒ කාලේ හොඳට පාඩම් හිටිනවා. ඒ නිසා මං හුහක් පොත් පාඩම් කළා. අවුරුද දහයකට වැඩි කාලයක් මං බුරුම රටේ හිටියා. ඒ කාලය තුළ බුරුම රටේ පිළිගත් උගත් ධර්ම විනයධර ආචාර්යවරුත් ළඟ ධර්ම විනය අටුවා ටිකා සහිතව හොදින් ඉගෙන ගත්තා. ඔය අතර එක වරක් ලංකාවට ඇවිත් යන්න අවස්ථාව ලැබුණා. ආපසු මා බුරුමයට ගියේ උපසම්පදාව ලබා ගැනීමටන් එක්කයි. 1917 ඔක්තෝබර් 26 වෙනි දින

බුරුම රටේ ධම්මිකාරාම සීමාවේදී අධිශීල සංඛාහත උපසම්පදාව මා ලබා ගත්තා. අභිධර්මය ගැන ගැඹුරු දැනුමක් මා ලබා ගත්තෙත් බුරුම රටේදී. ඒ පිළිබඳ මහා විශාරද උගත් හික්ෂූන් වහන්සේලා බුරුම රටේ ඉත්තවා. ඒ වගේම වටිනා පොත් පත් රාශියක් බුරුම භාෂාවෙත් ලිය වී තියෙනවා. භාවනා කුම පිළිබඳව හොඳ දැනුමක් ලබා ගත්තෙත්, ඒවා හොඳින් පුගුණ කළෙත් බුරුම රටේදී. මට බුරුම භාෂාව ස්ව භාෂාව තරමටම හොඳට පුළුවන්. කථා කරන්න, ලියන්න, කියන්න එකසේම පුළුවන්.

මෙතෙන්දි මම බුරුම රටේ ආරාමික අධ්‍යාපනයේ තියෙන හොදම ඉගැන්වීමේ කුමයක් ගැනත් කියන්නම්. මා දන්නේ නැහැ වෙත මොන රටකවත් ඒ වගේ ඉගැන්වීමේ කුමයක් තියෙනවා කියලා. රාතුියට මහ කළුවරේ තමයි ඒ ඉගැන්වීම කරන්නේ. ගුරුවරයාත්, ශිෂායොත් මහ කළුවරේ එක එක නැත වාඩිවෙලා ඉන්නවා. පොත් පත් කිසිවක් නෑ. ගුරුවරයා මූලින් විස්තර කරලා කියා දෙනවා. ඒක හොදට අහගෙන හිටියොත් ශිෂායන්ටත් ඒ පාඩම පොතේ තියෙන හැටියට ම කියන්න පුළුවන් වෙනවා. අභිධර්මාර්ථ සංග්රී පොත් මක්කෝම රාතුයේ උගන්වනවා. ඒවා හඳුන්වන්නේ '**රාතුී වාවන**' වශයෙත්.

දිනපතා උදේ 4.30 ට අවදි වෙන්න ඕනෑ. ඒ සඳහා ගෙඩිය ගහනවා. ඊළහට වන්දනාමාන කටයුතු වල යෙදෙන්න ඕනෑ. මෙතනදී පැමිණීම ලකුණු කරනවා. නම කියවන විට ඉන්නවා කියලා ශබ්ද නගා කියන්නටත් ඕනෑ. ඔය වෙලාවට නාවොත් දඩුවම් ලැබෙනවා. වතුර කල පහක්, සමහර විට ඊට වැඩි පුමාණයක් ගෙනිහින් තැනකට වත් කරන්න වෙනවා. මට නම් ඔය පාන්දර නැගිටින එක මක්කරලවත් කරන්න බැහැ. මුලින් මුලින් මටත් ඔය දඩුවම ලැබුණා. පස්සේ මට දඩුවම් නොදී අත් හැරියා. ඒ ඇත්තොම තේරුම් ගත්තා මට ඒක කරන්න බැහැ කියලා.

මා කලින් සඳහන් කළා අර රානු වාවන හෙවන් අන්ධකාරයේ කරන ඉගැන්වීම ගැන. සමහර විට පැය තුන හතරක් එක දිගට පාඩම කරගෙන යනවා. සමහර දිනවල මේ මහ කඑවරේ වාඩිවෙලා ඉන්න අතරම මට නින්ද යනවා. පාඩම අවසන් වෙලා අනෙක් ඔක්කෝම නැගිටලා ගිහිල්ලා. මං විතරයි ඉතිරි වෙලා ඉන්නේ. මා ඒ කාලේ හරිම කම්මැලියි. මං නමයි ඒ කාලයේ බුරුමයේ හිටිය ලොකුම කම්මැලියා.

බුරුම රටේ ආරාමික අධාාපනය ගැන මෙනෙන්දී තව ටිකක් කියන්නම්. ආරාමික අධාාපනයේ පාලි වාාකරණ ඉගැන්වීමටත් විශේෂ ස්ථානයක් ලැබුණා. පාලි වාාකරණ හා හාෂාව ගැඹුරට ඉගැන්නුවා. ඒ සමග ම නිපිටක ධර්මයන් අටුවා ටිකා සහිතව විස්තරාන්මකව ඉගැන්නුවා. අප බුරුම රටේ ඉන්න කාලේ අනෙක් ඉගැන්වීම් වලට විශේෂ තැනක් ලැබුණේ තෑ. දැන් නම් හුහක් වෙනස් වෙලා කියලා ආරංචියි. ඔය ඉංගුීසි වගේ භාෂා ඉගෙනීමට සමහර බුරුම පැවිද්දන් දැන් දැන් ලංකාවටත් එනවානේ.

බුරුමයේදී ශ්වේජිත් තිකායෙත් උපසම්පදාවත් ලබාගෙත අවුරුද්දක් විතර ගියාට පස්සෙයි මා ලංකාවට ආවේ. ඒ ඇවිදිල්ලා කොළඹ, **දෙමටගොඩ මහා ව්සුද්ධාරාමයේ** කාලයක් තතරව හිටියා. මෙතතදී මා එක දෙයක් විශේෂයෙත් සඳහත් කරත්තට ඕතෑ. ඔය විසුද්ධාරාමයේ වැඩ හිටිය **අරංගල සිරිධම්ම** හාමුදුරුවත් තමයි මේ දහම් පොත් පත් ලිවීමට මාව උනත්දු කළේ. 'බුරුම රටේ බුරුම හාෂාවෙත් ධර්මය පිළිබඳවත් විශේෂයෙත් අහිධර්මය පිළිබඳවත් වටිතා පොත් පත් ලියවිලා තියෙනවා. 'ඒ වගේ පොත් ටිකක් ඔබ වහත්සේත් සිංහල භාෂාවෙත් ලිව්වොත් හොඳයි' කියලා තිතර නිතර ඒ හාමුදුරුවත් මට කිව්වා".

6



## බුරුමයේ සිට ලංකාවට

"බූරුම රටේ ඉඳලා ලංකාවට ඇවිදින් මා ඉස්සෙල්ලම නතර වුණේ දෙමටගොඩ මහා විසුද්ධාරාම පත්සලේ. ඒකට විශේෂ හේතුවකත් තිබුණා. ඒ කාලයේ පිටරටක ඉඳලා මෙහාට ආවාම සනීපාරක්ෂාව සඳහා රජයට පෙනි සිටින්නන් වෙනවා. ඉතින් කොළඹ නතර වී සිටීම ඒකටත් පහසුවක් වෙතවනේ. විසද්ධාරාමයේ තතර වෙන්නට ඒකත් එක හේතුවක් වුණා. ඔය ඉන්න අතර සිරිධම්ම හාමුදුරුවන් අභිධර්මය උගන්වන පන්තිවලට ගිහිල්ලා මාත් පැත්තකින් අහගෙන හිටියා. මං ඉතින් බුරුම රටේ වසර ගණනාවක් ඉදලනේ ලංකාවට ආවේ. ඒ නිසා වැඩි දෙනෙක් හිතාගෙන හිටියා මට අභිධර්මය වගේ දේවල් හොඳට පුළුවන් කියලා. ඉගෙනිමට ආව ශිෂායන් සමහර අවස්ථාවල මට කිවා ඒ අයට අභිධර්මාර්ථ සංගුභය උගන්වන්න කියලා. මා ඒකට එච්චර කැමති වුණේ නෑ. ඒ ඇත්තත් තැවත තැවත මේ ඉල්ලීම මගෙන් කළ නිසා දවසක් මා ඒ ඇත්තන්ට අභිධර්මාර්ථ සංගුභය ඉගැන්නුවා. ඔය අතර ශිෂායන් කියන්න පටන් ගන්නා සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ට වඩා මගේ ඉගැන්වීම හොඳයි කියලා. මා ඒ වෙලාවේ කල්පනා කළා මේ වගේ කථාවක් ඇති වෙව්ව එක හොඳ නෑ. දැන් ඉතිං මං ඉක්මනින් මෙතනින් අයින් වෙලා යන්ට ඕනෑ කියල.

ඒ වන විට අභිධර්මය ගැන ලෝක පුසිද්ධ වෙලා හිටියේ සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්, ඉතින් මං වගේ පුංචි කෙනෙක් සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ට වඩා හොඳට උගන්වනවා කිවාම ඒක ඒ හාමුදුරුවන්ට මදි පුංචිකමක් වෙනවතේ, ඒ නිසා ඉක්මතින් ම එනතිත් අයිත් වෙලා යන්නට මං තීරණය කළා, හැබැයි මා ඒ ඇත්තන්ට කිවේ තැහැ අස්වෙලා යනවා කියලා, යමින් එමින් ටික දවසක් ඉඳලා පස්සේ තොගිහින් ම අත් හැරියා. තමුත් අපේ සම්බන්ධකම මේ මෑතක් වන තුරුම තිබුණා. ඒ විසුද්ධාරාමයේ අභිධර්මය ඉගෙනීමට ආව ශිෂායන් ගැන මං මුලදි බිය වුණා. මේ ඇත්තන් හරියට දන්නවා ඇති කියලා. බැලුවාම මට තරම් ඒවා ගැන දැනුමක් ඇති කවුරුවත් ඒ ශිෂායන් අතර හිටියේ නැහැ. නමුත් ඒ අය මැරිගෙන උදේ ඉඳත් පාඩම් කරනවා. මං එහෙම මහත්සි වෙලා කවදාවත් පාඩම් කරන්නේ නැහැ. මට එක වරක් ඕනෑම දෙයක් බැලුවාම පාඩම් හිටිනවා. නුපිටකයේ වැඩිම පුමාණයක් මට කට පාඩම්. දැනුත් ඒවා වෙනසක් නැතුව පාඩම් තියෙනවා.

විසද්ධාරාමයෙන් ගිහිල්ලා මං **පානදුරේ පන්සලක** ටික දවසක් නතර වී හිටියා. ඒ පත්සලේ විහාරාධිපති වශයෙත් හිටියේ **ධිරාතත්ද** කියලා හාමුදුරු තමක්. ඒ පන්සල 'වැල්ලබඩ පන්සල' තමින් පුසිද්ධ වෙලා තිබුණේ. මුහුද අයින නිසා. ශරීර සෞඛ්ෂයටත් ඒක හොඳ නිසා මං කලක් එහි නතරව හිටියා. අවුරුද්දක් හමාරක් විතරම එහි හිටියා. එතනදී තමයි මූලින් ම පොත් ලිව්ම පටත් ගත්තේ. මගෙ මූල්ම පොත නමයි '**නිර්වාණ විනිශ්චය**'. මේ පොත ලියන්න හේතුවකුත් තිබුණා. ඒ කාලයේ තිබුණා '**ධර්ම ශී**' කියලා සහරාවක්. ඒ සහරාවේ සංස්කාරකවරයා මගෙන් ඉල්ලීමක් කළා නිර්වාණය ගැන ලිපියක් ලියලා දෙන්න කියලා. ඒක පළ වුණාම ඒ ලිපියේ කාරණා විවේවනය කරමින් කවුදෝ ගිහි මහත්මයෙක් ලිපියක් ලියලා තිබුණා. මට නම මතක නැහැ. ඒකට පිළිතුරු දෙමින් තවත් ලිපි කීපයක් ම මං ලිවා. ඇත්තටම මං තීරණය කළා මේ විදියට ලිපි ලිව්මෙන් වැඩක් නැහැ, නිර්වාණය ගැන විස්තර කරමින් පොතක් ලියන්න ඕනෑ කියලා. ඒක තුමයි 'නිර්වාණ විනිශ්චය' කියන පොත. එතකොට මගේ වයස අවුරුද විසි නවයක් විතර ඇති. මේ පොත මුදුණයෙන් පිට වුණාම සමහර දෙනා ඒක කියවන්නන් ඇති. ඒක ටිකක් ගැඹුරු කාරණා ඇතුළත් පොතක්. ඒක කියවන අයට ඒ තරම් රසයක් නොදැනෙන්නත් ඇති. නිර්වාණය ගැඹුරු දහමක්. නේරුම් ගැනීමත් අපහසුයි. නේරුම් කිරීමට සුදුසු වචන නෝරා ගැනිමත් හරි අමාරුයි. ඒ නිසා මං හිතනවා 'නිර්වාණ විනිශ්චය' පොත මගේ අනිත් පොත් තරමට කියවන අයට පිය බවක් ඇති නූනාදෝ කියලා, කොහොම වුණන් මගේ සිංහල දැතුමත් ඔය වෙත කොට ඒ තරම් හොඳ තැහැ. ඔය කාලේ මං සිංහල දැනුම හදා ගන්න ජාතක පොත, සද්ධර්ම රත්තාවලිය, පූජාවලිය වගේ පොත් කියෙව්වා. ඒවායේ තියෙන

වටනත් මට හුරු වුණා. ඔය 'නිර්වාණ විතිශ්චය' කියන පොතේ මං යොදලා තියෙන වචන හුහාක් අර පැරණී පොත්වල තියෙන වචන කියලා මට හිතෙනවා.

## මහා නායක හාමුදුරුවන් පසුව ලියපු පොත්වල තියෙන භාෂාව හරීම සරලයි නේද ?

මාත් හිතනවා එහෙමයි කියලා. 'නිර්වාණ විනිශ්චය' ලියු හාෂාව මං ඒ පොතෙත් ම අවසත් කළා. අනෙක් පොත් ලිවේ බොහොම සරල සිංහලෙන්. ආත්ත වශයෙන් ම මට උවමනා කළා ඔය නිර්වාණ විනිශ්චය පොත නැවත මුදුණය නොකර ඒකෙන් ම අවසන් කරලා දාන්ත. තමුත් මගේ අකමැත්ත මැද මේ ළහදී ඒ පොත නැවන මුදුණය කරලා තියෙනවා. මං පසුව ලිව්වතේ 'පටිව්ව සමුළුපාද විවරණය' කියලා පොතක්. ඒ පොතේ ඔය නිර්වාණය ගැනත් හොඳ විස්තරයක් ඉදිරිපත් කරලා තියෙනවා. ඒකයි මං 'නිර්වාණ විනිශ්චය' පොත තැවත මුදුණය කරන්න එපා කියලා කිව්වේ. ඒ පොත අවසන් කරලා දාන්න ඕනෑ කියන හැහීමක් මා තුළ තිබුණා. මං පොත් ලිව්වේ මුදුණය කරලා විකණලා මුදල් හම්බ කිරිමේ අදහසින් නොවෙයි. මගේ පොතක් වෙත කවුරුන් හෝ මුදුණය කළාට, මගේ පොත්වල කොටස් උපුටා ගත්තාට, මගේ තමත් මකලා, වෙන කෙනෙකුගේ ම නමින් මුදුණය කළාට, මගේ නම් කිසිම විරුද්ධකමක් නැහැ. ඒක නිති විරෝධී වුණාට මගෙන් නම් නහනමක් නැහැ.

මං පොත් ලිව්වේ පොදු ජනතාවට මේ උතුම් ධර්මය බෙදා දීමටත් වඩා '**මගේ සම්මෝහය දුරු කර ගැනීමටයි**.' ධර්මය ඉගෙන ගැනිමෙතුත්, පොත් ලිවීම සඳහා කරුණු රැස් කිරීමෙනුත්, ඒ සම්මෝහය දුරු වෙනවා කියලා කියන්න පුළුවන්.

9

## මේක බුරුම පන්සල (ශ්වේජීන් නිකායේ මූලස්ථානය)

බුරුම ජාතික **යු. විනයාලංකාර** හාමුදුරුවත් ආරම්භ කළ නිසා මේ පත්සලට ඒ තම කියනවා. ඒ ගැන මං මුලිතුන් කීවා. බුරුම පත්සල කිවාට බුරුමයේ පත්සල් වල තියෙන ඔක්කෝම වැඩ පිළිවෙල මෙහේ අනුගමනය කළේ නැහැ. එහෙම කරන්නත් බැහැනේ. තමුත් මුල් කාලයේ දී ඔය සියම් නිකායේ පත්සල් සමග වැඩි සම්බන්ධයක් තිබුණේ නැහැ. බටුවිට පත්සලත්, බොල්ගොඩ පත්සලත්, අපෙම නිකායට අයිති ඒවා. ඒ නිසා ඒ පත්සල් දෙකත් සමග ළහ සම්බන්ධයක් තිබුණා. තමුත් ඉක්මණින්ම සියම් නිකායේ පත්සල් සමගත් අපේ සම්බන්ධය ඇතිවුණා. දැන් නම් මොකවත් වෙනසක් නැහැ. කවුරුත් ඔහේ එකට එකතු වෙලා ආගමික කටයුතු කරනවා.

මා මේ බුරුම පත්සලට එත්ත ඉස්සර වෙලා තවත් ස්ථාන කිහිපයකම ටික ටික කාලය ගත කළා. අවුරුද්දක් විතර වාසය කළ තැතක් තමයි කළුතර **"කුමරි කත්ද"** කියන පත්සල, එතත වස් කාලයකුත් ගත කළා. ඒ පත්සලේ හිටිය **කොත්මලේ සද්ධාවාස** කියල උගත් හාමුදුරු තමක්.

බොල්ගොඩ පත්සලෙත් මං සෑහෙන කාලයක් හිටියා. ඒ පන්සලේ හිටිය ධම්ම ජෝති කියන හාමුදුරුවන් අපවත් වූණයින් පස්සේ කටයුතු කර ගෙන ගියේ මං. ඒ ඉන්න අතර පුළුවන් තරමින් ඒ ස්ථානය දියුණු කළා. ආගමික කටයුතු බොහෝ විට ඉටුකර දුන්නේ මේ බුරුම පන්සලෙන්, සංඝයා වැඩමවා ගෙන ගිහිල්ලා. **කිරිවත්තුඩුව** පැත්තේ රාමඤ්ඤ නිකායේ පත්සලකත් ටික කාලයක් මං තැවතිලා හිටියා. ඒ කාලේ ඒ පත්සල පාළුවට ගිහිල්ලා තිබුණ. ඒ පත්සල අයිති හාමුදුරුවත්ට තවත් හුහාක් පත්සල් තිබුණා. බොහෝ දෙනා ඒ හාමුදුරුවත්ට කිව්වේ "පත්සල් වනුවර්ති" කියලා. ඒ හාමුදුරුවත් **මුල්ලේගම** හාමුදුරුතමක්. මං ඔහොම නැත් තැත්වල හිටියේ මෙහේ **අගගධම්මාලංකාර** කියන හාමුදුරුවො වැඩ සිටි නිසයි. ඒ කාලේ අවුරුදු දහයක් විතර තැත් තැන්වල ඉදලා අගගධම්මාලංකාර හාමුදුරුවත් අපවත් වුණාට පස්සේ තමයි මං මෙහාට ආවේ. මේ ස්ථානයත් වැදගත් ස්ථානයක් නිසා ඒකත් දියුණු කරගෙන ඉන්න ඕනෑ කියන අදහසක් හිතට ආවා.

මුල් කාලයේ පන්සල් වල ඉදීමේ අදහසක් මට තිබුණේ නැහැ. ආරණායකට වෙලා බණ භාවනාවෙන් කල් ගෙවීමටයි හිනා ගෙන හිටියේ. එහෙම ආරණාය දෙක තනකටත් මත් ගියා. තුමුත් මට ඇති වෙච්ච අසනිපකම් නිසා, ඒ අදහස අත් හැරලා පන්සලට ම ආවා. ඉතින් එහෙම අදහස් වෙනස් වෙනවානේ. මූල සිටම මගෙ ආසාව වූණෙ මේ උතුම් ධර්මය හොඳට දැන ඉගෙන ගන්න ඕනෑ කියන එකයි. මේ ධර්මය ලියලා කියලා ඒ පිළිබඳව දැනුමක් අනික් අයටත් ලබා දෙන්නට ඕනෑ කියන අදහසක් මට තිබුණේ නැහැ. පුළුමයෙන් මා මේ ධර්මය දැන ඉගෙන එයින් පුතිඵලයක් ලබන්නට ඕනෑ කියන අදහසයි මට තිබුණේ. සසරින් එතර වීම සඳහා කටයුතු කිරිමයි මට උවමනා කළේ. නමුත් ඉතින් පන්සලකට වෙලා බණ දහම් කියමින් පොත් පත් ලියමින් වෙනත් ආගමික වැඩ සටහන් වලටත් යමින් එමින් කොහොමද ඒ සඳහා ම කටයුතු කරන්නේ. පුළුවන් තරමින් බණ භාවනාවක යෙදෙමින් කල් ගෙවනවා. සියල කටයුතු වලට සහභාගි වෙමින් බණ භාවනා සඳහාත් එක්තරා පුමාණයකට කාලය ගත කළා. මූල කාලයම ඒ සඳහා යොදා ගන්න නම් හොඳයි කියලන් දැන් හිතෙනවා.

අපේ ශ්වේජිත් නිකාය ගැනත් මෙහි දී යමක් මම කියන්තම්. ධර්මාශෝක රජතුමාගේ ධර්ම දූත වභාපාරයේ පුතිඵල ලැබූ රටවල් අතර එක් රටක් තමයි ස්වර්ණ භූමිය. ඒක රාමඤ්ඤ රට කියලත් පුසිද්ධ වී තියෙනවා. ඒක අයත් වන්නේ පහත බුරුමයට යි. රාමාධිපති තම් රජතුමාගේ කාලය වන විට ශාසනික පරිහානිය වැඩි දියුණු වී ගිහිල්ලා උපසම්පදාවක් ඇතැයි ස්ථිර වශයෙන් නො පිළිගත හැකි තත්ත්වයක් උදා වුණා. මේ අතර ශුී ලංකාවේ තිර්මල වූ උපසම්පදාව පවත්තා බව දැන ගෙන හික්ෂූන් වහන්සේලා හතුළිස් අට නමක් මෙහාට එවා නිර්මල පැවිද්ද හා උපසම්පදාව ලබා ගත් බවත් ඉතිහාසයේ සඳහත් වෙනවා. ජයවර්ධනපුරයේ රජ කළ බවනෙකබාහූ රජුගේ කාලයේ දී කලාහණ නදියේ උදකුක්බෙප සිමාවකදී විනය කර්මය කළ බවත් දැක්වෙනවා. හතලිස් අට නමක් උපසම්පදාව ලබා ගෙන රාමඤ්ඤ රටට (ස්වකීය රටට) ගිහිල්ලා සියලම භික්ෂුන් වහන්සේලාට උපසම්පදාව ලබා දූන්නා. ඒ අනුව කලිත් පැවති සොණත්තර සංඝ පරම්පරාව අවසන් වෙලා මහාවිහාර පරම්පරාව ආරම්භ වුණා. ඒ මහා විහාර පරම්පරාවත් කුමයෙන් පිරිහෙන්තට පටන් ගන්නා. මේ ගැන බලවත් සංවේගයට පත්ව "ජාගරාභිධා සද්ධමම වංශ ධම්මසේතාපති අතුලාධිපති සිරිපවර මහා ධම්ම **රාජාධි රාජගුරු** ස්වාම්න්දුයන් වහන්සේ දුස්සිල භික්ෂූන් ගෙන් ඇත්වී ඔවුන් හා ධර්මාම්ෂ සම්භෝගයෙන් වැලකිලා ශික්ෂාකාමී සිල්වත් භික්ෂු පිරිසක් ඇති කරගෙන පුතාන්ත පුදේශයක වාසය කළා. කලින් කි දිග නම උන්වහන්සේට දුන්නේ රජතුමා විසින්. ඒක ගරු නමක්. උන්වහන්සේගේ නම **ජාගර** යන්නයි. උන්වහන්සේ උපන්නේ **ශ්වේජීන්** නැමැති ගමේ. ඒ නිසාම උන් වහන්සේට **ශ්වේජීන් ශයාඩෝ** නමන් කියනවා. බුරුමයේ උන්වහන්සේ පුසිද්ධ වී සිටියේ මේ නම්න්. නමුත් ලංකාවේ උන් වහන්සේ පුසිද්ධ වුණේ "ජාගර" යන නම්න්. උන්වහන්සේ වැඩ සිටියේ **මෙන්ඩුන් රජතුමාගේ** කාලයේ.

මේ රජතුමා ශුද්ධා බද්ධි සම්පන්ත රජ කෙනෙක්. පස්වත ධර්මසංගායතාව කරවලා නිපිටක ධර්මය කිරීගරුඩ (සුදුගල්) පුවරුවල කොටවා තැබීම ආදී පිත්කම් රාශියක්ම මේ රජතුමාගේ මූලිකත්වයෙන් සිදුව් තියෙනවා. එතුමා ධර්මවිතය ආඥා පනත නමිත් ආඥා පනතක් තිකුත් කරලා බුදු සසුන පිරිසිදු කිරීමටත් උත්සාහ ගත්තා. තමුත් ඒක එච්චර සඵල වුණේ තැහැ. මෙන්ඩුත් රජතුමා කුමාර කාලයේ ඉඳලම ජාගර හිමියන් දැන ඇදිනගෙන උත්වහත්සේ කෙරෙහි පැහැදිලා හිටියා. මණ්ඩලේ යන නමිත් අභිනව තගරයක් කරවා එතුමා ජාගර හිමියන් මණ්ඩලේ තගරයට වඩුමවා ගත්තා. අහිතව සංඝාරාම පහක්ම සාදවා උත් වහන්සේට පූජා කළා. ඒ විතරක් නෙවෙයි, ජාගර හිමියන්ගේ මාර්ගයෙන් ශාසන සංශෝධනයක් කිරීමටත් එතුමා කියා කළා. ජාගර හිමියන් ඒ ආරාම පාලනය කිරීම සඳහා වගන්ති විස්සකින් යුක්ත ධර්මාවවාද ලේඛනයක් ද සකස් කර ගත්තා. උන්වහන්සේගේ පාලත කුමයේ හොඳකම නිසා ඒ ආරාම වල වාසය කරන හික්ෂූන් වහන්සේලා පර්යාප්ති පුතිපත්ති දෙකින්ම දියුණු වන්නට පටන් ගත්තා. ජාගර හිමියන්ගේ භික්ෂු පිරිස අතර රාජගුරු උපාධිය ලැබූ හික්ෂූන් වහත්සේලා විසි එක් නමක් ම වැඩ සිටියා. මේ තත්ත්වය නිසා අනෙක් බොහෝ භික්ෂූන් වහන්සේලාත් ජාගර හිමියන්ගේ පිරිසට එකතු වෙත්තට පටත් ගත්තා. ඉක්මණීන්ම දහසකට අධික භික්ෂු පිරිසක් ඇති වුණා.

අළුත් නිකායක් ආරම්භ කිරිමේ අදහසක් ජාගර හාමුදුරුවන්ටත් මෙත්ඩූත් රජතුමාටත් තිබුණේ තැහැ. එහෙම වුණත් ජාගර හිමියත්ගේ භික්ෂු පිරිස රටේ කැපී පෙනෙන භික්ෂු පිරිසක් බවට පත් වුණා. ඒ නිසා රට වාසීන් **ශ්වේජන් ශයාඩෝ** යන ජාගර හිමියන්ගේ නාමය අනුව ඒ භික්ෂු පිරිස ශ්වේජින් නිකාය කියලා හඳුන්වන්නට පටන් ගත්තා. ශ්වේජිත් නිකාය ආරම්භවුණේ ඔන්න ඔය ආකාරයටයි. ශ්වේජින් නිකාය යන නම රටේ ඉක්මණින් ම පැතිරී පුසිද්ධියට පත්වුණා. ජාගර හිමියත් මේ නිකායේ මහා නායක පදවියට කවුරුවත් පත් කළේ නැහැ. නමුත් හැමදෙනාම උත්වහන්සේ මහා නායක හිමියන් වශයෙන් පිළිගන්නා. ශ්වේජිත් තිකායේ පුධාන දායකයා මෙන්ඩුන් රජනුමා. නිකාය ආරම්භ වූයේන් එනුමා විසින් කරවූ රාජකීය ආරාමවලයි. ඒ නිසා මේ නිකාය රාජකීය නිකායක්. ජාගර හිමියන්ගේ කාලය තුළ මේ නිකාය නාම මානු වශයෙන් තිබුණත් කුමානුකුලව පිළියෙළ වූ බවක් කියන්න අමාරුයි. උන් වහන්සේගේ අභාවයෙන් පසුව මේ නිකාය ඉදිරියටත් හොදින් පවත්වා ගෙන යාම සඳහා මහානායක ධූරයට "විසුද්ධාචාර ධජාධ්පති පවර මහා ධම්ම **රාජාධි රාජශූරු**, මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ පත්කර ගත්තා. උන්වහන්සේ නිපිටක ධර්මය `පිළිබඳව උසස් දැනුමක් ඇති මහා පඩිවරයෙක්. ඒ වගේ ම තොයෙක් ගුන්ථයන් සම්පාදනය කළ මහා ගත් කරුවෙක්. ඉංගීසි ආණ්ඩුවෙන් අග්ග මහා පණ්ඩිත උපාධියක් උන්වහන්සේට පිරිනැමුවා. උත්වහත්සේගේ කාලයේ තමයි මේ නිකාය කුමානුකුලව යකස් වුණේ. උන් වහන්සේ විසින් නිකායේ අනාගත පැවැත්ම සඳහා වගන්ති තිහකින් යුතු කතිකාවතක්ද සම්මත කළා. දැනට ශ්වේජින් නිකාය පාලනය වන්නේ ඒ කතිකාවන අනුවයි. මේ වන විට මේ නිකාය ශී ලංකාවටත් සියම් දේශයටත් පැතිරී තියෙනවා. බූරුමයේ දැනට ශ්වේජිත් නිකායේ භික්ෂූන් වහන්සේලා පසළොස් දහසක් පමණ ඉත්තවා. විහාරස්ථාන දෙදහසක් පමණ තියෙනවා.

13

බුරුමයේ කළ **ජටඨ මහා සංගායතාවේ** බොහොමයක් වැඩ කළේ මේ නිකායේ භික්ෂූන් වහන්සේලායි. මේ ශ්වේජින් නිකායේ උපාධිධාරී බොහෝ පණ්ඩිත භික්ෂූන් වැඩ ඉන්නවා. ඒ වගේම බොහෝ ගත් කරුවත්, බොහෝ කර්ම ස්ථානාවාර්යවරුත් බොහෝ යෝගීත්, බොහෝ ආරණායිකයන්, බොහෝ ධූතංගධාරීත්, ඇති නිකායක්. හාවනා කුම පිළිබඳව ගුන්ථ රාශියක් සම්පාදනය කළ, සතිපට්ඨාන හාවනා කුමය ලෝක වහාප්ත කළ මහා කර්මස්ථානාවාර්ය **අග්ග මහා පණ්ඩිත මහා සිසසියාඩෝ හදන්ත සෝහත** මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේත් ශ්වේජින් නිකායේ මහා තෙර නමක්.



#### විනයාලංකාරාරාමයේ හෙවත් බුරුම පත්සලේ ආදි කර්තෘ බුරුම ජාතික යු. විනයාලංකාර නා හිමි

තිකායික භික්ෂු පිරිස තමයි ඒ. මේ විනයාලංකාරාරාමය 1907 ජනවාරි මස 20 වෙනි දින යූ. විනයාලංකාර බුරුම නා හිමියන් පුධාන මහා සංඝ රත්තය උදෙසා සාංඝික කොට පූජා කළා. ඒ නිසා මේ පොකුණුවිට විනයා ලංකාරාරාමයේ තමයි ශුී ලංකාවේ පුථම ශ්වේජිත් නිකායික සංඝයා විසින්ම සම්මත කළ පුථම බද්ධ සීමාව තියෙන්නේ. ඒ නිසාම මේ රටේ ශ්වේජිත් නිකාය මුල් බැස ගත්තා කියලත් මට හිතෙනවා. ශුී ලංකාවේ ශ්වේජිත් නිකායේ පුථම මහා

ශ්වේජිත් තිකාය ආරම්භ කළ ජාගර මහ තෙරුත් වහත්සේ 1872 ශී ලංකාවටත් වැඩියා. උත් වහත්සේගේ වැඩම වීමෙත් පසුව ලංකාවටත් ශ්වේජින් තිකායේ ආහාසය ලැබුණා. ඉත් **අනතුරුව බූරුමයේ ශ්**වේජින් තිකායේ මහා තායක ස්වාමීත්ද යත් වහත්පේගේ ශිෂා තමත් වන යු. විනයාලංකාර නෙරුන් වහන්සේ ලංකාවට වැඩියා. උන් වහන්සේගේ මූලිකත්වයෙන් තමයි මේ පන්සල පටන් ගන්නේ. ඒ තමිත් තමයි මේ පත්සල හදුන්වන්නේ. උන් වහන්සේගේ මලිකත්වයෙන් මේ ස්ථානයේ දී කුල දරුවන් විසි හත් දෙනෙක් පැවිදි කළා. පුළුම ශ්වේජින්

තායක ධූරය හෙබ වූයේ **උඩුවේ විමලරංසි** තෙරුන් වහන්සේ යි. දෙවන වර මහා නායක ධූරයේ වැඩ සිටියේ **දෙවිනුවර ඤාණාවාස** මහ තෙරුන් වහන්සේ යි.

ශී ලංකාවේ ශ්වේජිත් තිකාය දෙසිය පනස් තමක් පමණ හික්ෂූත් වහන්සේලා සිටින 70 ක් පමණ විහාරස්ථාන ඇති කුඩා තිකායක්.

## මගේ උපසම්පදාව බුරුම රටේ දී . . .

බුරුමයේ ඇත්තත් උපසම්පදා විතය කර්මය කරත්ත ඉතාම හොඳට දත්තවා. ඒ වගේම හොඳට කරතවා. ශික්ෂා පද ගැනත් හොඳ අවබෝධයක් ඒ ඇත්තත්ට තියෙනවා. අපේ රටේ සමහර ඇත්තත් ඒ ශික්ෂා පද පිළිපැදීම නියා ඒ ශික්ෂා පද ටික ගැනවත් හරියට දත්තේ තැහැ.

බරුම රටේ වස් කාලය අවසන් වේගෙන යන කොට භික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා විහාගයක් පවත් වනවා. ඒක තනිකරම කට පාඩම් ගැනීමේ විහාගයක්. උහය පුාති මෝක්ෂය, බුද්ද සික්බා, මූල සික්ඛා, වගේ පොත් සම්පූර්ණයෙන්ම කට පාඩම් ගන්නවා. මාත් ඔය විභාගයට පෙනී සිටියා. මං මූලින්ම පාඩම් දුන්නේ උභය පුාති මෝක්ෂයයි. කුද සිකත් මට වැඩි හරියක් කට පාඩම්. භික්ෂූත් වහන්සේලා සඳහා ලිඛිත විහාග වගේම කට පාඩම් ගැනීමේ විහාගත් බුරුම රටේ සකස් වී තිබීම ඉතාම වැදගත් දෙයක් සේ මා සලකතවා. උපසම්පදාවත් ලබා ගෙන අර කට පාඩම් ගැනීමේ විභාගවලටත් පෙනී සිටිමෙන් පසුවයි මා ලංකාවට ආවේ. නමුත් මට සිංහලෙත් කිසිවක් කිරීමට හැකියාවක් තිබුණේ නැහැ. සිංහල හාෂාව ගැන මට දැනුමක් නැති නිසා මං තරමක් අසීරු තත්ත්වයකට මුණ දුන්නා. බුරුමයේ සිට ලංකාවට ඇවිත් මාස කීපයක්ම දෙමටගොඩ මහා විසුද්ධාරාමයේ ගත කළ බව මා කලිතුන් සඳහන් කළා මතක ඇති. සිරිධම්ම භාමුදුරුවත් ශිෂායනට උගත්වත විට පැත්තකින් අහගෙන ඉදලා තමයි මං සිංහල වචන ටිකක් ඉගෙන ගත්තේ. උන් වහන්සේ නිපිටක ධර්මය සිංහලෙන් ඉගැන්නුවා. මං සිංහලෙන් ලියන්න කාගෙන් වන් විශේෂයෙන් ඉගෙන ගන්නේ නැහැ. ඇත්නෙන්ම සිංහල මට හොඳට ලියන්න බැහැ. සිරිධම්ම හාමුදුරුවන් උගන්වන විට

අහගෙන ඉදලා ලබා ගත් සිංහල දැනුමෙන් තමයි ඔය ඔක්කොම පොත් ලිව්වේ. මගේ පොත් වල සිංහල හොඳ ද ? තරක ද ? කියලා මා නම් දන්නේ නැහැ. මා දන්න සිංහලෙන් ලියූ දහම් පොත් දැන් විසි පහක් තිහක් අතර ගණනක් ඇති. මට නම් හරියට මතක නැහැ.

සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ගේ උනත්ද කිරීම අනුව මං පොත් ලියන්ත පටන් ගත්ත බව කලිනූත් කීවා. මාත් ටික ටික ලියන්ත පටන් ගත්තා. ඒ කාලේ එහෙම පොත් ලිවාට ඒවා මුදුණය කර ගත්ත හරීම අමාරුයි. ඔය ජේ.බ් පුනාත්ද වගෙ පොත් සාප්පු කාරයත් හිටියා. තමූත් ඒ වගේ අය මේ වගේ පොත් මූදුණය කරන්ත බය වුණා. මේවා මුදුණය කරලා විකුණ ගත්ත පුළුවත් වේට් ද කියලා විශාල බියක් තිබුණා. ඒ නිසා මං හූහක් කල් තො ලියන් හිටියා. විසුද්ධාරාමයෙන් ආවාට පස්සෙත් ඔය එක එක්කෙනාගේ ඉල්ලීම් අනුව සහරාවලට, පත්තර වලට, ලිපි ලියා දන්නා මසක් පොත් ලියන්ත උනත්දුවක් ඇති වුණේ තැහැ.



විනයාලංකාරාරාමයේ ශෙවජීන් නිකායික සංඝයා විසින් සම්මන කළ බද්ධ සීමාව තෙමසකට පෙර අපවත් වී වදාළ හේන්ගොඩ කළහාණ ධම්ම හිමියෝ ඉදිරිපස වැඩ සිටිති.

# 4

මං පොත් ලීවේ . . .

සමහර ධර්ම කාරණයක් හරියට තේරුම් ගන්න කාලයක් උත්සාහ අරගෙන මට ඒක හොඳට පැහැදිලි වුණාම ඒ ගැන පොතකුත් ලියා නිබ්බොත් හොඳයි කියලා බොහෝ විට හිතුණා. පටිච්ච සමූප්පාදය තේරුම් ගන්න මං හුහාක් කල් උත්සාහ ගත්තා. ඒ අනුව මං පටිච්ච සමූප්පාදය තේරුම් ගන්නා. ඒ සඳහා පොතකුත් ලිවා. ඒ තමයි '**පටිච්ච සමූප්පාද විවරණය**'.

පාරමිතා ධර්ම ගැන නොයෙක් පොත් පත් ලියවිලා තියෙනවා. ගිහි පැවිදී බොහෝ දෙනෙක් ඒ ගැන ලිපි ලේඛනත් ලියලා තියෙනවා. නමුත් ඒවා කියවීමෙත් මගේ සිතේ පුසාදයක් ඇති වුණේ නැහැ. ඒ තිසා මං පාරමිතා ධර්ම විස්තර කිරීමට **'පාරමිතා පුකරණය'** කියලා පොතක් ලිව්වා.

'විතය කර්ම' පොත ලියන්තට හේතු වුණේ ඔය බණ්ඩාරවෙල මහ උල්පොත නාංගුෝධාරාමය කියලා පන්සලක් තියෙනවා. මං සමහර විට ගිිස්ම කාලවලට ගොහිත් නතර වෙලත් ඉන්න තැනක්. දවසක් ඔය පන්සලේ පින්කමක් අවසන් වෙලා එතතට රැස්වෙලා හිටිය ඇත්තත් මගෙන් ඉල්ලීමක් කළා අනේ හාමුදුරුවනේ ! මේ විතය කර්ම කිරීමට හරියට නොදන්නා ඇත්තන්ට ඒ ගැන දැනුමක් තේරුමක් ඇති කර ගන්නට පොතක් ලියනව තම් කොච්චර වටිනවද ? කියලා. අත්ත ඒ ඉල්ලීම අනුවයි මං 'විතය කර්ම' පොත ලිව්වේ. 'විතය කර්ම, පොතේ තිබුණු පමණට කරන්න බැහැ. ඒ නිසා විතය කර්ම කිරීම පිළිබඳවත් පැහැදිලි කරමිත් තමයි ඒ පොත ලීවේ. ඒක දැත් තුත් නිකායේම සංඝයා භාවිත කරන පොතක් වෙලා තියෙනවා. ඒ ගැන මං හරියට සතුටු වෙනවා. 'සූ විසි මහ ගුණය' මං ලිවේ තුතුරුවන්ට පූජාවක් වශයෙන්මයි. මං හිතනවා ඒ පොත ලිවීමෙන් මං තුණුරුවන්ට ලොකුම පූජාවක් කළා කියලා. ඒ වගේම ඒක මගේ ඕනෑකම නිසාමයි ලිව්වේ.

ඒ කාලේ කඳුබොඩ කරගෙන ගිය සතිපට්ඨාන භාවනා කුමයට විරුද්ධව ඇතැම් භික්ෂූන් කරුණු කියන්න ලියන්න පටන් ශත්තා. ඒ ඇත්තන් ලියන කියන දේවල් විවේචනය කරමින් යථා තන්ත්වය පැහැදිලි කර දීමටයි මං. **සතිපට්ඨාන භාවනා විවේචනය** කියන පොත ලිච්චේ.

'ශාසතාවතරණය' මං බොහෝම අගය කරන පොතක්. ඒක ලිව්වේ මේ රටේ මහණකම කරන ඇත්තත්ටයි. අද මහණකම කරන සමහර ඇත්තත්ට ඒ පිළිබඳව කිසිම දැනීමක් නැහැ. දවසක් වයස්ගත හාමුදුරු තමක් මෙහාට ආවා. ඇවිදින් මට පුද පඩුරුත් පුජා කරලා කිවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් ටික නැත්තම් මේ කාලයේ ඉන්න භික්ෂූන් වහන්සේලාට කරන්න දෙයක් නෑ කියලා. දෙවෙනි දවසෙත් ඔය විදියටම කියලා මට ගුරු පඩුරු පූජා කරලා හරියට සතුටු වුණා.

'පට්ඨාත මහා පුකරණ සන්තය' ලිවේ මුණසිංහ කියන නෝතා මහත්මියගේ ඉල්ලීම අනුවයි. එයා මගෙන් පට්ඨාතය ඉගෙන ගන්න ආවා. ඉගෙන ගන්න අතරම මේකට සන්නයක් ලියන්න කියලත් මට ආරාධනා කළා. මුණසිංහ නෝනට පට්ඨාතය මං ඉගැන්නුවේ බුරුම පොත බලාගෙනයි. අන්තිමට ඒ බුරුම පොත අනුව සන්නයක් ලීවා. මුණසිංහ නෝතා එයාගේ වියදමින් ඒක මුදුණය කළා. ඇත්තම කියනව නම් මං මේකට සන්නයක් ලියන්න හරියට කම්මැලි වුණා. හේතුව මේවා ඉගෙන ගන්න අය, බලත අය දැන් මේ රටේ නැති නිසයි. හුහක් මහන්සි වෙලා කරන වැඩකින් පුයෝජනයකුත් නියෙන්න එපායැ.

'අභිධර්මයේ මූලික කරුණු පොත මං ලීවේ ඒ පිළිබඳ ලියලා තියෙන පොත් කිපයක් කියවා බැලීමෙන් පසුවයි. මට හිතුණා ඒවා ලියා තියෙන්නේ හරී හැටි කාරණා තේරුම් නොගෙන බව. අභිධර්මයේ එත ගැඹුරු කාරණා ගැත කියන්න ලියන්ත හාෂාවේ වවන හිහයි. ඒ නිසා මේ පොත මං හරී පුවේශමෙන් වවන තෝරා බේරා ගෙන තමයි ලියලා තියෙන්නේ. හැබැයි මං ඒ කාරණා හොඳට තේරුම් අරගෙනයි ලීවේ. 'වත්තාලීසාකාර විපස්සනා භාවනා' පොත ලිවේ දැන් ඉතින් අපත් ඒ සඳහා යොමු විය යුතුයි කියලා හිතාගෙනයි. භාවනා කරන අයට ඒ පොතෙනුත් පුයෝජනයක් ලැබෙන්න ඇති. මගේ භාවනා පිළිබඳ දැනුමත් ඒ පොත ලිවීමෙන් හුහක් දියුණු වුණා. දැන් ඉතින් අන්තිම කාලෙට අපත් ඇවිදින්. ඒ නිසා මේ වත්තාලීසාකාර විපසසනා භාවනාවෙන් වාසය කිරීමට අධිෂ්ඨාන කරගෙන මාත් ඒ අනුව කල් ගෙවනවා.

'බෞද්ධයාගේ අත්පොත' බෞද්ධයකු වශයෙන් මුලින් ම කියවා දැන ගත යුතු කරුණු ඇතුළත් කොට ලියූ පොතක්. බෞද්ධකම අපට උපතින්ම ලැබුණත් එය උපතින් ම පිහිටන්නක් නොවෙයි. ඒ සඳහා මූලික දැනුමක් අවශා වෙනවා. මේ පොත ඒ සඳහා උපකාර වන බවයි මගේ හැනීම.

පිත උසස් පහත් වන්තේ, අඩු වැඩි වන්තේ කරන තැනැත්තාගේ හොඳ නොහොඳකම් අනුවයි. තුණුරුවන් ගැන දැනුමක් නැතුව, වැදුම් පිඳුම් කළ යුතු වස්තු ගැන වැඳුම් පිඳුම් කළ යුතු ආකාරය ගැන, ඒවායේ අනුසස් ගැන හරි දැනුමක් නැතුව ගතානුගතිකව කරන අයට එයින් උසස් පිතක් ලැබෙන්නේ නැහැ. උසස් පිතක් ලැබීය හැකි වන්තේ ඒවා ගැන දැනුමක් ඇතිව කුමානුකූලව පින් කරන අයටයි. අන්ත ඒ දැනුම ඇති කිරීම සඳහා තමයි '**පුණෝස්පදේශය**' කියන පොත මං ලීවේ.

මංශල සූතුය වැති වටිතා උපදේශ මාලාවක් අතාවරණය කරන වෙතත් සූතුයක් තැති තරමයි. මිතිස් සමාජය විසින් අමතක කළ ගුණ දහම් මංශල සූතුයෙන් තැවත තැවත අපට මතක් කර දෙනවා. මංශල සූතුයේ ඇතුළත් මෙලොව පරලොව යහපත පිණිස හේතු වන මංශල කාරණා නිස් අටක් 'මංශල ධර්ම විස්තරය' කියන පොතේ අතුළත් වෙතවා. ජීවිතයක් සාර්ථක කර ගැනීම සඳහා ආශම් භේදයකින් තොරව හැම දෙනා විසින්ම කියවිය යුතු පොතක් වශයෙන් මෙය ලියා සකස් කළේ අපවත් වී වදාළ මගේ ශිෂා ගොඩිගමුවේ සොරත ස්ථවරයන් වහන්සේයි. පොත ලියන කොට මා ලියු පතුකා හා අවශා උපදෙස් මගෙනුත් ලබා ගත්තා. මංශල ධර්ම විස්තරය කාලීන වශයෙන් වැදගත් පොතක්. බුදුරජාණන් වහන්සේලා ලෝකයේ පහළ වන්නේ **වතුරාර්ය** සතාය ධර්මය දේශනා කිරීමටයි. ලෝකොත්තර මාර්ග එල ලැබීමට නම් මේ වතුරාර්ය සතා ධර්මය අවබෝධ කළ යුතුමයි. කාටත් පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි පරිදි වතුරාර්ය සතා ධර්මය පැහැදිලි කරන්නට මං හුහක් උත්සාහ ගත්තා. මං හිතනවා මගේ උත්සාහය බොහෝ දුරටම සාර්ථකයි කියලා. මේ පොතට ඉතාම වටිනා පුස්තාවනාවක් ලීවේ **අතිගරු බලංගොඩ ආතත්ද මෛතුය මහාතායක** ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේයි. අදත් මං උන් වහන්සේට ඒ ගැන පින් දෙනවා.

අකුසල ධර්මවලින් මිදීමට සිත කිලිටි කරන ධර්ම ගැන අවබෝධයක් අපට තියෙන්න ඕනෑ. අන්න ඒ අවබෝධය එක්තරා පමණකට හෝ ලබා දීමේ අරමුණ ඇතුවයි 'වංචක ධර්ම හා විත්තොපක්ලේශ ධර්ම' කියන පොත මං ලීවේ. වහුුඑ සුනුයේ දක්වා තිබෙන විත්තොපක්ලේශ ධර්ම පැහැදිලි කරමින් තමයි ඔය පොත ලීවේ. කුසල් ස්වරූපයෙන් ඉදිරිපත් වී සිත රවටන, විත්ත ස්වභාවය පැහැදිලි කිරීමක් මේ පොතින් කෙරෙනවා. මං හිතන හැටියට මේ පිළිබඳව මෙතෙක් ලියවී තිබෙන එකම පොත මේකයි. මේ **වංචක ධර්ම** පොත බොහෝ උගතුන්ගේ පුශංසාවට ලක් වූ බවත් මා දන්නවා.

සත්වයාගේ මෙලොව පරලොව යහපතටත් නිවත් ලැබීමටත් උපකාර වන ධර්ම විස්තර ඇතුළත් පොතක් තමයි මා විසින් සම්පාදනය කළ 'බුද්ධ නිති සංගුභය'. තුන් පිටකයේ පැතිර පවත්නා ඉතාම වැදගත් උපදේශ ගාථා පත්සිය පනහක් මේ පොතට ඇතුළත් වී තිබෙනවා. බුද්ධ නීති සංගුභය කා හටත් එකසේ පුයෝජනවත් වන පොතක් හැටියට මට කියන්න පුළුවන්. මේ වැනි පොත් වෙතත් භාෂාවලට පරිවර්තනය කළ හැකි තම් එයිනුත් විශාල පිරිසකට යහපතක් වෙනවා කියලා මං හිතනවා.

බුදු, පසේ බුදු, මහ රහත් යනුවෙත් නිවත් දැකිය හැකි බෝධි තුනක් තියෙනවා. ඒ සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට උපකාර වන ධර්ම නිස් හතක් තියෙනවා. අන්ත ඒ ධර්ම නිස් හත විස්තර කිරීමටයි 'බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය' කියන පොත මං ලිවේ. නිවත් පුාර්ථතා කරන අය විසින් කිය විය යුතු පොතක් වශයෙන් මේ පොත හඳුන්වා දෙන්ත පුළුවන්. මේ හැරුණු විට එක එක වැදගත් මාතෘකා යටතේ තවත් පොත් ගණනාවක් මං ලීවා. බෞද්ධයකු වශයෙත් දත යුතු මූලික කරුණු ඇතුලත් පොත් ලීවා වගේම අභිධර්මය හදාරන අයට සහ මතෝ විදාහත්මකව බුදු දහම අගය කරන අයටත් වැදගත් පොත් ගණනාවක් මා විසින් ලියා තිබෙනවා. අද මේ රටේ විශාල වශයෙත් භාවනා වැඩ පිළිවෙළ පැතිරිලා නියෙනවා. භාවනාව ගැන, විශේෂයෙත් **විදර්ශනා භාවතාව** ගැන පොත් කිපයක් මං ලීවා. ඒ වගේම භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ ප්රොජනය සඳහා විනය කර්ම පොත 'ලපසම්පදා ශීලය' වගේ පොත් කිහිපයකුත් ලීවා. කිසිවක් ලියන්න කියන්න බැරිව ඇස් දෙකම පෙන්නේ නැතුව, කත් ඇහෙත්තේ නැතුව ඉන්න මට කලින් සඳහන් කළ හැටියට ඔය වගේ පොත් ටිකක් ලියන්නට ලැබීම ගැන මං හරියට සතුටු වෙනවා.

මේ වන විට මා විවිධ මානෘකා යටතේ පොත් තිහකට ආසන්ත පුමාණයක් ලියලා තියෙනවා. තමුත් මා මේ පොත් ලීවේ විශේෂ අරමුණක් ඇතුව නොවෙයි. පොත් ලිවීම ගැන මට විශේෂ අරමුණක් ඇති වුණා තම් මීට වඩා හොඳ පොත් පෙළක් ලියනවා. පොත් ලිව්වේ එක එක්කෙනාගේ ඒ ඒ අවස්ථාවල ඉදිරිපත් වෙව්ව ඉල්ලීම් අනුවයි. සමහර විට එක්කෙනෙක් හරි පිරිසක් වශයෙන් හරි ඇවිල්ලා මට කිවා, අසවල් ධර්ම කාරණය අපට පැහැදිලි නැහැ. තායක හාමුදුරුවන් ඒ ගැන මුකුත් ලිව්වොත් හොඳයි කියලා. මා ලිව්ව වැඩි හරියක් පොත් ඔන්ත ඔය විදිහට එක එක්කෙනාගේ ඉල්ලීම් අනුවයි ලිව්වේ. නිපිටකයේ තියෙන ඉතාම වටිනා ධර්ම කාරණා පැහැදිලි කර දීමටයි වැඩිම පුමාණයක් පොත් ලිව්වේ.

2500 යේ බුද්ධ ජයන්තිය නිමිති කරගෙන මං පොත් කිපයක් ලිච්චා. නමුත් බුද්ධ ජයන්තිය නිමිති කරගෙනම පොත් ලිව්ම ආරම්භ කළා කියන්න අමාරුයි. මං ධර්මය ඉගෙන ගත්තේ හරි අමාරුවෙන්. ඒ නිසා මට හිතුණා මේ ධර්මය මාත් හොඳට තේරුම් අරගෙන අනෙක් අයටත් කියා දෙන්නට ඕනෑ කියලා. හැබැයි මුලදී ඒ වගේ හැහීමක් මට තිබුණේ නැහැ. බුදු හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මය ගැඹුරුයි. මේ ගැඹුරු ධර්මය පැහැදිලි අවබෝධයකින් තොරව ලියන්නට කියන්නට යාම හරිම නිෂ්ඵල වැඩක් කියල මට හිතුණා. ඒ විතරක් තෙමෙයි ඒක තුසුදුසු වැඩක් කියලත් මට හිතුණා. වැඩියෙන් ම මං උත්සාහ ගත්තේ මේ ගැඹුරු ධර්මය තේරුම් ගන්නයි, අවබෝධ කරගන්නයි. සමහර ධර්ම කාරණා තේරුම් ගන්නට මං සති ගණන් මාස ගණන් කල්පනා කළා. ඒ අනුව මං හරියට තේරුම් නොගන්න කිසිම කාරණයක් මගේ පොත්වල ලිව්වේ තැහැ. භික්ෂු විනය, විදර්ශනා භාවනාව, අභිධර්මය, මනෝ විදාහාව ආදී විෂයන්ට අයත් පොත් වගේම පොදුවේ සියල්ලත්ටම පුයෝජනවත් පොත් රාශියකුත් මං ලීවා. ගැඹුරු ධර්ම කාරණා ගැන වුණන් මං ලිව්වේ ඒ ගැන මට හොඳ නිරවුල් දැනුමක් ලැබුණට පස්සේ. මං දවසකට ලිව්වේ ටිකයි. මහන්සි වෙලා වෙහෙස වෙලා තිදි වරාගෙන ලිවීමක් මගේ නැහැ. මං හැමදාම ලිව්වේ හිරු එළියෙන් විතරයි. ලාම්පු පත්තු කරගෙන, ලයිට් දාගෙන මං කවදාවත් කිසිවක් ලිව්වේ නැහැ. ඒ වගේම මේසයක් උඩ තබාගෙන පුටුවක වාඩි වෙලා ඉඳගෙන ලීවෙත් නැහැ. මා වෙනුවෙන් ම හදා ගත්ත ටිකක් ලොකු පළල් පුටුවක් උඩ වාඩි වෙලා ලැලි කැල්ලක් උඩ තියාගෙන තමයි ඔය ඔක්කොම පොත් ලීවේ. මං ලියන ටික කවදාවත් දෙසැරයක් ලියන්නේ නැහැ. පළමුවෙනි වරට ලියන එකමයි මුදුණයට යවන්නෙන්. සමහර පොත් මුදුණය වෙමින් තිබෙද්දී එක එක කොටස් ලිය ලියා යැව්වා. මගේ අත් අකුරුත් ටිකක් ලස්සනයි කියලා ඒ දවස්වල හැමෝම කිව්වා. දැන් නම් එහෙම ලස්සනක් නැහැ.

හිරු එළියෙන් දවාලට ලිවීම තමයි හොඳ. ඇස් වලටත් ඒක හොඳයි. මට නම් ලියන්න ඕනෑ කළේ පැනත්, කඩදාසියත්, ලැලි කෑල්ලත් චීතරයි. වෙන වෙත දේවල් ඒකට එකතු කර ගත්තේ නැහැ. හහක් දේවල් ඕකට එක්කාසු කර ගන්න ගියාම හරි කරදරයි.

අභිධර්මය ගැන පොත් කිහිපයක් ලියන්න ලැබීම ගැන මං වඩාත් සතුටු වෙනවා. මොකද 'ඒක හරි අමාරුයි, මොකවත් තේරෙන්නේ තැහැ' කිය කියා හුහ දෙනෙක් අභිධර්මය ගැන බය වෙලයි හිටියේ. ඒ වගේම දහම් පාසල්වල ඉගෙන ගන්න ළමයිනුත් කළේ විත්ත, වෛතසික ලැයිස්තු කට පාඩම් කර ගැනීම විතරයි. නමුත් මගේ 'අභිධර්ම මාර්ගය' වගේ පොත්වලින් ඒ කාටත් හුහක් ප්රෝජන ලැබුණා කියලා මං හිතනවා. සමහර දෙනා මං ගැන කියනවා, මාත් අභිධර්මය ගැන මහ විශාරදයෙක් කියලා. එක එක්කෙතා එහෙම හිතුවට කිව්වට මොකද ? මං තම් එහෙම හිතන්නේ නැහැ. කියන්නෙත් නැහැ. හැබැයි ඉතින් මට එක දෙයක් කියන්න පුළුවන්. මුල ඉඳලම මට පුරුදු වෙලා තිබුණා කොව්වර කාලයක් ගියත් කමක් තෑ ඉගෙන ගන්න දේ හරියට ඉගෙන ගන්න ඕනෑ කියලා. මෙන්න මේ නිසා මං බොහෝ පුශ්න විසඳා ගත්තා. සමහර කාරණා මාස ගණන් අවුරුද ගණන් කල්පනා කරමින් ඉඳලයි තරමක් දුරට හරි විසඳා ගත්තේ.

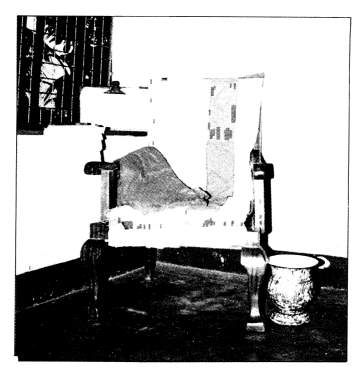
මෙතෙන්දි මට පුළුවන් අනෙක් අයටත් උපදේශයක් දෙන්න. 'මොකක් හරි කමක් නෑ ඒ දේ හොඳට දැන ගන්ත'. මට නම් පේත හැටියට මේ රටේ ගිහි පැවිදි වැඩි දෙනෙකුට අද මේ වගේ තත්ත්වයක් තැහැ. හැම එකෙන්ම ඩිංග ඩිංග දන්නවා. එකක් වත් හරියට දන්නේ තැහැ. ඊට වඩා හොඳයි නො දැන සිටිම.

#### මහා නායක හාමුදුරුවන් තවමත් පොත් ලියනවද ?

දැන් මං දුර්වලයි. ලියන්න බැහැ. අනේ ඇහිලි පණ නැහැ. දැන් අවුරුදු හන අවක ඉඳලා පුංචි ලියුම් කෑල්ලක් හරි ලිච්චොත් ඒකෙන් තැන් තැන්වල අකුරු අඩු වෙනවා. ඒකත් කාට හරි පෙන්නලා නමයි තැපෑලට දාන්නේ. දැන් මගේ කාලය ගත වෙන්නේ භාවනාවෙන්, සිහියෙන්, කල්පනාවෙන්. මං කියන්නේ නැහැ මගේ මුළු කාලයම භාවනා කර කර ඉන්නවා කියලා. ඒ වුණාට මං උත්සාහ ගන්නවා හැකි තාක් සිහියෙන් කල්පනාවෙන් ඉන්න. ඒ අතර මං නිලක්ෂණයන් මෙනෙහි කරනවා.

මං මෙතෙක් ලීව පොත්වලින් මේ රටේ ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයට ම එක්තරා පුමාණයකට හෝ සෙතක් වුණා කියලා මං හිතතවා. එක මට සතුටක්. මං පොත් ලියන්න පටන් ගන්න කොට දහම් පිපාසයෙන් සෑහෙත පිරිසක් හිටියා. විශේෂයෙන් ගිහි, උගත් බෞද්ධ පිරිස. ඒ අයට කියවන්ත සිංහලෙන් පුමාණවත් දහම් පොත් තිබුණෙ නැහැ. මේ රටේ බහුතර පැවිදි පිරිසටත් මගේ පොත්වලින් යහපතක් වුණා. සමහර පොත් පැවිදි ඇත්තත් සඳහා ම ලියපු ඒවා. මගේ පොත් කියවලා ඒවායින් පුයෝජන ලබා ගත්ත ගිහි පැවිදි බොහෝ දෙතා තැහි බෝගත් අරගෙන ඈත පුදේශවලින් පවා මාව බලන්තත් එනවා.

මං පොත් ලිව්වේ මුදල් හදල් හරි හම්බ කර ගන්න නෙමෙයි. එදන් ඒ වගේ අදහසක් මගේ හිතේ තිබුණේ නැහැ. අදත් නැහැ. මං කළේ පොත් ලිව්ම විතරයි. මුදුණය කරවීම ආදී අනෙක් ඔක්කොම



දහම් පොත් තිස් ගණනක් ලිව්මට උපකාර කර ගත් ඒ ඓතිහාසික ලෑලි කෑල්ල සහ වැඩ සිටි පුටුව

වැඩ කටයුතු මූලින් කළේ මගේ ශිෂා ගොඩිගමුවේ සොරන ස්ථවිර තම. ඒ නම මූදණය කළ මූල් පොත බුද්ධ ජයන්තිය මූල් කරගෙන 'වතුරාර්ය සතා'ය යි. එය මූදණය කළේ විතයාලංකාර නා හිමිගෙන් රු. 1000/-. මේ පන්සලේ පුධාන දායකව සිටි වැලිගම්පිටියේ **ඒ.ඩී.** සුවාරිස් අප්පුහාමිගෙන් රු. 1000/- **වැලිගම්පිටියේ ලියෝරිස්** මූදලාලි මහතාගෙන් රු. 1000/- කුත් ණයට ඉල්ලා ගෙනයි. පොත් විකිණිමෙන් පස ණය ගෙවල නැවත විදර්ශනා හාවනාව මූදණය පටන් ගත්තා. දැන් මගේ ශිෂා හේත්ගොඩ කලහාණධම්ම තම පොත් පත් මුදණය කරමින්, විහාරස්ථානය දියුණු කරමින්, නේවාසික හික්ෂූන් වහත්සේලාගේ අවශානා සපුරාලමින් මගේ පුංචි පුංචි ඕනෑ එපාකමුත් සම්පූර්ණ කරමින් කටයුතු කරනවා. මං ඒ ගැනත් හරියට සතුටු වෙනවා. මගේ දහම් පොත් කියවීමෙත් එක එක්කෙතා ලබාගෙන තියෙන පුතිඵල ගැනත් වෙනම පොතක් ලියන්ත පුළුවන්. ඒ තරමට ම කාරණා තියෙනවා. නමුත් දැන් නම් මට ඒක බැහැ. මං දුර්වලයි.

#### නායක හාමුදුරුවන්ට ගෞරව උපාධි හා පදව් එහෙමත් ලැබී තිබෙනවා නේද ?

ඉස්කෝලේ දෙවන පන්තියට ගිය මට මොන පදවියක්වන් උපාධියක්වන් ලැබේව් කියලා කවුද හිනුවේ. නමුන් ඉතින් ඔය ලැබී තියෙන්නේ. මුලදී මට මේ එකක්වත් තිබුණේ නැහැ. මං ඉතින් අර බුරුම රටේදී ලබා ගත් ඉගෙනීම අනුව නිපිටක ධර්මය පිළිබඳවත්, \_\_\_\_\_\_ පාලි භාෂාව පිළිබඳවන් තරමක දැනුමක් ලබා ගන්නා. ලංකාවට ආවාට පස්සේ එක එක්කෙනාගේ ඉල්ලීම් අනුව පොත් කිහිපයක් ලිවා. ඉත් පස්සේ තමයි ඔය පදව් ලැබෙන්නට පටන ගත්තෙ. ඉස්සර වෙලාම මට **පාවිත භාෂෝපකාර සමාගමෙන් සම්මාන පණ්ඩිත** උපාධියක් ලැබුණා. ඊළහට විදහාලංකාර විශ්ව විදහාලයේ අභිධර්මය පිළිබද **මහාචාර්ය** පදවිය ලැබුණා. ඇත්ත වශයෙන්ම මං ඒක බාර ගත්තේ කැමැත්තකින් නොවෙයි. සතියකට එක දවසක් හරි වඩින්න කියලා වහන්සේගෙන්. ඒ නිසයි මං ඒක බාර ගන්නේ. ඉගෙන ගන්න දෙයක් කාට හරි හොඳට උගන්වන්න ලැබෙනව නම් ඒක සතුටක්. නමුත් ඒ කාලේ වුණත් උන්නාන්සේලා උගන්වන දේ හරියට ඉගෙන ගත්තේ නැහැ. සුනු, අභිධර්ම, විනය වගේ දේවල් ඉගෙන ගන්න ඒ දවස් වෙන කොටත් අපේ පැවිදි ඇත්තත් ඒ තරම් කැමැත්තකින් හිටියේ නැහැ. තවත් දෙයක් මං මෙහි දී කියන්නට ඕනෑ. මං ඒ විශ්ව විදාහලයේ ඉගැන්ව මෙන් කිසිම වැටුපක් බලාපොරොත්තු වුණෙත් නැහැ. මට ලැබිව්ව මුදලින් කොටසක් විදුහාලංකාරයේ දියුණුව සඳහාම පරිතුහාග කළා.

1963 වසරේ දී මට විදාහලංකාර විශ්ව විදාහලයෙන් සාහිතය වතුවර්ති උපාධිය ලැබුණා. 1976 වසරේදී ශී ලංකා ශ්වෙජිත් තිකායේ මහා තායක පදවියත් මට ලැබුණා. 1995 දී අමරපුර මහ සංඝ සහාව එක් වීමෙන් පසු **"අමරපුර මහා මහෝපාධාහය ශාසන ශෝහන**" යන නම සහ අනුරාධපුර බුද්ධ ශුාවක ධර්ම පීඨයෙන් **"පුවචන විශාරද"** යන නමත් මට ලැබුණා. මේ පදවි - උපාධි මට පිරිනමන්තට ඇත්තේ මගෙනුත් මේ රටට ජාතියට සම්මා සම්බුද්ධ ශාසනයට යම්කිසි සේවයක් සිදුවී ඇති නිසා වෙන්න පුළුවන්.

## වර්තමාන භික්ෂු අධෳාපනය කොහෙත්ම සුදුසු නෑ.



අද මේ රටේ භික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා සකස් වී තිබෙන අධාාපනය කොහෙත් ම සුදුසු නෑ. හික්ෂු ජීවිතයම අවශා සියළු දේත් තිපිටක ධර්මයත් මා ඉගෙන ගත්තේ බූරුම රටේ දී. බූරුම රටේ ආරාමවල තිබෙන අධාාපනය ඉතාම හොඳයි. අපේ රටේ පන්සල්වලත් ඔය කියන අධාාපනය ඉතා හොදින් තිබුණා. මේ මැතක් වන තෙක් තිබුණු ඒ ආරාමික අධාාපනය බොහෝම වටිනා එකක්. ගිහියන්ටත් වඩා භික්ෂූන් වහන්සේලාට ඒක වටිනව. නමුත් දැන්නම් ඒ ආරාමික අධාාපනය අපේ රටේ ආරාමවලින් බොහෝ දුරට ම ඈත් වී ගෙන ගිහිල්ලා. සිංහල, පාලි, සංස්කෘත, භාෂා පිළිබඳව ගැඹුරු පිරිසිදු දැනුම් සම්හාරය තිබුණේ පන්සල්වල. ඒ පිළිබඳ විශාරද පඩිවරු හිටියෙන් පන්සල් වල. විදොරුදය, විදාහලංකාර නමින් ආරම්භ වූ විශ්වවිදාහල දෙකත් අහිමි වෙලා. ඒවායේ අයිතියත් ගිහියන්ට ගිහිල්ලා. දැන් භික්ෂූන් සිංහල, පාලි, සංස්කෘත ඉගෙන ගන්ඩ ගිහියන් ළගට යනවා. ඒ විතරක් නෙමෙයි. ධර්ම විනය දෙකම ඉගෙන ගත්තෙත් ගිහියන්ගෙත්. මොත තරම් තරක පුතිඵල ලැබුණත් අප සියල දෙනාම බලාගෙන ඉන්නවා.

ඉස්සර ආරාමික අධ්‍යාපනය තුළින් හොඳ සාමණෙර භික්ෂුවක් සකස් වුණා. සමහර විට උපසම්පදාව ලබන නෙක්ම ඒ අධ්‍යාපනය පුමාණවත් වුණා. තමන්ගේ ගුරුවරයා ළහදී ම මහණ කමට අවශූ සියලු දේ ඉගෙන ගෙන අංශ සම්පූර්ණ පැවිදි ජීවිත සකස් කර ගත් දැන උගත් පැවිද්දන් මේ රටේ සැහෙන පුමාණයක් හිටියා. අදත් කලාතුරකින් ඉන්නවා. එකල ආරාමික අධ්‍යාපනයට ගැලපෙන සේ පිරිවෙන් අධ්‍යාපනය සකස් වී තිබුණා. ආරාමික අධ්‍යාපනයේදී කට පාඩම් කරන පොත පත පිළිබඳව වැඩිපුර ඉගෙනීමක් ලැබුණේ පිරිවෙත තුළින්. ඒ නිසා හරි ලස්සනට මේ දෙක ගැලපී සිටියා. ඒ වගේම බාධාවකින් නොරව ශිෂායන් ඉදිරියට ගියා. දැන උගත් පැවිද්දත් බිහි වුණා. ඒ නිසා හික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා ම යුගයට ගැලපෙන හොඳ අධාාපන තුමයක් සකස් වෙන්නට ඕනෑ. රටේ ජාතික අධාාපනය ගිහියන් සඳහා සකස් වී නියෙනවා.

හික්ෂූන් වහන්සේලාව ගැලපෙන අධ්‍යාපත කුමයක් ඉතා ඉක්මතින් සකස් කළ යුතුව තිබෙනවා. ඒක හික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා සකස් වූ නිපිටකය මුල් කරගත් හික්ෂූ අධ්‍යාපන කුමයක් විය යුතුයි. නමුත් එවැනි අධ්‍යාපනයක් සකස් වන බවක් පේන නෙක් මාතයේවත් දකින්නට නැහැ. මේ එක්කම මා කියන්නට ඕනෑ ලංකාවේ සියලුම සංඝයාව බලපාන විදිහේ නුමවත් හික්ෂු සංවිධානයක් ද ඉතාමත්ම අවශා බව.

නිසරණ පවා තේරුම් නොගත් බෞද්ධ ගිහි පිරිසකුත්, තිසරණය හරි හැටි තේරුම් කර දෙන්තට බැරි භික්ෂු පිරිසකුත් ඇතිවීම ගැන කාටද ඉතිත් දොස් පවරන්නේ ?

අද පැවිදි වීමේ මූලික පරමාර්ථ බොහෝ දුරටම වෙනස් වී ඇති බවක් පේනවා. 'සබ්බ දුක්ඛ නිසසරණ තිබබාණ සවජී කරණත්ථාය' කියා පැවිද්ද ඉල්ලා හිටියට අද බොහෝ විට ඒ පරමාර්ථ තැහැ. බොහෝ තරුණ ඇත්තන්ගේ අදහස වී තිබෙන්නේ උපාධියක් සමත් වීම හා ඒ අනුව මුදල් ඉපයීමේ රැකියාවක් (පාසැල් ගුරු පන්වීමක් වැනි දෙයක්) ලබා ගැනීමයි. ඉගෙනීමත් බොහෝ විට පුථම උපාධියෙන් අවසන් කරනවා. වැඩිදුර ඉගෙනීම සඳහා උනන්දුව ඉතාම අඩුයි. 'පැවිද්දන් වශයෙන් අප මොන දේ කළත් මූලික පරමාර්ථවලින් සහමූලින් ම පිට පනින්න හොඳ තෑ.

අද ගුණ ධර්මවලින් විශාල පිරිහීමක් දකින්නට තියෙනවා. නමුත් ඒක පුදුම වෙන්න දෙයක් නෙමෙයි. කකුසඳ බුදු හාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයත් කලක් තිබ්ලා පිරිහිලා ගියා. කෝණාගම බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයත් ඉක්මණීන්ම පිරිහිලා ගියා. කාශාප බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයත් ඒ වගේම පිරිහිලා ගියා. ගෞතම බුදුහාමුදුරුවන් ගේ ශාසනයත් කාලයක් තිබිලා පිරිහිලා යාවි. මේ ගැන කවුරුවත් දුක්වෙලා වැඩක් නැහැ. කළබල වෙලා වැඩක් නැහැ. ඇති වෙනවා, දියුණු වෙනවා, පිරිහිලා යනවා. ඒක ඉතින් ලෝකස්වභාව ධර්මය. සියල්ල ඇති වෙලා, පැවතිලා, නැති වෙලා යනවා, කියන එක අපේ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ධර්මයෙන් අප තිතර දකින අහත කියන එකක්. පිරිහීම සිදු වන්නෙත් ස්වභාව ධර්මය අනුවයි. කවුරු මොත තරම් උත්සාහ ගත්තත් මේ ශාසනය මුලින් තිබුණු තත්ත්වයට ගත්ත කාටවත් පුළුවන් කමක් නැහැ. බුද්ධ කාලයේ තත්ත්වයට නොවෙයි අතුරාධපුර යුගයේ තත්ත්වයට වත් මේ ශාසනය නැවත ගත්ත බැහැ.

මං හුහක් සන්නෝෂ වෙනවා ශාසනය මේ තරමින්වත් පවතින එකට. භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ තත්ත්වය ගැනත් මට කියන්න තියෙන්නෙ ඒ ටිකමයි. මේ තරමින් වත් ශාසනික කටයුතු කරමින් මෙහි රැදී සිටිම ගැන සියළු ඇත්තන්ට මං පුශංසා කරනවා. ඇත්ත වශයෙන්ම ඒ ඇත්තන් කරන්නේ මහා පුශංසනීය වැඩක්.

යමක් පරණ වුණාම සුළු සුළු අළුත්වැඩියාවත් කරලා ඒක පාවිච්චි කරතවා. ගෙවල් පරණ වුණාමත් අළුත්වැඩියාවක් කරලා තව ටික කලක් පුයෝජනයට ගත්තවා. ඇඳුම් පරණ වුණාමත් මහලා අණ්ඩ දාලා අදිත්ත ගත්තවා. කෑම ටිකක් පරණ වුණාමත් සමහර විට රත් කරලා කෑමට ගත්තවා. බුද්ධ ධර්මය පරණ තූතත් ශාසනික වැඩ පිළිවෙල දැන් හුභක් පරණ වෙලයි තියෙන්නේ. කොච්චර පරණ වූණත් තුවණ තියෙන එක්කෙතාට ඒකෙත් පුයෝජනයක් ගත්ත පුළුවත්. ඒ වුණත් අද ඉන්න පැවිද්දත් මහ රහත් තත්ත්වයට පත් කරත්ත බැහැ. එහෙම හිතත්තවත් එපා. අද මාර්ග එල ලැබීම අමාරුයි. මාර්ග ඵල නැහැ කියලා අද ඉන්ත ඇත්තත්ට නිත්දා කිරීමත් දොස් කීමත් වැරදියි. වර්තමාන සමාජයේ මහණකම කරන එක හරිම දුෂ්කරයි. බොහෝ පැවිද්දත් මා ළහට ඇවිදිතුත් එහෙම කියනවා. මෙතෙත්දී මං කැමතියි බණ ටිකක් කියන්න.

"දවසක් ජම්බුඛාදක කියන පිරිවැජියා අගු ශුාවක ශාරීපුතු මහ රහතන් වහන්සේ ළහට ඇවිදින් ඇහුවා, "ස්වාමීනි, ලෝකයේ දුෂ්කරම වැඩේ මොකක්ද කියලා. ඒ වෙලාවේ දී සැරියුත් හාමුදුරුවන් දුන් පිළිතුර තමයි, ලෝකයේ දුෂ්කරම වැඩේ මහණ කමයි කියලා. ඊළහට පිරිවැජියා ඇසුවා මහණ වූ තැනැත්තාට දුෂ්කර දේ මොකක් ද කියලා. සැරියුත් හාමුදුරුවන් කිව්වා මහණ වූ තැනැත්තාට දුෂ්කර

28

දේ තමයි ඒකට සිත අලවගෙන ඉදීම කියලා. මහණකමට සිත අලවා ගෙන ඉන්න එක්කෙනාට දුෂ්කර දේ මොකක් ද කියලා ඊළහට පිරිවැජියා ඇහුවා. මහණකමට සිත අලවාගෙන සිටින එක්කෙනාට දුෂ්කර දේ තමයි ධර්මානකූලව පිළිපැදීම කියලා සැරියුත් හාමුදුරුවෝ පුකාශ කළා. ඒ නිසා මහණ කම දුෂ්කර එකක්. අන්න ඒ දුෂ්කර දේ මේ රටේ දහස් සංඛානත පිරිසක් කරනවා. ඒ පිරිස විසි පන්දාහක් විතර වෙනවා කියලා සමහරු කියනවා. මේ දුෂ්කර වැඩේ කිරිම ගැන ඒ ඇත්තත්ට නැවතත් මා පුශංසා කතවා. මහණකම නො කරන එක්කෙනාට වඩා හොඳයි කරන එක්කෙනා. ඒ නිසා මේ රටේ පොදු ජනතාවගෙන් එක ඉල්ලීමක් කරන්න කැමතියි. පැවිද්දන්ට අවමන් කරන්න එපා. ඒ අය කරන්නේ දුෂ්කර අමාරු වැඩක්. මුල් කාලෙට වඩා පිරිහීමක් දක්නට තියෙනව නම් ඒක ස්වභාවිකයි. සියල්ලම අතිතායි. බුද්ධ ශාසනයන් නිනා දෙයක් නොවෙයි. මේ ශාසනය චිර කලක් පැවැත් වීමට නම් ගිහියන්ගේ ආධාරය ඕනෑ කරනවාමයි. ගිහියන් භික්ෂූන්ට දොස් කියන්න කියන්න වඩා ඉක්මනට පිරිහෙනුවා.

#### සගාරා අනගාරාව - උහො අසෛාසදසද නිසසිතා ආරාධයන්ති සදධමමං - යොගකෙමං අනුතතරං

ගිහියොද පැවිද්දෝද යන දෙපක්ෂය ඔවුනොවුන් නිසා පුතිපත්ති පුතිවේධ දෙක සම්පාදනය කෙරෙති. අර්හත්වය හා නිවන සම්පාදනය කෙරෙති.



#### Non-commercial distribution



# අභිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක්මයි

බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ලොකුම දේශනාව අභිධර්ම දේශනාවයි. අතිත් ඔක්කෝම දේශනා මේ අභිධර්මයෙහි ඇතුළත්ව තියෙනවා. අභිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක් නොවෙයි කිව්වොත් බුද්ධ වරීතයේ සමහර කාරණා වෙනස් කරන්න වෙනව තේද ? මව් තුමියට සළකන්න නව්තිසා දෙව් ලොවට වැඩම වීම වගේ කොටස් අයින් කරන්නත් වෙනව තේද ? අභිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක් නොවෙයි කියන්නේ, ඒ ඒ අය ලබා ගෙන තිබෙන දැනුම අනුවයි.

බුදුරජාණත් වහත්සේ තමක් ලොව පහළ වීමෙත් ලැබෙත විශිෂ්ඨ ධර්මය අභිධර්මය යි. මේ පිරිසිදු ධර්මය බුදු සස්නෙත් පිටත වෙත කොතතකවත් දකින්තට තැහැ. සූනු පිටකයේ තිබෙත බොහෝ කරුණු අභිධර්ම පිටකයේ තිබෙන ඒවා. ඒ වුණාට ඒ ධර්ම අභිධර්ම පිටකයේ මෙන් විස්තර කරල තැහැ. කුමානුකුලව විහාග කරලත් නැහැ. පැහැදිලි කරලත් නැහැ. ඒ නිසා බූද්ධ ධර්මය ගැන සම්පූර්ණ දැනුමක්, නිරවුල් දැනුමක් සුනු පිටකය පමණක් ඉගෙනිමෙන් ලබා ගන්න බැහැ. ධර්ම කථිකයකු වන්න, නිරවුල් ලෙස ධර්ම දේශනාවක් කරන්න අභිධර්මය ඉගෙන ගන්නම ඕනෑ. ධර්ම දේශනාවක වරද නිවරද සොයා ගැනීමට, ඇදකුද සොයා ගැනීමට, අඩු වැඩිකම් සොයා ගැනීමට, ඇති නූල ද, ලඹය ද, මට්ටම් ලැල්ලද, කෝදු ලීය ද අභිධර්මය යි. අභිධර්මය නො දැන කරන ධර්ම දේශනාව දිග් නූල, ලඹය, මට්ටම් ලැල්ල, කෝදු ලීය, පාවිච් නොකොට හදන ගෙයක් වගෙයි. මේ ගැන මං අභිධර්මයේ මූලික කරුණු කියන පොතේ සංඥාපනයේ විස්තර සහිතව ලියලා ඇති. යම් කෙනෙකු යම් ධර්ම කාරණයක් ඇසුවාම ඒක හරියට කියා දෙන්න පුළුවන් අභිධම්මිකයනට බවයි සඳහන්ව තියෙන්නේ.

ලෞකික ලෝකෝත්තර ධර්මයත්ගේ තත්වය පුකාශවත අභිධර්මය තථාගතයත් වහත්සේ බුදු බවට පැමිණ සතරවත සතියෙහි බෝ මැඩට පශ්වීම දිසාවෙහි වැඩ සිට සතියක් මුළුල්ලෙහි සම්මර්ශනය කළ බව බුද්ධ වරීතයෙහි සඳහත් වෙතවා. අභිධර්මය පුකරණ වශයෙන් හතකට බෙදෙනවා. එයින් ධම්මසඩගණී ආදී පුකරණ සය සමමර්ශනය කිරීමේ දී බුදුරාජාණන් වහත්සේගේ ශරීරයෙන් බුදු රැස් නික්මුනේ නැහැ. අතන්ත නය සමන්වාගත මහා පට්ඨාන පුකරණයට පැමිණීයාම තථාගතයන් වහන්සේගේ සිත අතිශයින්ම පුසන්න බවට පත්වුණා. සිත ඇසුරු කළා වූ ලේ ධාතුව ද එයින්ම පිරිසිදු වුණා. ලේ ධාතුව පිරිසිදු වූ විට තථාගතයන් වහත්සේගේ ශරීරයෙන් නිල පීතාදී ෂට් වර්ණ බුද්ධ රශ්මීය නික්මෙන්තට පටන් ගත්තා. සනියක් මුළුල්ලෙහි තථාගතයන් වහත්සේ සිතින් මෙනෙහි කළ ධර්මය වර්ෂ සියයක්, දහසක් දේශනා කළත් අවසන් නොවන තරම් විශාල වෙනවා.

බුදුබවට පත් වී සවත සතියෙහි තවිතිසා දෙව් ලොවදී මාතෘ දිවා රාජයා පුධාත දස දහසක් සක්වලිත් පැමිණි දිවා, බුහ්මයන්ට ඒ ධර්මය හකුළුවා තුත් මසකිත් දේශනා කොට වදාළා. තථාගතයත් වහත්සේගේ තොල් දෙක මතාසේ ස්පර්ශ වෙනවා. දිව ඉතාමත් මෘදුයි. ඒ තිසාම වවත පිට වීම ඉතාම වේගවත් වෙනවා. උත්වහත්සේ දත් වළදා ඉක්බිතිව පැමිණි පිරිසට වදාරන්තා වූ අනු මෛවති බණ මදක් වැඩි කොට දේශනා කරනොත් බණවර හැට හතරකින් යුක්ත වූ දීඝ තිකාය තරම් වෙනවා. සවස් කාලයෙහි විහාරයට බණ ඇසීමට පැමිණෙත අයට දේශනා කරන්තා වූ එක බණක් අංගුත්තර, සංයුක්ත තිකාය දෙකට සමාන වනවා. ස්වල්ප කාලයකින් දේශනා කරන ධර්මය මේ තරම් විශාල තම් තෙමසක් මුළුල්ලෙහි නොනවත්වා පවත්වත ලද අභිධර්ම දේශනාව කෙතෙක් දීර්ඝ වේ දැයි සිතා ගත්තට පුළුවන්. එය පොත්වල ලීවේ තම් කොතරම් විශාල පොත් ගොඩක් ලැබේද ?

තුත් මසක් මුළුල්ලෙහි නොනවත්වා පවත්වන ලද මෙපමණ මහත් දේශනාවක් අහත්තට මිනිසුත් සමර්ථ වෙත්තේ තැහැ. ඒ නිසාම මේ ධර්මය දෙවියත්ට දේශනා කළා. දෙවියත්ට දහම් දෙසන අතර තථාගතයත් වහත්සේ දහම් දෙසීමට බුදු රුවක් නිර්මාණය කොට දින පතාම ආහාර කෘතෳය සඳහා මිනිස් ලොවට වැඩම වූ බවත් සඳහත් වෙනවා. බුදෙධාපස්ථානය සඳහා දම් සෙනෙවි ශාරීපුතු මහ රහතත් වහන්සේ පැමිණියාම දෙවියන්ට දෙසු මේ ධර්මය උත්වහන්සේට ඉතා සංකෞපයෙන් දේශනා කරනවා. ශාරීපුතු හාමුදුරුවත් ඒ ධර්මය නය දහසිත් නය ලක්ෂයෙන් තේරුම් ගත්නවා. එහෙම දැන ගත් අභිධර්මය උත්වහන්සේ නමත් වහන්සේගේ පත්සීයක් පමණ අතැවැසි භික්ෂූත්ට උගත්වනවා. අද පවත්තා මේ අභිධර්මය තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ශාරීපුතු මහ රහතත් වහත්සේට දේශනා කොට වදාළ උත්වහන්සේ විසින් ස්වකීය අතැවැසි පත්සීයක් භික්ෂූත්ට උගත්වා වදාළ ඒ ශේෂ්ඨ ධර්මය යි. එය තථාගත දේශතාවක්මයි.

. සප්ත පුකරණයෙන් කථාවතවු පුකරණය බුදු රාජාණත් වහත්සේගේ පිරිනිවීමෙත් දෙසිය අවළොස්වෙති වර්ෂයෙහි මොග්ගලීපුත්ත මහරහතුන් වහත්සේ විසින් වදාරණ ලද්දක්. එය තථාගතයන් වහත්සේ උන්වහත්සේ උදෙසාම තබා වදාළ මාතෘකාවට අනුව දෙසා වදාළ නිසා එය බුද්ධ හාෂිතයක්ම යි.

දැනට මේ රටේ වැඩ ඉන්න අභිධර්ම විශාරදයා මහානායක හාමුදුරුවෝ තමයි කියලා බොහෝ දෙනා කියනවා.

කව්ද කියන්නේ ?

මේ රටේ වැඩිම දෙනෙක් කියනවා.

අතේ ! මම නම් එක දන්නේ නැහැ.

#### ඒ විතරක් නෙමෙයි. අභිධර්මය වැනි දූෂ්කර ගැඹුරු විෂයයක් පොදු මහ ජනතාව අතර ජනපිය කරවීමේ ගෞරවය මහා නායක හාමුදුරුවන්ට ලැබෙන බවයි බොහෝ දෙනාගේ හැඟීම.

ඒ ගැන මං මොකවත් දන්නේ නැහැ. මං ඉතින් ඔය අභිධර්ම මාර්ගය, අභිධර්මයේ මූලික කරුණු වගේ පොත් දෙකක් ලීවා. ඒ පොත් වලිනුත් ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයටම යම් කිසි පුයෝජනයක් වෙත්තට ඇතැයි කියලා මං හිතනවා. මං ලියන්තට කලිනුත් අභිධර්මය ගැන පොත් ලියවිලා තිබුණා. ඒ පොත් වලින් වැඩි හරියක් මිතිසුන්ට කියවලා අභිධර්මය තේරුම් ගන්න බැරි ඒවා. මං කළේ ටිකක් සරලව මං තේරුම් ගන්න විදියට ලියන එකයි. අභිධර්මය සරලව ලියන එක හරි අමාරු වැඩක්. අභිධර්මයේ එන ඒ ඒ කාරණා වලට ගැළපෙන සිංහල වවන තෝරා බේරා ගැනීම හරිම අපහසුයි. ලොකුම දුෂ්කරනාව ඒකයි. කෙනෙක් අපව කිනිත්තුවාම ඇති වන වේදනාව එකක්. පිව්වුනාම ඇතිවන වේදනාව වෙන එකක්. මොකක් හරි ඇහට ඇතුනාම ඇතිවන වේදනාව තව එකක්. නමුත් මේවා වෙන වෙනම කියන්න කෝ වෙන වෙන වවන.

#### මහානායක හාමුදුරුවන් අභිධර්මය ගැන මේ ගැඹුරු දැනුම ලබා ගත්තේ කොහොමද ?

පොත් කියවීමෙත් හා කල්පතා කිරීමෙත්. මං තිකත් සිටිත සෑම වෙලාවකම වගේ ගැඹුරු ධර්ම කාරණා ගැන කල්පතා කරනවා. රාතී කාලයෙත් බොහෝ විට මං ඒක කරනවා.

#### වැඩිපූර දැනුම ඇති කර ගත්තේ බුරුම රටේදී ද ?

නැහැ. බුරුමෙ හිටියෙ කුඩා කාලයේ ඉඳලා අවුරුදු දහයක විතර කාලයක්. උපසම්පදාවත් ලබන කම්ම හිටියා. බුරුමෙදී හරියට කට පාඩම් කළා. මගේ මේ දැනීම මා විසින්ම දියුණු කර ගත්ත එකක්.

#### සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට අභිධර්මය දැන ගැනීම අවශාමද ?

සතාායමයි අභිධර්මයේ තියෙන්නේ. අභිධර්මයේ කියන හැටියට අවබෝධ වුණොත් තමයි සතාය අවබෝධ වන්නේ.

#### ඒක තව ටිකක් පැහැදිලි කරන්න.

වවන හැදෙන්නේ කොහොමද කියලා කල්පනා කරන්න. පොල් ගෙඩියක් ඇසට පෙණුනාම ඒ අනුව ලකුණක් කර ගන්නවා. ඒ අනුවයි වචනයක් හැදෙන්නේ.

ඒ වචනය, එහි අර්ථය වැටහෙත්තේ ඒ කියන එක්කෙතාට විතරයි. වෙන කාටවත් එක තේරෙත්තේ නැහැ. ඒ නිසා නියමාර්ථය

33

දැක්වෙත දේශතාව තමයි අභිධර්ම දේශතාව කියන්නේ. මාත් ඉතින් කල්පතා කරලා කරලා ඔය ධර්ම කාරණා ටිකක් තේරුම් අරත් තියෙනවා මිසක් ඔක්කොම ධර්ම කාරණා මටත් වැටහෙන්නේ නැහැ.

මොතම භාෂාවක්වත් තොදත්තා කෙතෙකුට ගලක් පෙණුතා කියලා හිතමු. එයා ඒ ගල දැකලා හිතින් ලකුණක් කර ගත්නවා. අත්ත ඒ අනුවයි ඒකට වචනයක් හැදෙන්නේ. එයා ඒ වචනය කීවාට අර්ථය තේරෙත්තේ එයාට විතරයි. වෙත කාටවත් තේරෙත්තෙ තැහැ. ගල දැකලා ගල හඳුනත්තේ තැති එක්කෙතාට ගල ගැන කොව්වර කීවත්, ඒක මොකක් ද කියලා තේරෙත්තේ තැහැ. ඉතිත් මේ ලෝක වාවහාරය නියෙත්තෙ යම්යම් දෙතා යම් යම් දේ දැකලා ඒ අනුව තියා ගත්තු ලකුණු අනුව හැදිවිව වචන තමයි. ඒක ඒ වචනය හදා ගත්ත එක්කෙතාට තේරෙනවා. අතිත් කෙතෙකුට තේරෙන්තේ තැහැ. භාෂාවල වචන හිහකම තමයි අභිධර්මය පැහැදිළි කරදීමට තියෙන අපහසුව. අප මේ එක වචනයක් කතා කරන කොට බුදු හාමුදුරුවෝ වචන 64 විතර කතා කරනවා.

#### තායක හාමුදුරුවනේ, අභිධර්මයේ මූලික කාරණා පවා පැහැදිළි කර දීමට දක්ෂ අය අද ඉතාමත් අඩුයි. ව්ශාල පිරිහීමක් දකින්නට තියෙනවා. මොකද ඒකට හේතුව ?

හොඳට දැන ගෙන හිටිය අය දැන් අඩුයි. ඉගෙන ගත්ත අයත් අඩුයි. මුල දී අභිධර්මය ඉගෙනීම විශේෂ වශයෙන් නිබුණා. දැන් එහෙම නැහැ.

#### විත්ත, චෛතසික , රූප යන ධර්ම පරමාර්ථ ධර්ම ලෙසින් අභිධර්මයෙහි හැදින්වීමේ යුක්තිය කුමක්ද ? ඒවා වෙනස් නොවේද ? නොබෙදිය හැකිද ?

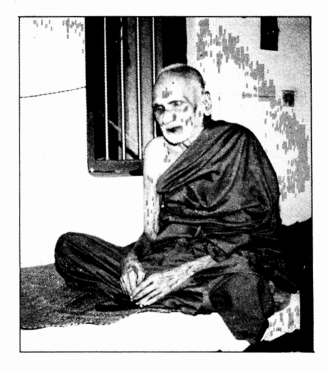
විත්තය බෙදත්ත බැහැ. ඒක එකක්. වෛතසිකත් බෙදත්ත බැහැ. රූපත් ඒ ඒ හැඩය අනුව පවතිනවා. බෙදන්ත බැහැ. මූලික අභිධර්මයේ උගත්වත්තේ මේ සියල්ලම කුියා කියලා. දුවායක් තැහැ. සියල්ලම කුියා. වෙනස් වෙනවා, කියන එකක් මේවායේ නැහැ. අභිධර්ම පොත්වල දක්නට ලැබෙන හැටියට නම් ඇත්තේ පරමාර්ථ ධර්ම අපූ දෙකයි. මේ අපූ දෙක කොටින් කියනවා නම් චිත්තය, චෛතසිකය, රූපය, නිර්වාණය කියලා හතරයි.

පරමාර්ථ ධර්ම ගස් ගල් වගේ විශාල ලෙස ඇස්වලට පෙණෙත ඒවා නොවෙයි. පරමාර්ථ සියල්ලම කියා. අදුවාෘයි. මේ කියා තත්ත්වය මැනවිත් වටහා නොගත් කෙනෙකුට පරමාර්ථයන්ගේ තත්ත්වය වටහා ගැනීම අපහසු වෙනවා. කියා තත්ත්වය අවබෝධ කර ගත්තාම ඔහුට පරමාර්ථ තත්ත්වය අවබෝධ කර ගැනීම පහසු වෙනවා. දුවා මෙත් කියාව ඇසට පේත්තෙ තැහැ. ලෝකයේ කියා වශයෙන් සලකත දේ වලිත් වැඩි හරියක් දුවාවල වලනය මයි. දුවායෙ ඇසට පේතවා. කියාව ඇසට පේත්තේ තැහැ. කියාව දුවා දෙස බලා ඒ අනුව සිතින් දත යුත්තක් වෙනවා.

#### ධර්මය නො දැන භාවනාවෙන් පමණක් පුතිඵලයක් ලැබීය හැකිද ?

බුදු, පසේ බුදු, උතුමත් විසිත් මේ ධර්මය තම තමත් විසින්ම අවබෝධ කර ගත්තවා. තමුත් සැරියුත් මහ රහතත් වහත්සේ වැති මහ තියුණු නුවණක් ඇති උතුමෙකුට වුණත් සද්ධර්ම ශුවණය, ධර්මාවබෝධය සඳහා අවශා වෙනවා. ඒ නිසා ධර්මය ඇසීම, ධර්මය දැත ගැනීමටත්, ධර්මය අවබෝධ කර ගැනීමටත් අවශාම බවයි මට කියන්තට තියෙන්නේ.

අද මේ රටේ කෙරන භාවනා වැඩ පිළිවෙළවල් ගැන නම් මං සතුටු වන්නේ නැහැ. මට නම් හිතෙන්නේ හුහ දෙනෙක් මුලා වෙලා කියලා. ධර්මය නො දැන කොහොම ද භාවනා වඩන්නේ. ධර්මය ගැන හොඳ දැනුමක් මුලින් ඇති කර ගන්න ඕනෑ. ඒ වගේම භාවනාව ගැනත් තරමක හෝ දැනුමක් ඇති කර ගන්න ඕනෑ. ඒ වගේම භාවනාව හුභාක් අසාර්ථක වෙලා නියෙන්නේ ඒ ගැන දැනුමක් තේරුමක් නැති තිය යි. මූලින් ම කෙනෙකුට භාවනා කුමයක් දීම වැරදියි. භාවනාව ගැන දැනුමක් තේරුමක් මූලින් ලබා දෙන්නම ඕනෑ. අද නම් ගිය හැටියේ ම දෙන්නේ භාවනාවක්. නමුත් ඒ භාවනාව ගන්න එක්කෙනාට ඒ ගැන කිසිම තේරුමක් නැහැ. මේ රටේ භාවනා දෙන බෙහෝ දෙනාට (භාවනා ආචාර්යවරුන්ටත්) ඒ පිළිබඳ තියෙන දැනුම ඉතාම ස්වල්පයි. එහෙම කියනෙ කොට කොහොම ද භාවනාවෙන් පුතිඵල ලබා ගන්නේ ? අද යොදා ගෙන තියෙන භාවනා පන්ති. භාවනා පාඩම්, භාවනා මධාස්ථාන ගැනත් මං යමක් කියන්නට ම ඕනෑ. අද තියෙන විදිහේ වැඩ පිළිවෙළක් තිුපිටකයේ කොහේ වත් මට නම් දකින්නට ලැබිලා නැහැ. බුද්ධ කාලයේ ඒ ඒ අය බුදුරජාණන්වහන්සේ ළහට ඇවිදින් කර්මස්ථාන ලබා ගෙන ගිහිල්ලා භාවනා වැඩුවා. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ චරිතානුකූලව පුදුසු කර්මස්ථාන බුදුරාජාණන් වහන්සේ විසින් දී වදාළා. කර්මස්ථාන ලබා ගෙන විවේකස්ථාන සොයා ගෙන ගිහිල්ලා, භාවනා වැඩුයේ පන්ති වශයෙන්, කණ්ඩායම් වශයෙන් නෙමෙයි. තැන් තැන් වලට වෙලා උත්සාහයෙන් විර්යයෙන් කෙලෙසුන් නැති කිරීම සඳහා භාවනා වැඩුවා. අද වගේ සිය දහස් ගණන් එක තැනකට රැස් කර ගෙන කරන භාවනා වැඩ පිළිවෙළක් ගැන මා දන්නේ නැහැ.



මා නිතර තිුලක්ෂණය මෙනෙහි කරනවා

කදුබොඩ වගේ ස්ථාන කිහිපයක කෙරෙන භාවනා වැඩ පිළිවෙළ හොඳයි. ඒ වුණත් එක එක වකවානවල ඒක කරවන අය අතුව, වඩාත් හොඳ වෙන්නත් පුළුවන්. වඩා හොඳ නො වෙන්නත් පුළුවන්. හොඳ තේරුමක් දැනුමක් පළපුරුද්දක් ඇතුව කිුයා කරනව නම් කොතතත් හොදයි. අද මේ රටේ කෙරෙන හාවතා වැඩ පිළිවෙළ වැඩක් තැ කියලම කියන්න මම ඉක්මන් වන්නේ නැහැ. ඒවා හොඳ පිත් සිද්ද වෙත දේවල් වශයෙන් මං සලකනවා. හැබැයි බොහෝ තැත්වලිත් භාවතාව එක්තරා පුමාණයකටවත් මුදුත් පත්වීමක් තම් සිදු වන්නේ නැහැ. හැම භාවනා කුමයක් ම හැම දෙනාටම සුදුසු වත්තෙත් තැහැ. අසවල් භාවතාව, අසවල් පුද්ගලයාට සදුසු යි, කියලා හරියට ම තියම කරන්න පුළුවන් කම තිබුණේ බුදු හාමුදුරුවන්ට පමණ යි. අද වුණත් ධර්ම විනයධර, බහුශුත, භාවතාව පිළිබඳ තරමක් හෝ දැනුමක් ඇති ඇත්තත්ට යමෙකු කාලයක් ඇසුරු කිරීමෙන් පසුව පුළුවන්කම තියෙනවා සුදුසු භාවනාවක් නියම කරන්න. ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ චරිතය තරමක් දුරට හෝ තේරුම් ගැනීමෙන් පසුවයි භාවනාවක් නියම කරන්න ඕනැ.

මං ඉතින් ලොකුවට ලෝකයට කියන්න කැමති නැහැ දැන් මගේ මුළු කාලයම භාවනාවට ගත කරනව කියලා. කවදත් සිහියෙන් කල්පනාවෙන් තමයි මා කටයුතු කරන්නේ. නිතර නිතර මං තුිලක්ෂණය මෙතෙහි කරනවා. ඔය කළුබොඩ කරන භාවනාව මුලින්ම මේ රටට හඳුන්වා දුන්නේ මායි. ඒක පුසිද්ධ වෙලා තියෙන්නේ බුරුම භාමුදුරුවන්ගේ භාවනාවක් හැටියටයි. කළුබොඩ කෙරෙන්නේ තුරාණ සතිපටඨාන භාවනාවමයි. අළුත් අළුත් භාවනා පටන් ගත්තටම වැඩක් නැහැ. ඒවා කරවන අයත් යම් කිසි පුමාණයකටවත් භාවනාවෙන් දියුණුවක් ලබා ගෙනයි ඒක පටන් ගන්නට ඕනෑ. අද නම් බැලුවාම ඒ තත්ත්වය හුහක් අඩුයි. සමහර විට තමනුත් මුලා වී අනුතුත් ඒ තත්ත්වයට දැමීමක් වශයෙනුයි මට පේත්නෙ. ඒකෙන් යහපත් පුනිළුලයක් ලැබෙයි කියලා මට නම් කියන්න බැහැ.

නායක හාමුදුරුවෝ හුහක් බර බහා තැබූ කෙනෙක් කියලා බොහෝ දෙනා කියනවා. ඒගැන යමක් . . .

ඒක නම් ඇත්තක්. මට බරක් තැහැ. මා විහාර පත්සල් පරිපාලත කටයුතු වල යෙදීමක් නැහැ. කවදාවත් කාගෙන් වත් කිසිම

37

දෙයක් මා ඉල්ලුවෙත් නැහැ. ඉල්ලන්නෙත් නැහැ. යමක් නැතිනම් ඒ නැතිකම මට යහපතක් කියලයි මං හිතන්නේ. නැති වුනාම, නො ලැබුණාම තමයි හරියට පුතිපත්තිය පිරෙන්නේ. පුරන්න පුළුවනුත් එතකොටයි. මට කියලා මගේ කියලා කිසිවක් මෙතන නැහැ. මේ කුටියේ තමයි මං ඉන්නේ. මේ කුටියේ ඇතුළු දොර අවුරුදු පහළොහකින්වත් වහපු බවක් මට මතක නැහැ. යතුර තියෙන්නෙ හැමදාම දොරේම යි.

මා හුහක් වෙද පොත් කියවලා තියෙනවා. ඒ වුණාට මං වෙදකම් කරත්තේ තැහැ. මට අවශා පුංචි පුංචි බෙහෙත් ඉදලා හිටලා කාට හරී කියලා හදාගෙන පාවිච්චි කරනවා. මට බොහෝ දෙනාට තියෙන සීති අමාරුව, ලේ ගමතේ අඩු වැඩිකම වැනි රෝග තෑ. හිත හුහක් සැහැල්ලු වූ තරමටම ලෙඩ රෝගත් අඩුවෙනවා. මට යම්කිසි ආමාරුවක් ඇති වුවහොත් ඒකට පුතිකාරයකුත් මටම හිතෙනවා. මගේ ජීවිත කාලයේ දී තද බල අසතීප වෙලා වැඩි දින ගණනක් ඉස්පිරිතාලවල ඉදලා තෑ. මං කවදත් ආහාර ගත්තෙත් ටිකයි.

මං හිතත්තේ ලෝකේ ඉත්ත ලොකුම පොහොසතාත් දුප්පතාත් මමයි කියලයි. දූප්පත්කම කියන්නේ සැතීමටක පත් තොවීමයි. තැත්තම් ඇතිවීමක් නැති කමයි. මදිකමයි. මම සැතීමකට පත්වෙලා ඉත්ත කෙනෙක්. ලද දෙයින් සතුටු වෙලා ඉත්තවා. සෙවීම පිළිබඳ උත්සාහයකුත් නෑ. ඒක නිසා මං ලෝකේ ලොකුම පොහොසතා කියලා හිතතවා. දූප්පත් කම කියන්නේ නැති කමයි. හිහන්තා දූප්පතෙකි. හිහන්තාට නියෙන පොල්කටුව හැරම්ටිය උනත් මගේය කියලා හිතින් අල්ලගෙනයි ඉත්තේ. ඒක නිසා ඔහුත් යමක් ඇති කෙනෙක්. මට මොනව තිබුණත් ඒ කිසිවක් හිතින් අල්ලගෙන නැති තිසා කිසිවක් නැති කෙනෙක් හා සාමානයි. ඒක නිසා තමයි ලෝකේ ඉත්ත දූප්පතාත් මමයි කීවේ.



### ධර්ම සාකච්ජාවක් !

#### තිරෝධය කි වැදැරුම් ද ?

දෙයාකාරයි. ක්ෂණික නිරෝධය හා අනුත්පාද නිරෝධය.

උපදින උපදින සෑම අවිදහාවක් ම එකෙනෙහි ම නිරුද්ධ වෙනවා. සෑම සංස්කාරයක් ම, සෑම විඤ්ඤාණයක් ම, සෑම නාමයක් ම, සෑම රූපයක් ම ඒ මොහොතේදී ම නිරුද්ධ වී යනවා. අවිදහාදීන් ගේ ඒ නිරෝධය ස්වභාවික නිරෝධය යි. ඒක නමා ක්ෂණික නිරෝධය කියන්නේ. සංසාර වකුයට අයිනි ධර්මයන් ක්ෂණික නිරෝධයෙන් කොපමණ නිරුද්ධ වුවත් අළුත් අළුත් ධර්ම ඉදිරියට ඇතිවීම් වශයෙන් සංසාර වකුයාගේ කරකැවීම සිදු වෙනවා මීසක් නැවතිමක් සිදු වන්නේ නැහැ.

අනුන්පාද නිරෝධය නම් ඒකෙන් ඇති නොවූ, මතු ඇති විය හැකිව නිබෙන්නා වූ අවිදහා සංස්කාර ආදීන්ගේ මතු කවර කලකවත් නූපදනා ස්වභාවය යි.

සංසාර චකුය සිඳ දුක්ඛ ස්කන්ධයෙන් මිදි නිවන් සුව ලබනු කැමති අය විසින් කල යුතු එකම දේ කුමක්ද ?

අවිදහාව තැති කිරීම යි. යම් පුතිපත්තියකිත් අවිදහාව තැති වේ තම් ඒ පුතිපත්තිය පිරිම යි. අවිදහා නිරෝධය වූවහොත් සංස්කාරාදී සකල පුතිතා සමූත්පාදාංගයන්ගේම නිරෝධය සිද්ධ වෙතවා.

#### සැප වර්ග කිය ද ?

සැප වර්ග දෙකයි. වේදයිත සුබය, විමුක්ති සුබය.

ඇසට හොඳ දේවල් දැකීමෙත් ද, කණට මිහිරි හඩ ඇසීමෙත් ද, තාසයට මිහිරි ගඣයක් ආසුාණය කිරීමෙත් ද, දිවට හොඳ බොජුත් වැළදීමෙත් ද, කයට හොඳ පහස ලැබීමෙත් ද, සිතට හොඳ මිළ මුදල් තතතුරු ගරු තම්බු ආදිය ලැබීමෙත් ද, ඇති වත සොම්නස, පීතිය, සහිත ආශ්චාදය **වෙදයිත සූබය** යි.

පැමිණ ඇත්තා වූ ද, මතු ඇති විය හැකි වූ ද, දුක් වලිත් කරදර වලිත් විපත් වලින් මිදීම **විමුක්ති සුබයයි**. තිදහස් සුවය වශයෙන් ද හඳුන්වන්ත පුළුවත්. මේ දුකිත් මිදිමේ සැපය කොතෙක් උත්සාහ කොට වුව ද, කොතෙක් වියදම් කොට වුව ද, ලබා ගත යුතුමයි. මේ දුකිත් මිදීමේ සුවය වේදයිත සුබය වැති ක්ෂණික සුබයක් තොවෙයි.

#### අවිදහ සංස්කාරාදින්ගේ අනුත්පාද නිරෝධය නිවන නම් එය මොන තරම් වටිනා සුවය කැයි කීවත්, ඒ සුවය විඳින කෙනෙකු නැති බැවින් ඒ නිවන කාහටවත් පුයෝජයක් නැති දෙයක් නොවේ ද ?

තිවනෙහි තතු සොයන පුද්ගලයා විසින් මේ කියන අනුත්පාද තිරෝධය අතීතයෙහි ඉපිද තිරුද්ධ වුණු තාම රූපයන්ගේ, වර්තමාත තාම රූපයන්ගේ තිරෝධයක් තොව මතු ඇති විය හැකි තාම රූපයන් ගේ තිරෝධය බව සිත්හි තබා ගෙන ම තිවන ගැන කල්පනා කළ යුතුය. එසේ තොවුව හොත් කාරණය අවුල් වේ.

තිවත් සුව විදිත පුද්ගලයන් ගැන කථා කරන්නවුන් ඒ කථාව කරන්නේ ද ආත්මයක්, සත්වයෙක්, පුද්ගලයෙක් සතා වශයෙන් ම ඇතිය යන වැරදි හැනීම උඩ ඉදගෙනයි. තිවනෙත් පුයෝජනයක් ඇති තැති බව පිළිබද පුශ්තය විසදා ගත හැකි වන්නේ ආත්මයක් ඇද්ද, තැද්ද යන මේ කරුණ විසදා ගැනීමෙති. වේගෙයෙන් ගිනි පෙතෙල්ලක් කර කවන විට එහි තැති ගිති වලල්ලක් පෙතෙන්තාක් මෙත් වේගයෙන් ඉපද ඉපද බිදී බිදී යන තාම රූප පරම්පරාව සත්වයකු පුද්ගලයකු සේ පෙනේ. ඒ තාම රූපයන් අතර සැප දුක් විදින මමය කියා සැලකිය යුතු දෙයක් ඇතුවාක් මෙන් පෙනේ. එහෙත් නාම රූප පරම්පරාව මීස එහි සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ආත්මයක් නැත.

මය කියන විමුක්ති සුබය කොපමණ උසස් කොපමණ වටිනා දෙයකැයි කියතත් ඒ සුවය අපට නම් ඕනෑ නැත. අපට ඕනෑ කරන්නේ පුිය වස්තූන් ඇතිව. පුිය පුද්ගලයන් ඇතිව, ජරාවක් - වාාධියක් - මරණයක් - අපුීය සම්පුයෝගයක් - පුිය විප්පයෝගයක් තැතිව සැපෙන් සොමනසින් පුීතියෙන් සෑම කල්හිම විසිය හැකි තත්ත්වයකැයි ඇතැමුන් කියනවා.

#### මහානායක හාමුදුරුවෝ මොකද ඒ ගැන කියන්නේ ?

මේ ලෝකයේ හෝ අත් තැතක හෝ ස්ථිර තත්ත්වයක් ඇති තැතක් තම් නැහැ. එතිසා එබළු තත්ත්වයක් තො ලැබිය හැකිය. ඇත්තේ සංසාර වකුයාගේ පැවැත්මය, නැවැත්මය යන දෙක පමණයි. පැවැත්ම කැමති තම් පැවැත්ම ගත හැකිය. නැවැත්ම කැමති තම් තැවැත්ම වූ නිවත් සුවය ගත හැකිය.

පිය වස්තූත් ඇත්තේ ද, පිය පුද්ගලයන් ඇත්තේ ද, සැප, සොම්තස, ජීතිය ඇත්තේ ද, සංසාර වකුයෙහි ය. ජරාව, වහාධිය, මරණය, අපිය සම්පුයෝගය, පිය විපුයෝගය, ශෝකය, පරිදේවය, දුක, දොම්තස, උපායාසය ඇත්තේ ද, පණු - උකුණු - මකුණු -බලූ - බළල් - ඌරු - කුකුල් ආදී තිරිසත් සතුත් වීම ඇත්තේ ද, යක්ෂ - පුත වීම ඇත්තේ ද, ගිත්තෙත් දැව් දැව් ලෝහ ගුලි ගිලිත, ලෝදිය නිරී සතුත් වීම ඇත්තේ ද, සංසාර වනුයෙහි ය.

තිවතෙහි වනාහි ප්රිය වස්තු ප්රිය පුද්ගලයෝ ද නැත. ජ්නිය, සුබ, සොම්තස ද, නැත. ජරා - වහාධි - මරණ - ශෝක - පරිදේව - දුක්බ - දෝමතස්සයෝ ද නැත. එහි පැමිණි පසු නැවත අපායට යාමකුත් නැත. එහි ඇත්තේ ශාන්ත ස්වභාවයක් පමණි. ටිකක් කල්පනා කොට වඩා හොද දෙය තෝරා ගන්න.

#### ඇතැමෙකුට විමුක්තිය අපිය වී සංසාරය පිය වන්නෙත්, ඇතැමෙකුට සංසාරය අපිය වී විමුක්තිය පිය වන්නෙත් ඇයි ?

ඒ ඒ ඇත්තන්ගේ අදහස් අනුවයි. අව්දහාව සත්වයාගේ සිත කිළිටි කරන - බොරු කරන - අදුරු කරන වෛතසික ධර්මයකි. එය එක්තරා මානසික රෝගයක්. ඒ රෝගයෙන් දුර්වල වූ, අදුරුවූ සිතට පරම්පරා වශයෙන් ඉපිද ඉපිද බිදී බිදී යාම, නාම රූපයන් ගේ සැබැ තත්ත්වය පේන්නේ නැහැ. නොයෙක් විට නාම රූපයන් සත්ත්වයන් හැටියට මීස නාම රූප හැටියට පේන්නේ නැහැ. එයින් සක්කාය දෘෂ්ඨීය ඇති වෙනවා. නැවත නැවත සක්කාය දෘෂ්ඨීය ඇති වෙන කොට එය වැඩී තහවුරු වි දෘෂ්ඨීධාාශය ඇති වෙනවා. එයත් එක්තරා මානසික රෝගයක්.

සක්කාය දැෂ්යීය සමහ ම ආත්ම වශයෙන් සළකන පංචස්කන්ධය ලොව ඇති ඉතාම හොඳ දෙය, ඉතාම උසස් දෙය හැටියට ගන්නා තෘෂ්ණාවත්, තණහාව හා පංචස්කන්ධයට අයත්ව ඇති වන සුබ සෝමනස්සයන් හා බාහිර රූපාදියත්, හොඳ හැටියට ගත්තා වූ තණහාවත් ඇති වෙනවා. ඒවා වැඩි තහවුරු වී තෘෂ්ණාධාාශය ඇති වෙනවා. ඒකත් එක්තරා මානසික රෝගයක්. ධර්මය සේවනය නො කරන ධර්මයෙන් ඈත්ව වෙසෙන ජනයා කෙරෙහි අවිදාහ - තෘෂ්ණා - දෘෂ්යී සංඛාාත රෝග තුන තදින්ම පවතිතවා.

කෙලෙස් රෝශඥති අයට පංචස්කතිය පිය වෙනවා. පංචස්කත්ය සංඛාාත දුක්ඛස්කත්ධයාගේ නිරෝධය වූ නිවන අපිය වෙනවා. එයට බිය වෙනවා. එසේ වන්නේ නිරෝධය තරක නිසා නොව, කෙලෙස් රෝගය නිසයි.

ධර්මය නැමති බෙහෙත සේවනය කොට, කෙලෙස් රෝගය සුව කරගෙන සිත පිරිසිදු කර ගෙන, වාසය කරන සත්පුරුෂයන්ට පංවස්කණ්ඩය තරම් නපුරක්, බිය විය යුත්තක් වෙනත් නැත. නිවන තරමට උසස්ව පෙනෙන අනිත් සැපයකුත් නැත.

#### තිවන සත්වයන් යන එන සිටින තැනක් නොවේ නම්, එබඳු නිවනකින් ඇති පුයෝජනය කවරේද ?

තිවතිත් ලබන්තට ඇත්තා වූ පුයෝජනය නම් දුක් ගිති තිවා ගැනීමයි. සත්වයන්ගේ දුක් ගිති නිවෙන්නේ නිවතට පැමිණ වාසය කිරීමෙන් නොව, නිවත් දැකීමෙනි. අත් කවර ධර්මයකටවත් නැති දක්තවූන්ගේ දුක් ගිති නිවාලන පුදුම අතුභාවයක් නිවතට තියෙනවා. හරියට නිවන දැකීමට සමන වන ලෝකෝත්තර ඥානයෙන් නිවත දෙස බැලුව හොත් එයින් ඒ තැනැත්තාගේ දුක් ගිනි මතු කවර කාලෙකවත් නූපදනා පරිදි නිවී යනවා. නිවත් දුටු ඒ පින්වතා ඒ නිවත් සුවයට හිමි කාරයෙක් වෙනවා.

තිවත ඇත්තේ පැමිණ වාසය කිරීමට තොව දැකීමටයි. තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවාය, යත වවත බෞද්ධයන් අතර වෘවහාරයට පැමිණ තිබෙන්නේ ඒ තිසයි. තිවතට පිවිසියේ ය. තිවත් ගියේ ය, තිවතට පැමිණියේ ය. යත වෘවහාර තිබුණක් ඒවා පරියාය කථාය. තිවත් කථාවේ දී වෘවහාරයට ඉතා හොඳ වවත තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවාය යන වවතයි.

#### හට ගැනීමක් නැතිව නිවනක් තිබේද ?

හට ගැනීමක් නැතිව නිර්වාණ ධාතුව ඇත්තේ ය යනු ගැඹුරු කරුණකි. නිර්වාණය හරියට තේරුම් ගැනීමට පෙහසු වීමට ඇති කරුණු වලින් මේ හට ගැනීමක් නැති බවත් එක් කරුණකි. යමක් ඇත්තම් එහි හට ගැනීමකුත් තිබිය යුතුය. හට නොගත් දෙයක් සතා වශයෙන් නොතිබිය හැකිය යනු ද එක්තරා නීතියකි. ලොවැනි බොහෝ දේවලට ඒ නීතිය සාධාරණ වුවත් එය සර්ව සාධාරණ නීතියක් නොවේ. හට ගැනීමක් නැතිව ඇති ධර්ම ද ඇත්තේය. පරමාර්ථ ධර්ම අනුව කථා කරතොත් පුඥප්තින් නැති දේවල් හැටියට කිය යුතු ඒවා ය. එහෙත් පුඥප්ති ද සර්වාකාරයෙන් නැති ඒවා නොව පුඥප්ති භාවයෙන් ඇති ඒවා ය.

ආකාශය ද, පටන් ගැනීමක් නැතිව ඇති එක් දෙයකි. ආකාශය කා හටත් පුතාකෂ දෙයකි. ආකාශයක් ඇති බව කවුරුත් පිළිගනිති. මේ ආකාශය අසවල් කාලයෙන් ඔබ්බට තිබුණේ නැත. ආකාශය ඇත්තේ අසවල් කාලයේ පටන් යැයි කිව හැකි කාලයක් නැත. එය මුළු අතීත කාලයේම පැවැත්තේය. මෙය නවණීන් කල්පනා කරන කා හට වුවත් පිළිගත හැකි කරුණකි. පළමුවෙත් ඇති වීමක් නැතිව ආකාශය සෑම කල්හිම පවත්නාක් මෙත් නිවනක් ඇති වීමක් නැතිව සෑම කල්හි පවත්නක් බව තේරුම් ගත යුතුය. යම්කිසි හේතුවකින් හෝ ඉබේම හෝ හට ගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ නිවන ආකාශය සේ හිස් බවක් නොවේ. එය එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ඒ බව දන යුත්තේ එහි ඇති අනුහාවයෙනි. හිස් බවෙහි කිසි අනුහාවයක් නැත. සියලු කෙළෙස් නැති කිරීමේ, සියලු දුක් නැති කිරීමේ මහානුභාවයක් නිවනෙහි ඇත. නිවත් පසක් කිරීමෙන් හෙවත් නුවණැසින් නිවන දැකීමෙත් දුටු නැතැත්තාගේ කෙළෙස් මතු නුපදනා පරිදි නැතිව යන්නේත් දුක් නැති වී යන්නේත් නිවතේ අනුභාවයෙනි. එබළු අනුභාවයක් හිස් බවෙහි නැති බැවිත් නිර්වාණ ධාතුව අනුහාව සම්පන්න එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයෙකැයි පිළිගත යුතුයි.

#### සිල් රැකීමෙන් පමණක් නිවන් ලැබිය හැකි ද ?

ඇතැම් පැවිද්දත් පමණක් තොව, ඇතැම් ගිහියත් ද, ශීලය ගැනම කථා කරමින් ශීලයම උසස් කොට ගතිමින් ශීලයෙන් ම සියල්ල සිදු කර ගන්නා බලාපොරොත්තුවෙන් සිල් පිරිසිදු කර ගැනීමෙහි ම යෙදී සිටිනවා. ඒ ඒ ඇත්තන් ගේ වැරදි හැඟීමක්. සිල් රැකීමෙත් පමණක් නැවතී සිටීම, වැට බැඳ ගෙන කුඹුර නොවපුරා සිටීමක් වගෙයි.

#### බෝධි යන්නෙහි පැහැදිලි තේරුම කුමක්ද ?

බෝධි කියන්නේ ලෝකොන්තර ඥාන වලට කියන නමක්. බෝධි කියන ඒ ලෝකොන්තර ඥානය ලැබීමට උපකාර වන ධර්ම සමූහයක් නියෙනවා. ඒවාට කියන්නේ බෝධි පාක්ෂික ධර්ම කියලා. ඒ අති උතුම් ලෝකොන්තර ඥානය ලැබීම සඳහා කළ යුතු දේ නම් ඒ බෝධි පාක්ෂික ධර්ම වැඩීමයි. වෙන විදියකින් කියනවා නම් ශීල, සමාධි, පුඥා තුන වැඩීමයි. තවත් කුමයකින් කියනවා නම් ශීල විසුද්ධිය ආදී කොට ඇති විසුද්ධි හන වැඩීමයි.

#### ඇතැම් බෞද්ධයන් මෙලොවට වඩා පරලොව ගැන සිතීමේ වරදක් තිබේද ?

මිතිසුන් ආගම් පිහිට කොට ගන්නේ පරලොව සැපත -යහපත පුාර්ථනා කර ගෙනයි. මෙලොව සඳහා ආගම් වලින් පිහිට

44

ඇත්තේ ස්වල්ප වශයෙන් යැයි සිතනවා. මතුෂායකු මේ ලෝකයේ ජීවත්වන කාලය අවුරුදු සියයකටත් අඩු ඉතාම ස්වල්ප කාලයක්. නමුත් ඉත් එහා තියෙන පරලොව පිළිබඳ කාලය කල්ප ගණනකින්වත් පුමාණ කළ තො හැකි දීර්ඝ එකක්. ඒතිසා නුවණැති අය මෙලොව ගැන කල්පනා කරනවාට වඩා පරලොව ගැන කල්පනා කරනවා. මෙලොව කොපමණ ලාභයක් ලැබෙන, සැපයක් ලැබෙන, කාරණයක් වුණත් ඒක මරණීන් මතු දුගතියට යෑමට කරුණක් වනවා නම් එබළ වැඩ වලින් වැලකීමට උත්සාහ දරණවා. එබළු අය ජීවිත ආරක්ෂාව සඳහා වූවත් පාපයක් කරන්නේ නැහැ.

#### මෙකල රහත් බව ලබා ගත හැකි ද ?

රහත් වීමේ මහ දක්වත්තා වූ බුදුරජාණත් වහත්සේගේ ධර්මය ලොව නිර්මලව පවත්තා තාක් ලෝකයෙහි රහතුන් වහත්සේලා තැතැයි රහත් බව ලැබීය තො හැකි යැයි තොකිය හැකි යි. මේ කාලයේ අතීතයේ මෙත් රහතුත් සුලහ තැති බව පමණක් කියත්ත පුළුවත්. රහතුත් වහත්සේලා තමන්ගේ රහත් බව ලෝකයට පෙත්වමින් ඇවිදිත අය නොවේ. දුටුවාම රහත්බව අඳුනා ගැනීමේ ලකුණක් ද උන්වහත්සේලා තුළ තැහැ. ඒ නිසා රහත් කෙනෙකුත් දුටුවත් හඳුනා ගත තො හැකියි. රහත් වීමට පිරිය යුතු පුනිපත්ති පුරා අවසන් කළහොත් දිනය කවදා හෝ වේවා ඒ තැනැත්තා අර්හත්වය ලබා ගත්තෙක් වෙනවා. රහත් වීමේ පුතිපත්තිය පුරා අවසන් කළත් සමහර කලක දී රහත් බවට නො පැමිණීය හැකි යැයි කීම යුක්ති යුක්ත තොවන කථාවක්. එසේ කීම තථාගතයත් වහත්සේගේ ධර්මයන් ශාසනික පුතිපත්තියත් කලකට අවලංගු කර දැමීමක් වෙනවා.

රහත් වීමට උත්සාහ කරන පිත්වතුන්ගෙන් ඇතැමෙක් ඉතාම කෙටි ධර්ම දේශනාවක් ඇසීමෙතුන් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් පැවිදි වීමට හිසකේ කපන අතරතුර දී රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් පැවිදිව දින ගණනකින් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් මාස ගණනකින් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් වර්ෂ ගණනක් උත්සාහ කරලා රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් මුළු ජීවිත කාලයේ දීම දුක් විඅලත් රහත් වෙන්නෙ තැහැ.

#### සමථ භාවනාවෙත් සමාධියක් නොලබා විදර්ශනා වැඩීමෙත් පමණක් පුතිඵලයක් ලබා ගත හැකිද ?

සමහරුත් අතර මේ මතය තියෙනවා. තමුත් ඒක වැරදි මතයක්. සමථ භාවනා වලින් සමාධි උපදවා ධාාන උපදවා විදර්ශනා වඩන්නට සිටියහොත් විදර්ශනා වඩන්නට නොලැබ් ජීවිතය කෙළවර වෙනවා ඇති. ඒ නිසා බුද්ධෝන්පාදයෙන් ලැබිය හැකි උසස් එලය නොලැබ් යන්නේය. භාවනා කිරිමට පටන් ගන්නා අයගෙන් ධාානයක් - මාර්ගයක් - එලයක් ලැබීම දක්වා භාවනාව ගෙන යාම නබා නරමක සමාධියක්, තරමක විදර්ශනා ඥානයක් ලැබෙන නෙක් වුව ද, භාවනාව කරගෙන යා හැක්කේ ඉතාම ටික් දෙනෙකුට පමණයි. එයට හේතුව නිවරණයන් විසින් ඒ අය පරදවන ලැබීම යි. හාවතාව දියුණු කළහැකි වීමට නම් යෝගාවවරයා විසින් නිවරණ පැරදවිය යුතුය. ආත්ත වශයෙන් ම යෝගාවචරයකුට භාවනා කරමියි කියා කරන්නට ඇත්තේ නීවරණ සටනයි. බුදු සස්නෙහි පැවිදිව ආර්ය ශිලයෙහි ද පිහිටා, ආර්ය වූ ඉන්දිය සංවරයෙහි සිත පිහිටා, ආර්ය වූ සිහිතවණීන් යුක්තව විවේකස්ථානයකට පැමිණ කර්මස්ථානයෙහි සිත පිහිටුවා ගෙන කාමවඡන්දා දී නිවරණයන්ගෙන් සිත පිරිසිදු කොට ගෙන යෝගාවචරයන් ධාානාදී ධර්ම 'ලබන බව බොහෝ සුතුවල දී බුදුරාජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට තිබෙනවා. ඒ සුතු දේශනාවල දැක්වෙන අත්දමට යෝගාවවරයකුට භාවනා කිරිම වශයෙන් කරන්නට ඇති පුධාන දෙය නීවරණයන් ගෙන් සින පිරිසිදු කර ගැනීමයි. මෙකල භාවනා කරමියි කියා සමහර අවස්ථාවල යම් කිසිවක් මෙනෙහි කරන අය නිවරණ පුහාණය නැමැති බර වැඩක් නමන්ට කරන්නට ඇති බව පවා දන්නේ නැහැ. ඒ අය නොයෙක් ආකාරයෙන් තමන් කෙරෙහි ඇදී එන නීවරණයන් හඳුනන්නෙන් නැහැ. එ බැවින් ඔවුන් නිවරණයන් විසින් පරදවන ලැබ භාවනා කරමියි කියමින් හැම කල්හි ම එකම නන්ත්වයෙන් සිටිනවා. නිවරණයන් පුහාණය කිරිමට විර්යය නො කරන ඔවුන්ට කිසි කලෙක භාවනාවෙන් උසස් ඵලයක් නොලැබිය හැකි යි. නිවරණයන් හදුනන්නන්ට නීවරණයන් පුහාණය කළ හැකි ය.

#### සුගතිය කී වැදැරුම් ද ?

සගතිය දෙවැදෑරුම් වෙනවා. එනම් පුතිපත්ති සුගතිය හා ගති සුගතිය යි. මේ කියන පුතිපත්ති සුගතියත් නැවත කොටස් දෙකකට බෙදෙනවා. ඒ තමයි අගාරික පුතිපත්ති සුගතිය හා අතගාරික පුතිපත්ති සුගතිය. සිත පිරිසිදු වුණාම ගිහියා පුාණ ඝාතයෙන් වැළකීම ආදියෙන් දශ කුසල කර්ම පථය සම්පූර්ණ කරනව. දාතා දී පුණා කුියා වස්තූත් සම්පූර්ණ කරනවා. මෙය ඔහුගේ පුතිපත්ති සුගතිය යි. යහපත් පුතිපත්තියෙහි පිහිටි හෙතෙම මරණින් මතු මිතිස් ලොව උසස් බවට ද පැමිණෙනවා. දෙව් ලොවට ද පැමිණෙනවා. මේ ඔහු ගේ ගති සුගතිය යි.

මේ ශාසනයෙහි පිරිසිදු සිත් ඇති හික්ෂුවක් ඒ පිරිසිදු සිතින් වතුපාරිශුද්ධි ශීලය සම්පූර්ණ කරනවා. තෙලෙස් ධූනාංශ ආරක්ෂා කරනවා. පුතා වැඩි කර ගැනීමේ පුතිපත්තිය අත් හැර විවේකස්ථානයක වාසය කරමිත් තමාට සුදුසු කර්මස්ථානයක් අනුව භාවතා කරලා ධාාන සමාපත්තිය උපදවා ගත්නවා. සෝවාත් මාර්ගය වඩනවා. සකදාගාමී මාර්ගය වඩනවා. අතාගාමී මාර්ගය වඩනවා. මේ ඒ හික්ෂුව ගේ පුතිපත්ති සුගතියයි. ඒ හික්ෂූත් වහන්සේ යහපත් පුතිපත්තියෙහි පිහිටලා මරණීන් මතු උත්පත්ති වශයෙන් මිනිස් ලොව උසස් කුලවලට පැමිණෙනවා. නැත්නම් කාමාවවර දිවාලෝක සයට පැමිණෙනවා. නැත්තම් බුහ්ම ලෝකවලට පැමිණෙනවා. මෙලෙස පැමිණීම ඒ හික්ෂුවගේ ගති සුගතිය යි. එ පමණක් නොවෙයි සිතේ ඇති කර ගත්තා වූ පිරිසිදු බව නිසා සියලු දුක් නසා නිවතටත් පැමිණෙනවා.

#### විමසීම් වේශයෙන් මිථාා දෘෂ්ටිය කිුයාත්මක වන්නේ කෙසේද ?

විමසීම පුඥාවට අයත් කියාවක්. කළ හැකි නම් හැම කරුණක් ම විමසා ඒවායේ තතු දැන ගැනීම වඩාත් හොඳයි. විමසා වැඩ කළ යුතු බවත් තො විමසා කියා කිරීම අතතුරුදායක බවත් බුදුරජාණත් වහත්සේ විසින් වගේ ම තවත් බොහෝ බුද්ධිමතුන් විසින් පුකාශ කොට තියෙනවා. විමසීම යහපත් වුණත්, නොවිමසා කියා කිරීම අතතුරුදායක වුණත්, සාමානා මනුෂායකු සියල්ලම විමසා නියම වශයෙන් දැන ගෙනම වැඩ කරන්න සිතතොත් ඔහුට වැඩ කරන්න කාලයක් ලැබෙන්නේ නැහැ. විමසීමට ම ඔහුගේ කාලය ගෙවී යනවා. ඒ නිසා විමසීම යහපත් වුණත් එය එක්තරා පුමාණයක් කළ යුත්තක්. සෑම දෙනාම සෑම දෙයක් ම විමසා පුතාක්ෂ කර ගැනීමට සමර්ථ වන්නේ නැහැ.

බුද්ධාදී මහෝත්තමයත් වහන්සේලාගේ ඥානයෙන් දක්නා ලද කරුණු සාමානා මනුෂා භානයට විෂය වන්නේ නැහැ. ඒ උතුමන් විසින් පෙන්වා දෙන ලද ගැඹුරු කරුණු ඒ උතුමන් කෙරෙහිත් ඒ උතුමත් විසින් පෙන්වා දෙන ලද ධර්මය කෙරෙහිත් ගෞරව පෙරදැරි කර ගෙන ම විමසීම කළ යුතුව තියෙනවා. එහෙම විමසීම් කරන්නා ව පුද්ගලයා මූලාවට පත් වන්නේ නැහැ. යම් කරුණක් නේරුම් ගැනීමට තමාගේ නුවණ පමාණවත් නොවත තැන දී ඔහුට ඒ බව අවබෝධ වෙනවා. නුවණ පුමාණවත් නොවන කරුණුවල දී මිථාා ලබ්ධියක් ඔහුට ඇති වන්නේ නැහැ. ශාස්තෘ ගෞරවයෙන් හා ධර්ම ගෞරවයෙන් නොරව සැකය පෙරදැරි කර ගෙන සනාාසනා සෙවීමේ අදහසින් ධර්මය විමසන පුද්ගලයාට යම් යම් කරුණක් තේරුම් ගැනීමට තමාගේ නුවණ පුමාණ නොවන විට ඒ බව ඔහුට දැනෙන්නේ නැහැ. ඔහු නොමහ ගොස් මීථාා ලබ්ධිය ඇති කර ගත්තවා. සමහරු එපමණකිතත් තො තැවතී බුදුවරුත්ට, රහතුත්ට, නින්දා කරන, ධර්මයට නින්දා කරන, ධර්මය අවලංග කරන්න නැත් කරන අය බවට පත් වෙනවා. එය ඔවුන්ට පමණක් නොවෙයි ලෝ සසුත් දෙකටත් මහා අතර්ථයක් වෙනවා. ඒ නිසා විමසීම යහපත් වුණත් එය පරිස්සමිත් කළ යුතු වෙනවා.

සතාය හෝ අසතාය කවර ලබ්ධියක පිහිටා විමසන්නා වූ තැතැත්තාට ද තමා ගත් ලබ්ධිය සතා බවට නොයෙකුත් හේතු යුක්ති පේත්ත පුළුවත්. ආත්මයක් ඇතැයි ගත් තැතැත්තාට ඒ සතා බවට තොයෙකුත් හේතු යුක්ති පේතවා. ආත්මයක් තැතැයි ගත් තැතැත්තාටත් එය සතා බවට බොහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙනවා. ලෝකයේ මැවුම් කරුවෙකු ඇතැයි සිතන්තාටත් බොහෝ හේතු යුක්ති තියෙනවා. තැතැයි ගත් තැතැත්තාටත් බොහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙනවා. මේ අනුව කිව හැක්කේ තම තමත් ගත් ලබ්ධිය සතා බවට බෙහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙන බවයි. ගැඹුරු කාරණා, අවබෝධ කර ගැනීමට අපහසු කාරණා යැයි කියන්නේ පහදා ගැනීමට උපකාර වන හේතු යුක්ති දුර්ලභ කරුණු වලටයි. ගැඹුරු කරුණු වල දී සතාය පහදා ගැනීමට උපකාර වන හේතු යුක්ති දුර්ලභ නිසා ගැඹුරු කරුණුත් ඇති සැටියට ම ගෙන එය වැඩි දුරටත් විමසන්නා වූ තැනැත්තාට එය පහදා ගැනීමට ලැබෙන්නේ හේතු යුක්ති ස්වල්පයක් පමණයි. එබදු කරුණක් වරදවා තේරුම් ගෙන වැඩි දුරටත් එය විමසන්නෙකුට තමා ගත් වැරදි ආකාරයට සතා බවට ලැබෙන හේතු යුක්ති ඉතා බොහෝ වෙනවා. ඒවා එයට හේතු හැටියට ඔහුට පෙණුනත් සතා හේතුන් නොවෙයි. යම්කිසි සිද්ධියකට සතාය හේතු නොවි, හේතූන් සේ පෙනෙන කරුණු වලට පුතිරූපක හේතු යයි අප කියනවා. මීථාා ලබ්ධියක් ගෙන එය විමසන්නා වූ තැනැත්තා තමාගේ ඒ ලබ්ධිය සතා බවට බොහෝ පුතිරූපක හේතු දකිනවා. ඒ වායින් හෙනෙම වැඩි දුරටත් රැවටෙනවා. "විමසීමේ ආකාරයෙන් පුති රූපක හේතූන් ගැනීමෙත් මීථාා දෘෂ්ඨීය" වංවා කරන්නේ යැයි කීවේ ඒ නිසයි.

#### යෝගාවචරයකුට අභාත්තර හා බාහිර වශයෙන් පවත්නා වූ අත්තරාය මොනවාද ?

සංසාර දුකින් මිදී නිවත් දැකීමේ බලවත් ජඥයෙන් භාවතාවට පටන් ගන්නා වූ සත්පුරුෂයන්ට වරීන් වර ඒ යෝග කර්මයට බාධා කරන්නා වූ ද, සමහර විට යෝගාවවරයා යෝග කර්මයෙන් සම්පුර්ණයෙන් ම බැහැර කරන්නා වූද අන්තරායික කරුණු බොහෝ තියෙනවා. යෝග කර්මය සාර්ථක වන පරිදි කළ හැකි වීමට යෝගාවවරයන් විසින් ඒ අන්තරායික කරුණුත් ඒවා පැමිණීයහොත් ඒ වායින් මිදීමට පිළිපැදිය යුතු ආකාරයන් කලින් ම දැන සිටිය යුතු යි.

මේ අන්තරායන්ගෙන් කොටසක් යෝගාවවරයාගේ අභාත්තරයෙන්ම පැණ නැගෙන්නා වූ ඒවාය. කොටසක් පිටතින් පැමිණෙත්තා වූ අන්තරායෝය. ඒ අන්තරායන් මැඩ ගෙන ජය භූමියට පැමිණිය හැකි වනුයේ බලවත් ජනදය ඇත්තා වූ, බලවත් වීර්යය ඇත්තා වූ, මහත් වූ දුක් ඉවසීමේ ශක්තිය ඇත්තා වූ තියුණු තුවණ ඇත්තා වූ, යෝගාවවරයන්ට පමණයි. සෙසු අය අවසානය තෙක් යෝග කර්මය නො කොට අතර මග නවතිනවා. යෝගාවවරයාගේ අභාගත්තරයෙන්ම නැග එන්නා වූ අන්තරාය නම් පංච නිවරණ, සාගින්ත හා පිපාසාව යි. බාහිර වශයෙන් පැමිණෙන අන්තරාය අතර රෝග පීඩා හට ගැනීම, සතුරන් සිටීම, ලාහ සත්කාර ගලා ඒම, ඔහු කෙරෙහි ඇලුම් කරන ස්ත්‍රියක් නැවත නැවත පැමිණීම ආදිය විශේෂයෙන් සඳහන් කළ හැකි ය. මෙබඳු උපදුවයන් යෝගාවවරයන්ට පැමිණෙන බව අප නිසැකවම දැන ගෙන සිටින සතායකි.



## ජීවිතයේ රසවත් සිදුවීම් ටිකක්



මහානායක හාමුදුරුවනේ, ජීවිතයේ රසවත් තොරතුරු එකක් දෙකක් . . .

මං ඉස්සෙල්ලම කියන්නම් නැපෙන් බූරුමෙට ගිය හැටි. ඒ කාලෙ බූරුමෙට යන්න නැවට අය කරන ගාස්තුව රුපියල් 20 යි. රුපියල් 20 අය කළේත් ලොකු අයට. පොඩි අයට අය කළේ රුපියල් 10 යි. ඉතින් අපව මහණ කරලා, පුංචි කාලෙම බූරුමෙට එක්කරන් යන්න තීරණය කරලා අපට නියම කළා අපේ ගෙවල් වලට කියලා පුංචි අය රුපියල් 10 කුත්, ලොකු අය රුපියල් 20 කුත් බැගිත් ගෙතත් දෙන්න කියලා. ඒ කටයුතු ඔක්කොම දායකයොයි, සංවිධායකයොයි, ලොකු හාමුදුරුවරුයි එකතු වෙලා තමයි කළේ. ඉතින් මට සල්ලි ගෙනත් දෙන්න පුමාද වුණා. නමුත් සංවිධායකයෝ ඔක්කෝම හිටියා. එක දායක මහත්තයෙක් මං දුන්ණු සල්ලි ටික අරගෙන ඒක ලැයිස්තුවට දාන්නෙ නැතුව නිකං හිටියා. ඒක හංගා ගත්තා. ඉතින් බුරුමෙට යන්න නැවෙන් පිටත් වෙලා දවස් දෙකක් විතර ගියාට පස්සේ තමයි ඔය සල්ලි එකතු කරපු ලැයිස්තුව බැලුවේ. මගේ සල්ලි ලැබුණු බවක් ලැයිස්තුවේ සඳහන් වෙලා නැහැ. මුදලන් නැහැ. දැන් ඉතින් මට මහා පුශ්නයක් ඇති වුණා. අතික් කවුරුවත් මේක දත්තෙත් නැහැ. නැවේ හිටිය ලොකු හාමුදුරුවරු මගේ මුදලත් දාලා අතිත් අයත් එක්කම මාවත් ගෙතැල්ලා බූරුමයෙන් බැස්සුවා. බුරුමෙට ආවට පස්සේ, එක එක්කෙතාගෙන් අය කර ගත්ත මුදල් වලින් ටික ටික ඉතුරු වෙලත් තිබුණා. ඒ මුදල් තමයි බුරුමෙ එහාට මෙහාට යන කොට වියදමට යොදා ගත්තේ. ඒ ගමන් වලදී මට ඉතින්

Non-commercial distribution

යන්ත සුදානම් වෙන්න කීවාම මාත් සුදානම් වෙනවා. කවුරු වියදම් කරනවද ? කොහොම කරනවද ? කියලා මං දන්නේ නෑ. මාන් ඉතින් ඒ ඒ තැන් වලට ගියා. මෙතන එකම දවසේ 27 දෙනෙක් මහණ කළා. ඒ මහණ කළේත් බූරුම ජාතික යු. විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවෝ. මහණ කරලා දැන් ඉතින් අපට කරන්නේ මොකද කියලා කල්පනා කරලා තමයි තීරණය කළේ අපව බූරුමෙට එක්කර ගෙන යන්න. ඔය වෙන කොට **බටුවිට සුසීම** කියන හාමුදුරුවොයි, බොල්ගොඩ පන්සලේ හිටිය **වැලිතර ධම්මජොති** කියන හාමුදුරුවොයි නිතර නිතර එහාට මෙහාට යමින් එමින් මෙහේ ආගමික කටයුතු බොහොමයක්ම ඉටු කළා. ඒ යන එන අවස්ථාවලදී අපට වරනැගිල්ලක්, ධම්පියා අටුවා වෙන් කථා කීපයකුත් පාඩම් කෙරෙව්වා. අන්න ඒකෙන් අපට යන්තම් කැඩිච්ච පාලි ටිකක් කථා කරන්න පුළුවන් වෙලා තිබුණා. අපව බුරුමෙට එක්කරන් ගියායින් පස්සේ අපට මොනවා උගන්වන්නද ? කොහොමද උගන්වන්නේ, කියලා, එක්කරන් ගිය ඇත්තත්ටත් කිසිම දැනුමක් අවබෝධයක් තිබුණෙ තැහැ. අපි ඉතිත් හාෂාව දත්තෙත් නැහැ. කොහොම වුණත් ඒ ඇත්තෝ කට පාඩම් කරන පොත් කියවා අපට කට පාඩම් කිරීමට අවස්ථාව සැලසුවා.

#### මහානායක හාමුදුරුවො ඉංගිුසි ඉගෙන ගත්තද ?

තැ. තැ !!

#### එහෙනම් මේ එක එක්කෙනා කියන්නේ නායක හාමුදුරුවෝ ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්න සුදානම් වෙලා ඒක අත්හැර දැම්මා කියලා ?

ඒවා ඉතින් බොරු කථා වෙන්ත ඇති. මං ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තේ නැත්තේ මොකද දන්නව ද ? අපි කුඩා කාලේ ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තවට මේ ගිහියෝ බොහොම විරුද්ධයි. ඉගෙන ගත්ත එක්කෙතාට බතිනවා. මොකද ඒ කාලේ ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තේ රස්සාවක් කරන්න මිසක් වෙන දේකට නෙමෙයි. ඔන්න ඔය වල්පොල රාහුල නම් ඉංගුීසි වලින් කෙනෙක් පරද්දන්න පුළුවන් තත්ත්වයට ඉගෙන ගත්තා. ඒ දුෂ්කරත්වය නිසාත්, ඕකේ අගයක් අපට තොකිබුණ නිසාත්, ශුමණ ධර්මයට ඕනෑ තොකරන නිසාත්, ඉංගුීසි ඉගෙනීම ගැන අපි උත්සාහයක් කළේ නෑ.

#### ඉංගීසි ඉගෙන ගත්තෙම නැද්ද ?

නැ

#### මේ සමහරු කියනවා මෙහාට කෙනෙක් එක්කර ගෙන ඇවිත් ඉංගිිසි ඉගෙන ගන්න සුදානම් වුණා කියලා.

මං ඉතින් ඉංගුීසි හෝඩිය ගැන, වචන උච්චාරණය ගැන, යම් යම් දේවල් කිව්ව බව නම් ඇත්ත. PUT පුට් නම් BUT බට් වෙන්නේ කොහොමද කියලා මං ඇහුවා. ඉංගුීසි හෝඩිය හදලා නියෙන්නේ දක්ෂයෙක් නෙමෙයි. තුවණ ටිකක් අඩු කෙනෙක්. ඉංගුීසි හෝඩියේ තියෙනවා අකුරු හතර ජාතියක්. අපේ හෝඩියේ තියෙන්නේ අකුරු එක ජාතියනේ. අපේ හෝඩිය ඉගෙන ගත්තාම අපේ භාෂාව ඔක්කොම කියවත්ත පුළුවන්. ඉංගුීසි හෝඩිය ඉගෙන ගෙන ඉංගුීසි භාෂාව කියවත්ත බෑ. වචනෙන් වචනෙ කියන හැටි වෙත වෙනම ඉගෙන ගත්තත් ඕනෑ.

#### ඒ මොකද ?

ඒ මොකද ඉතින් ඒ අකුරු හදපු එක්කෙනාගේ අදක්ෂකම නමයි. මට ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්න ඒතරම් ඕනකමක් ඇති වූණෙත් නෑ. අපි කුඩා කාලයේ බොහෝ දෙනා ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්නේ රක්ෂාවක් සඳහායි. ඒ මාර්ගයේ යාම ගැන අපේ බලාපොරොත්තුවක් තිබුණෙ නැති නිසා ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්න උත්සාහයක් කළෙත් නෑ.

මහානායක හාමුදුරුවනේ මේ පොකුණු විට පන්සලට විටින් ටිට සිහි මඳ උදවිය එනවා කියලා මං අහලා තියෙනවා. ඒ අය අතර නොයෙක් තරාතිරමේ අය හිටියා කියලත් මං අහලා තියෙනවා. අන්න ඒ ආව ගිය අය සමඟ නායක හාමුදුරුවෝ බොහොම සුහදව නිතර නිතර කතා බහ කළ බවත් අහලා තියෙනවා. ඒ ගැන ටිකක් කියන්න පුළුවන්ද ?

ඉස්සර <sup>"</sup>සාදයියා" කියලා එක්කෙනෙක් තිතර තිතර මෙහාට ආවා. එයා කියන්නේ එයා තමයි බුදුන් කියල.

#### එයා කොහේ කෙතෙක්ද ?

මේ ගමේ එක්කෙනෙක්. එයා සැමදාම එනවා. ඉන්නකම්ම එයා පීවත් වුණෙ මේ පත්සලෙත් ම කාලා බීලා. එයා පත්සලට ඇවිදිල්ලා උදැල්ලත් අරගෙන පොඩ්ඩක් මිදුල උදළු ගාලා, පොඩ්ඩක් මිදුලත් අත් ගාලා, කාලා යන එක්කෙනෙක්. එයා මෙහාට එන්නේ මොන මොනවදෝ හයියෙන් කියමින්. පාරේ යන කොටත් හයියෙන් මොන මොනවාදෝ කිය කියා යනවා. ඒ කියා කියා යන්නේ තේරුමක් ඇති වචත නෙමෙයි. මොත භාෂාවකටවත් අයිති වචත නෙමෙයි. එයා කියන්නේ ඒ භාෂාවට "පාරමී භාෂාව" කියලා. ඒ පාරමී භාෂාව දන්නේ එයා විතරයි කියලත් කියනවා. එයා මොන මොනවදෝ කියනව මිසක් තේරුමක් නෑ. සාදයියා ආවහම අපිත් ඉතින් කථාවට අල්ලා ගන්නවා. මොත පුශ්නයක් ආහුවත් එකවරටම මොකක් හෝ පිළිතරක් එයා දෙනවා. අපි ඉතින් ඔය ගාථාවක් එහෙම කියලා අහනවා සාදයියේ මේකේ තේරුම මොකක් ද කියලා. කිසිම පුමාදයක් නැතුව මොකක් හරි උත්තරයක් දෙනවා. ඒ වගේම එයා කියනවා. මං මේ කියන ඒවා බොරු නම් ටිකක් කල්පනා කරන්න වෙනවනේ. අහපු හැටියෙම මං කොහොම ද පිළිතුරු දෙන්නේ බොරුවක් නම් කියලා. දානේ වළඳන කොට හැමදාම එයා දත් සාලෙටත් එනවා. ඇවිත් සක්මත් කරමින් ඉන්නවා. ටිකක් දන් ශාලාවේ වැඩටත් උදව් කරනවා. එක දවසක් දානෙට කටුවල්ලන් මාළු ගෙනත් තිබුණා. මං ඇතුවා සාදයියට කතා කරලා "සාදයියේ මේ ලෝකේ මැව්වා කියලා කියන්නේ සාදයියනේ". (අපි එයාට පණිඩිත උන්නැහෙ කියලත් කියතවා) මං ඇහුවා පණ්ඩිත උත්තැහේ ඒ ලෝකේ මවත කාලේ මේ කටුවල්ලන්ට මෙව්චර කටු තිබ්බේ මොකද කියලා. මිනිහා එකවරටම කිව්වා. ඔය රසය ගන්න බැහැනේ ඔය විදිහට කටු තියලා , මැව්වේ තැත්තම් කියලා.

සාදයියා වාහාකරණ වලට හරි විරුද්ධයි. එයා කියන්නේ ඒක අභිකුණ්ඨික භාෂාව කියලා. අපි ඒ කාලේ පොඩි ඇත්තත්ට ඔය වාහකරණ වගේ දේවල් උගත්වතවා. ඒ වගේ වෙලාවල් වලදී සාදයියත් ඇවිදින් පැත්තකින් වාඩි වෙලා අහගෙන ඉත්තවා. වාහකරණ වගේ පාඩමක් උගත්වත කොට එයාට තේරුම් ගත්ත පුළුවත් එකම දෙයක්වත් ඒකේ තැහැ. ඒ තිසාම එයා කියනවා ඒකට අභිකුණ්ඨික භාෂාව කියලා. සාදයියා කියන්නේ මේ ලෝකය හැදුවෙ එයා කියලා. ඉස්සෙල්ලම මේකෙ තිබුණේ ගල් පර්වතයක් ලු ! ඔය ගල් පර්වතේ එයාට විතරක් ඉත්ත පොඩි ගල් ගුහාවකුත් තිබුණිලු ! එයා ඒ ගල් ගුහාවේ ඉදගෙන මේක විශාල කරලා, මහත් කරලා, මේ සේරමත්, මේ මිනිසුත්වත් එයා මැව්වා කියලා කියනවා. ඒ මැව්ව මිනිස්සුත්ගේ ගණන දස ශත අසංඛායක් කියලා කියනවා. එයින් පංච ශත අසංඛායක් ගැහැණුලු. පංච ශත අසංඛායක් පිරිම්ලු. මේ පොළවේ මුල් අඩියේ තියෙනවලු තිර්වාණ ඇංජිම කියලා ඇංජිමක්. හැමෝම කල්පෙකට සැරයක් ඔතෙත්ට ගිහිල්ලා සංස්කාර පුරව ගෙත එත්ත ඕතෑ කියලත් කියනවා. ඒ පුරව ගෙන එත සංස්කාර වලින් ලු මේ මිනිස්සු වැඩ කරත්තේ. ඉතින් ඔහොම අමුතු ලෝකයක් ගැන තමයි එයා කියන්නේ.

#### තව මොනවද නායක හාමුදුරුවනේ ?

එක දවසක් සාදයියා එත කොට මම කුමාරතුංග මහත්තයගේ වහාකරණ පොත බල බලා හිටියා. මම ඒ පොත බලාගෙන කුියාවක් වරතැගෙන හැටි ටිකක් හයියෙන් කිව්වා. බලා . . . බලති . . . බලහි . . . බලහු . . . බලමි . . . බල විදිහට ටිකක් ඇදලා කිව්වා. කියලා, මං ඇහුවා සාදයියේ මේකේ තේරුම මොකක්ද කියලා. එක වරටම කිව්වා ඕක තමයි අවිවි මහා නරකයේ නිරි සතුත් ගේ විලාපය කියලා. අට්චී මහ නරකයේ ඉත්ත අය දවාලට ගොවිතැන් කරලා අතිත් අය වගේ ජීවත් වෙනවා. රානුයට ගෙට ආවාම ශරීරයේ වේදනා අතිත් අය වගේ ජීවත් වෙනවා. රානුයට ගෙට ආවාම ශරීරයේ වේදනා අතිත් අය වගේ ජීවත් වෙනවා. රානුයට ගෙට ආවාම ශරීරයේ වේදනා අති වෙනවා. ඒ වේදනා තැති කරගත්ත උඩිත් ලණු බැඳලා ඒවායේ එල්ලිලා ඕවා කිය කියා ඉන්නවා කියලා. සාදයියා තවත් කියන කථාවක් තමයි එයාට දිවැස් තියෙනවා කියලා. එයා කියනවා ගිහිත් බලත්ත පුළුවත් ඒවා එයාට පේත්තේ තෑ, ගිහිත් බලන්ත බැරි ඒවා තමයි එයාට පේත්තේ කියලා. බත්තියෙන් එහා පැත්තේ තියෙන්නේ මොතවද ඇහැව්වොත් එයාගේ දිවාණුදානයට ඒක පේත්තේ නැහැ.

සාදයියා කියන තවත් කථාවක් තමයි, හොඳ බඩු වලට කියන්නේ රජගහ නුවර බඩු කියලා. රජගහ නුවර ගැන ලොකු විස්තරයකුත් සාදයියා කරනවා. ඒක වටේට ලෝකඩ බැම්මක් දාලා තියෙනවලූ. තවත් කියන එකක් තමයි ටිකක් රතු පාට එක්කෙතෙක් ආවොත් එයා චීනෙත් ආව එක්කෙතෙක් කියලා. කළු පාට එක්කෙතෙක් ආවොත් කියන්නේ එයා තුන්තිකුඩියෙන් ආව එක්කෙතෙක් කියලා. නවන් ඉතාම රසවන් සිද්ධියක් මං කියන්නම්. සාදයියා ගැන. දවසක් සාදයියට වඩා සැරට පිස්සුව තියෙන එක්කෙනෙක් මේ පත්සලට ආවා. ඇව්දිල්ලා මේ මිදුල මැද තිබුණ අඹ ගහක් යට වාඩි වෙලා එයා දිගටම දේශනා කරන්න පටන් ගත්තා. කවුරුවත් ගිහිල්ලා මොනවා කිව්වත්, මොනවා ඇහුවත්, කිසිම ගාණක් නැතුව එක දිගටම දේශනාව කරගෙන ගියා. අපි ඉතින් ඔය වගේ අමුතු කෙනෙක් ආවහම පුශ්ත අහත්න යවන්නේ සාදයියව. "සාදයියේ, හොඳ පණ්ඩිත කෙනෙක් ඇව්දිල්ලා ඉන්නවා ගිහිල්ලා පුශ්නයක් දෙකක් අහත්න කියලා කිව්වා. සාදයියා ගිහිල්ලා එයාට කථා කළා. ගාණකටවත් ගත්තේ නෑ. එයාගේ දේශනාව දිගටම කරගෙන යනවා. සාදයියා ඇවිත් අපට කිව්වා, "බටුවන්තුඩාවේ පඩිතුමා" කියලා කියන්නේ එයයි. එයත් එක්ක නම් බැහැයි කියලා.

නවත් කාරණයක් තමයි, දවසක් මේ ධර්ම ශාලාවට සෙතහ රැස් වෙලා ඉත්ත වෙලාවේ සාදයියට මං කිව්වා ගිහිල්ලා ඒ අයට යත්ත කියත්ත කියලා. මිනිහා හරි බයයි. මිනිහ ගිහිල්ලා අර මිනිසුත්ගෙත් අහතවා උඹලා සම්මාදම් වෙලා නියෙනවා ද මේකට කියලා. ඒගොල්ලො කිව්වා ඔව් කියලා. ඒ එක්කම මිනිහා කෑ ගහත්ත පටත් ගත්තා, අසාධාරණ කාරයගෙත් සම්මාදත් අරත් තියෙනව තම අසාධාරණකාරයටත් ඉත්ත දෙන්ත ඕනෑ කියලා. ඔහොම තමයි ඉතින් සාදයියගේ හැටි.

#### තවත් කවුද නායක හාමුදුරුවනේ ඒ වගේ අය ?

ඒ කාලේ හිටියා සංකු පණ්ඩිත කියලා එක්කෙතෙක්. එයා ඉස්සර දොත් කරෝලිස් එකේ රස්සාවක් කරමින් ඉදලා තියෙනවා. ඉස්සර සිරිධම්ම හාමුදුරුවෝ ඉත්දැද්දී විශුද්ධාරාමේ, ඉරිදා හවසට බණක් කියනවා. බණ අහත්ත සෙනහ එනවා. සංකු පණ්ඩිතත් එනවා. පස්සේ සංකු පණ්ඩිත කියන එක්කෙතා ශුද්ධාවෙත් මහණ වුණා. මහණ වුනාට පස්සේ එයාට තම තිබ්බා සීලවංශ කියලා. ටික දවසකින් එයා විශුද්ධි මාර්ගය ශුද්ධ කරත්ත පටන් ගත්තා. පරණ ඔය පුස් කොල පොත් වලත් මුදින පොත් වලත් ඔය කුරුස ලකුණ වගේ ලකුණු තියෙනවා. එයා විශුද්ධි මාර්ගය ශුද්ධ කරනවා කියලා කළේ අර වගේ ලකුණු දැක්කහම කටු ගාලා කපලා දාත එකයි. මොකද, කුස්තියානි බලය මේ පොත් වලටත් ඇවිල්ලා කියලයි එයාගේ කල්පනාව. ටිකක් කල් යන කොට ශීලයයි, පුඥාවයි දෙකම එකට තියෙනවා කියලා ශීලවංශ කියන නම වෙනස් කරලා ශීල පඤඤ කියන නම එයාම දා ගන්තා. එක් එක්කෙනා මේ නම එක එක විදියට කියන්න පටන් ගන්නා. අන්තිමට මෙයා සිවුරුත් ඇරියා. ඊළහට මෙයාට පාලන් සිඤ්ඤා කියන තම කියන්න පටන් ගත්තා. අත්තිමට පාලන් උන්නැහෙ කියලන් කිව්වා. එයා සිවුරු ඇරියන් පිළිගැන්තුවේ නැත්තම් මොතම දෙයක්වත් ගන්නෙ නැ. කන්නෙන් නෑ. බොන්නෙත් නෑ. හැම දෙයක් ම එයාගේ අතටම පිළිගන්වන්ත ඕනෑ. කොළඹ ඉන්දැද්දී පයිප්පය ඇරලා වතුර ටිකක්වත් ගන්නේ නෑ. පයිප්පෙ ළහට ගිහිල්ලා බලාගෙන ඉන්නවා කවුරු හරි ඇවිල්ලා පයිප්පය අරිනකම්. එනකොට මෙයත් කෝප්පෙ අල්ලලා වතුර ගත්තවා. එයා පයිප්පය ඇරලා වතුර ගත්තේ තැ. සිවුරු ඇරලා ඊට පස්සේ එයාට තිබිච්ච මූලිකම වැඩේ තමයි අනිත් අයට අවවාද කිරිම: ඉගැන්වීම. හැබැයි එයාගේ අවවාද හරි ගණත්. එයා ගණත් තියාගෙනත් ඉන්නවා. අසවලාගෙන් මෙව්වර එන්න තියෙනවා, අතවලාගෙන් මෙව්වර එන්න තියෙනවා කියලත් කියනවා. එයාගේ රස්සාව අවවාද විකිණීමයි. නමුත් කවුරුවත් අරගෙන සල්ලි දෙන කෙතෙක් තැ.

නවත් එක්කෙතක් ගැන මං කියන්නම්. එයාගේ නම ගණ්ඨාරතිස්ස. එයා මට බැතලා දවසක් ලියුමක් එවලා තිබුණා. මං ඒකට ස්තූති කරලා එයාට ලියුමක් යැව්වා. ඊට පස්සේ මගෙත් එක්ක යාලු වුණා. එයා අන්තිම කාලේ හිටියේ බුදුරුවගල කැලේ. එයා කරත්තේ ධාහන කීඩාව. එයා ඉතිත් ඔය නිකම් පාරේ යන කොටත් හරි හයියෙන් "සවිතකකං සවිවාරං විවේකජං පීතිසුබං පථමජ්ඣානං උපසමපජ්ජ විහරති" කිය කියා යනවා. ඒක තමයි එයාගේ ධාහත කීඩාව. ඒ විතරක් නෙමෙයි මග දිගටම යන ගමන් බොහෝ ස්ථාතවල දී මේ පාථය නාසයෙනුත් හරිම හයියෙන් කියනවා. හුහක් ඇතට ඇහෙනවා. ඒ නිසා දවසක් මං කිව්වා, ඔය ගිහි නම් වලට වඩා හොඳයි මෙන්න මේ ගණ්ඨාරනිස්ස කියන නම කියලා. ඊට පස්සේ එයා ගණ්ඨාරතිස්ස වුණා. ඉතිත් එයා බුදුරුවගල කැලේ ඉන්දැදදීත් ඔය ශබ්දය මහ හයියෙන් කරනවා. ඒ නිසා අවට ඉන්ත මිනිස්සු බය වෙලා විරුද්ධත්වයක් පුකාශ කළා. මෙහාට අාව සිහිමද ගතියෙත් යුක්ත තව එක්කෙතෙක් තමයි ධර්මපාල, දවසක් රාතියේ මේ ජනේලේ ළහට ඇවිදිල්ලා මට කථා කරලා කිව්වා එහා පත්සලේ මෝල් ගහ මං මෙහාට අරගෙන ආවා කියලා, මේක මෙහේ තියලා මේ පත්සලේ මෝල් ගහ එහා පත්සලට ගිහිත් තියත්ත ද කියලා ඇහැව්වා, මං කිව්වා ඕකම ගිහිල්ලා ඒ පත්සලෙත් තියත්ත කියලා.

## මහාතායක හාමුදුරුවෝ ළහට ඔය වගේ අය හුහාක් ආවා නේද ?

ඔව්. මං ඉතිත් ඒ අයව හොදිත් පිළිගත්තවතේ. විතෝදෙට වගේ ඒ අයත් එක්ක මං හුහක් කථා කර කර ඉත්තවා. තවත් එකක් තමයි බුදු වෙච්ච උපාසකම්මා කෙතෙක් මට ලියුමක් එවා තිබුණා. එයාගේ තම සුමතා සර්වඥ. ඒ වගේ අයගෙනුත් හරියට මට ලියුම් එතවා.

කලකට පෙර මට අනුරාධපුරයේ බුද්ධ ශුාවක ධර්ම පීඨයෙන් "**පුවචන ව්ශාරද**" කියන ශෞරව නාමය පිරිනමන්ට සම්මත කරලා ලිපියක් එවා තිබුණා. මං ඉතින් ඒ ගැන හොඳ ලිපියක් ලියා යැව්වා ඒ ලිපිය අවසානයේ ජාතක පාළියේ තාම සිද්ධි ජාතකයේ එත ගාථාවකුත් ලියා යැව්වා, මතකයි. ඒ ජාතක කතාවේ තියෙන්නේ පාපක නම් මානවකයා තමන්ගේ නම හොඳ නැති බව කියා දිසාපාමොක් ආචාරින්ගෙන් හොද නමක් ඉල්ලා සිටියා. දිසාපාමොක් ආචාර්යවරයා මේ ගෝලයාට ජනපදයේ ඇවිද හොඳ නමක් සොයා ගෙන එන ලෙස කිවා. එවිට ජීවක (ජීවත්වත තැනැත්තා) නම් ඇත්තා මැරී ඇති බවත් ධනපාලී (ධනය තියෙන තැනැත්ති) නම් ඇත්තී දුප්පත් වී ඇති බවත් පත්ථක (මාර්ගය දත්තා තැනැත්තා) නම් ඇත්තා මං මුලාවී ඇති බවත් දැන ආපසු ඇවිත් තමෙත් ඇති වැඩක් තැ. තියෙන තමම හොඳයි කියා දිසාපාමොක් ආචාරිත්ට කීවා. දිසාපාමොක් ආචාරිත් ඔහුගේ ඒ සිදුවීම ගලපා මේ ගාථාව කීවා.

## ජ්වකසදව මතං දිසවා - ධනපාලිසදව දුගගතිං පත්කසදව වනෙ මූළහං - පාපකො පුනරාගතොති

ඔන්න ඔය ගාථාව ඒ ලියුමේ ලියලා යැව්වා. ඒ අය මොනව හිතුවද දන්නේ නෑ. නම් ගැන කියන කොට ඉස්සර පත්තරේකද කොහෙද තිබූන විහිළු කථාවක් මතක් වෙතවා. පත්සලක ලොකු හාමුදුරුවෝ ලිඳේ වැටිලා තියෙනවා. මේ හාමුදුරුවත්ගේ තම හුහක් දිග එකක්. පත්සලේ ඇබිත්තයා දුවගෙන දුවගෙන ගිහිල්ලා ගමේ දායකයන්ට මේක කියන්න සූදානම් වෙලා ලිඳේ වැටුණ හාමුදුරුවන්ගේ තම කියාගෙන යන කොට තම දිග නිසා අමතක වෙනවා. ආයිමත් මුල පටන් තම කියන්න පටත් ගත්නවා. ඉතිං අන්තිමට ඇබිත්තයාට හාමුදුරුවන්ගේ තම කියන්න බැරීව හාමුදුරුවෝ ලිදෙන් ගොඩ ගත්ත බැරීවෙලා තියෙනවා.

මීට අවුරුදු ගණනාවකට උඩදී මට පණ්ඩිත උපාධියක් දෙන්ත සුදානම් කරලා පුාචිත භාෂෝපකාර සම්තියෙන් ආරාධනාවක් ලැබුණා. ඒක ගන්න එන්ත කියා. මම මුදල් පරිහරණය කරන්නේ තැති නිසා එහෙ මෙහෙ එන්න යන්න කොලුවෙක් මෙහෙ හිටියා. මෙහෙ හිටිය කච්රු හරි කොලුවට කියල තියනවා ඕකට ගියාට මොකවත් හම්බ වෙන්නේ තෑ. කොළ කෑල්ලක් විතරයි හම්බ වෙන්නෙ කියලා. ඉතිං කොලුව කිච්චල කොළ කෑල්ලක් හම්බ වුනොත් විසි කරල එනවා. වටිනා දෙයක් හම්බ උනොත් අරන් එනවා කියලා.



ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරියගෙන් . . .

රේරුකානේ චන්ද විමල මහා නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරිය ඩි.ඩි. සෙලෝහාමි උපාසිකා මාතාව කියන කථාව



ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරිය ඩි.ඩි. සෙලෝහාමි උපාසිකාව (වයස අවු. 96 යි)

මං උපන්නේ 1900 අපියෙල් 02 දා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ පුංචි කාලය ගැන එච්චර දෙයක් මට මතක තැහැ. මොකද, අපි දෙන්නගේ වයසෙ වෙනස අවුරුදු 03 යි. මට මතකයි මහණ වෙන්න එක්කරන් ගිය පෙරහැර. ගෙදර ඉදලා එක්කරන් ගියේ ලස්සන පෙරහැරකින්. අපේ නායක හාමුදුරුවෝ පුංචි කාලෙත් කිසිම කලබලයක් නැතුව හිටිය කෙනෙක්. නායක හාමුදුරුවන්ගේ ගිහි නමත් කියන්නම්. රුබෙල් ٩ සිඤ්ඤෝ. මහණ වූණෙ අවුරුදු 09 දී. ඉස්කෝලේ ශියේ දෙවෙනි කැල<u>ැ</u>සියට.

මහණ වෙනවට අපේ තාත්ත තමයි වැඩිය කැමති වුනේ. මොකද, බුරුම හාමුදුරු තමක් ඇවිදිත් හිටියා, ඔය පොකුණුවිට ආසන්තයේ තියෙන කුළුපත කියන කත්දේ. අපේ තාත්තත් හැමදාම වගේ ගියා ඔතනට බණ අහත්ත. ඒ හාමුදුරුවෝ මේ මහණ වීමේ වටිතාකම ගැන තිතර තිතර බණ කිච්චලු. තාත්තත් බොහොම පැහැදිලා දවසක් ගෙදර ඇවිත් අපේ අයියගෙන් ඇහුවා, "උඹටත් මහණ වුණොත් තරක ද කියලා." අපේ තාත්ත විතරක් තෙමෙයි මේ පළාතේ හුහක් අම්මල තාත්තල මේ බුරුම හාමුදුරුවෝ ගැන පුදුම විදිහට පැහැදිලයි හිටියේ. ඒ නිසා තම තමන්ගේ දරුවන් මහණ කරන්තත් හරියට කැමති වුණා. අපේ අයියත් එක්ක තවත් 26 දෙනෙක් මහණ වුණා කියලයි මට මතක තියෙන්නේ. ඒ අයගෙන් පුංචිම එක්කෙතා තමයි අපේ අයියා.

ටික දවසක් යන කොට මේ බුරුම හාමුදුරුවෝ මේ පොඩි හාමුදුරුවරු ටිකත් එක්කර ගෙන බුරුමෙට ගියා. කවුරුවත් ඒකට විරුද්ධ වුණෙ නෑ. මට මතකයි අපේ හාමුදුරුවෝ උපසම්පාදවත් ලැබුවට පස්සෙයි ලංකාවට ආවේ. ඒ අතරතුර ලියුම් එහෙම ගෙදරට එව්වා. දැන් ඉතින් අපේ හාමුදුරුවෝ ගැන මට සතුටුයි. අපේ හාමුදුරුවෝ හරි කරුණාවන්තයි. මාත් හාමුදුරුවන්ට හරි කරුණාවත්තයි. අපේ නායක හාමුදුරුවෝ හොඳට ධර්මය දන්නවා. ඒ වගේම හරි වටිතා ධර්මය පිළිබඳ පොත් පත් හුහක් ලියලත් තියෙනවා. මාත් ඒ පොත් පත්වලින් වැඩි හරියක් කියවලා තියෙනවා.

දැන් ඉතින් මං ගැනත් කියන්නම් කෝ. මගේ ඇස් දෙක තවමත් හොඳට පේනවා. කන් දෙකත් හොඳට ඇහෙනවා. කණ්නාඩිය දාගත්තම කියවන්නත් පුළුවන්. ඉඳ හිට පපුවට මහන්සියක් දැනෙනවා. මට දැන් ඇවිදින්න බැහැ. මොකද දවසක් මම වැටුණා. ඒ වැටුනට පස්සේ අඩිය තියලා යන්න බැහැ. මේ ළහදී අපේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ උපත් දිනයට ගහපු කොළයක් කවුද මට ගෙනත් දුන්තා. මං හිතන්නේ ඒ නායක හාමුදුරුවන්ගේ 99 වැනි උපත් දිනය වෙන්ත ඇති. ඒ කොළයන් මං කියවලා ඔන්න ඔය ලාව්චුවට දාලා තිබ්බා.

අපේ මහ ගෙදර මුලින්ම තිබ්බේ චරිච්චි බිත්ති. පොල් අතු සෙව්ලි කරලා තිබුණා. බිමට ගොම මැටි ගාලා තිබුණා. දැන් නම් ඒ ගේ කපරාරු කරලා උළු සෙව්ලි කරලා තියෙනවා. එක එක්කෙනාට පුළුවන් වෙත කොට එහෙම කරනවනේ. අපේ මහගෙදර මහ විශාල එකක්. ඒ කියන්නේ අම්මාගේ අම්මා ආව්චි හිටිය ගෙදර. ඒ මහ ගෙදර අර අරියඥාන (උපැවිදිවී ආරියරත්ත) කියන අයත් හිටියා. එහේ ඉඳලා අපේ තාත්තා අම්මවයි. අපේ අයියවයි එක්කර ගෙන එත්ත කලබලේට වගේ ඔය දැන් තියෙන පුංචි ගේ හැදුවේ. දැන් ඉතින් ඒ ගෙටත් අවුරුදු 100 කට කිට්ටු ඇති. ඔය ඉඩමේ හරියට පොල් ගස් තිබුණා. පොල් ගස් 100 කටත් වැඩිය තිබුණ කියලයි මට මතක.

ඉතින් අපේ හාමුදුරුවෝ ගැන කියන කොට පුංචි කාලේ සිද්ධ වුණු ලස්සන සිද්ධියක් මං කියන්නම්. දවසක් අල්ලපු ගෙදර වරක ගහකින් වරක කැඩුවා. ඔය දවස්වල අපේ අයියගේ ඇහේ පළු වගයක් පිට දාලා ටිකක් සතීප නැතුවයි හිටියේ. ඒ නිසා අයියට වරක කන්න දුන්නේ නැහැ. ඉතින් මේකට හොඳටම කේන්ති වෙලා අතිත් අයටත් වරක කන්න දෙන්නේ නෑ කියලා, ගහ ළහට ගොහින් වටේටම පිට ඇතුල්ලුවා. එහෙම කළේ වරක ගහටත් හොරී බෝ කරන්න කියලයි.

අපේ අම්ම තාත්තා දෙත්තම හොඳ උස මහත අය. අපේ හාමුදුරුවොත් හොඳට උසයි. එච්චර මහත තම් තැහැ. මාත් ඉතිත් ඒ වගේ උස මහත කෙනෙක්. ඒ දවස්වල මට හැට්ටයක් මහන්න රෙදි යාරයක් ඕනැ. ඒ තරුණ කාලේ ගෙදර ඉත්ත දවස්වල මට හොඳට වැඩ කරන්නත් පුළුවන්. වී බුසල් දෙක ඔළුව උඩ නියාගෙන ගෙදරට ගේනවා. ඒ තරම් හයියක් මටත් තිබුණා. හැබැයි ඒ තරුණ කාලේ. මට ඒ කාලේ හොඳට කන්නත් පුළුවත්. ඒ කාලේ හොඳට කෑම බීමත් තිබුණා. වැඩත් ඒ වගේම කළා. ඉස්කෝලේ හයට පාස් වුණා විතරයි. ඊට පස්සේ අම්මා මාව ඉස්කෝලේ යැව්වේ නැ. ළමයි බලා ගන්න තියෙනවා කියලා ගෙදර නතර කර ගත්තා. මල්ලිලා බලා ගත්ත, ඒ අයගේ වැඩ කරන්න මට පැවරුණා. පහ පාස් වෙන කොට මාව ගෙදර නවත්තා ගත්තේ තැත්තම් මටත් හොඳට ඉගෙන ගන්න තිබුණා. මට හොඳට ඉගෙන ගන්න පුළුවන්. ඒ කාලේ ඔය හතර පහ එකට දාලා මනෝම ගණන් එහෙම අහනවනේ. මං ඒවා හොඳට කිව්වා. ඒ කාලේ එහෙම කිව්වා ම ඒ අය පන්තියේ මුලට දානවා. ඒ කාලේ ඕනැම දෙයක් හොඳට මට මතක හිටිනවා.

මාත් එක්ක අපේ අයියා පුංචි පුංචි රණ්ඩුත් වුණා. ඉතිත් පුංචි කාලේ රණ්ඩු ඉක්මණීත් ඉවර වෙතවාතේ. ළමයි වුණාම එහෙමතේ.



## ශිෂා කලාාණධම්ම හිමියන්ගෙන් . . .

## රේරුකානේ චන්දවිමල මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේගේ ශිෂෳ. කලාාණධම්ම හිමියන් මහානායක හාමුරුවන් ගැන කියන කථාව

තායක හාමුදුරුවත් ගේ මුල්ම උපස්ථායකයා වශයෙත් සිටියේ මං. පුංචි කාලයේ ඉඳලම අවශා වත් පිළිවෙත් මං කළා. එදා ඉතින් අද වගේ කළයුතු වත්පිළිවෙත් උපස්ථාන කටයුතු රාශියක් තිබුනේ තැහැ. උදේට මූණ හෝදත්ත උණු වතුර ටිකක් සකස් කොට තැබීම, දාතය සකස් කොට පිළිගැන්වීම, ගිලන්පස ටික හදා පිළිගැන්වීම, වගේ සීමිත වැඩ කොටසක් තමයි තිබුණේ. ඒ කාලයේ ඉඳත් ම තායක හාමුදුරුවන්ගේ ජීවිතයේ දකින්නට ලැබුණු විශේෂම දෙයක් තමයි විකාල භෝජනයට අයත් කිසිවක් තො ගැනීම. දවල් දොළහෙත් පස්සේ කවදාවත් පිටි කිරි ටිකක්වත් අරගෙන තැහැ. ලස්සත සිද්ධියක් මට මතකයි. කලකට පෙර තායක හාමුදුරුවන්ට තද උණ රෝගයක් හැදිලා දවස් හයක් විතර කිසිම ආහාරයක් ගත්තේ තැහැ. ඒ තිසා හැම දෙතාම මට කිව්වා තායක හාමුදුරුවන්ට හෝර්ලික්ස් ටිකක් හදලා දෙන්ත කියලා. මං හෝර්ලික්ස් ටිකක් හදාගෙන සවස හතරට විතර අරගෙන ගිහින් පිළිගැන්තුවා.

්ඒ බොල . . . . මං වෙනදත් මේවා මේ වෙලාවට වැළඳුව ද ? අරතී යන්න ී කීවා.

ශිකෂා පදය කැඩෙත ආකාරයේ මොතම දෙයක් වත් වෙලාවෙත් පසුව කවදාවත් ගත්තේ තැහැ. පුදුම විදිහට ඒ ශික්ෂා පදය රකිතවා. දැත් ඇස් දෙකම කොහෙත්ම පේන්තෙ නැහැ. ඒ නිසාම ඔක්කෝටම තීති පනවල තියෙනවා. උදේ ඉදලම නිදාගෙන ඉදලා සවස අවදි වුණාම නායක හාමුදුරුවෝ හිතන්තේ දැන් උදේ කියලා. හා . . . දැන් සූදානම් කරල තියෙන දෙයක් ගන්න කියලා කියනවා. නායක හාමුදුරුවතේ දැන් වෙලාව සවස පහයි කීවාම තිහඩ වෙනවා. අවේලාවට කිසිවක් ඉල්ලුවත් කොහොමවත් දෙන්න එපා කියලා නීති පනවලා තියෙන්නේ. එක ඉතින් කවුරුත් ඒ විදිහට පිළිපදිනවා.

පොත්පත් ලිවීමත් විශේෂයි. මොකවත් බලාගෙන ලිවීමක් තායක හාමුදුරුවන්ගේ තැහැ. උදේම තැගිටලා කටයුතු අවසත් කරලා, දාතේ වළදලා, ඩිංග වෙලාවක් ඉත්තවා. ඊට පස්සේ සීමාව ළහ ඉඳලා ඝණ්ඨාර කුලුණ දක්වා, කීප වරක් එහාට මෙහාට සක්මත් කරලා ඇවිත් ඉස්සරහ පුටුවේ වාඩි වෙලා ලෑලි කෑල්ල අරගෙන ලියන්න පටන් ගන්නවා. ඔය අතර කවුරු හරි ඇව්දින් කථා කළොත්



අතිගරු මහා නා හිමියන් සමහ දයාබර ශිෂා කලාාණධම්ම හිමි.

වවතයකින් භාගයක් ලියලා තිබුණත් එතතින් නතර කරලා එයන සමහ කතා කරනවා. ආව එක්කෙතා ගියාම ආයිත් තතර කළ තැත සිට ටිකක් ලියනවා. කොහොම වුනත් දවසකට ලියන්නේ බොහොම ටිකයි. ලියන්නේ එක්කෝ උදේ, එක්කෝ දවල්. එක්කෝ සවස. සවස හයෙන් පස්සේ කිසිවක් ලියන්නේ තැහැ. කියවන්නෙත් තැහැ. මං මේ පත්සලට ආවට පස්සේ නම් කවදාවත් කිසිවක් රාතියට ලියලත් තැහැ. බලලත් තැහැ. රාතියට බොහෝ විට කළේ කවුරු හරී ඉන්නවා නම් කතා කර කර ඉදීමයි.

තායක හාමුදුරුවත් ගේ ලිව්මේ තවත් එක විශේෂයක් තමයි ලියත දේ දෙවරක් තොලීම. ලියත එකමයි මුදුණයට යවත්තේ. ලියූ දෙයක් වවතයක් හරී කපා වෙතසක් කොට තියෙන්තේ ඉතාම කළාතුරකිත්. තායක හාමුදුරුවත් කළේ පොත් ලිව්ම පමණයි. මුදුණය කරවීම හැදී සියලුම කටයුතු කළේ අපි. පොතක් මුදුණය කරලා ගෙතත් දුත්තම ඒ ගැත තායක හාමුදුරුවෝ සතුටු වෙතවා. ඒ පොත් කියවලා යම් යම් දෙතා ඇවිත් තායක හාමුදුරුවත්ට පින් දෙනවා. එතකොට උන්වහත්සේ වඩ වඩාත් සතුටු වෙතවා.

මගේ සිත ගත් වැදගත්ම කොටසක් තමයි තායක හාමුදුරුවන්ගේ ජත්ම දිත පිත්කම. 1947 අවුරුද්දේ ඉඳලා ඒ පිත්කම් විශාල වශයෙත් කරන්නට පටත් ගත් බවයි මට මතක තියෙන්නේ. "වතුරාර්ය සතාය" පොත ලීවත් මුදුණය කරත්ත මුදල් කීයක්වත් අප ළහ තිබුණේ නැහැ. ඒ තිසා ඒ පොත මුදුණය කිරීමට කීප දෙනෙකුගෙත් ණයට ගත්තා. අත්තිමට මේ පොතෙත් ලැබුණු මුදල් වලිත් ණයත් ගෙවලා රුපියල් 500 ක් ඉතිරි වුණා. අත්ත ඒ මුදලින් නායක හාමුදුරුවන්ගේ උපත් දින පිත්කමක් කළා කැළණි රාජමහා විහාරස්ථානයේදී.

කැළණි වෛතාය වටා දෙරියනෙන් දෙරියනට උඩ රටිත් ගෙනා මල් දැමූ කලස් තියලා, මල්, පහත්, ගිලන් පස, බුද්ධ පූජාවක් පැවැත්තුවා. ඒවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ අදහස්වලට අනුවයි පිළියෙළ කළේ.

එක් වර්ෂයක අනුරාධපුරයට ගිහිල්ලා රුවන්වැලි සෑය අබියස විදුලි ආලෝක පූජාවක්, මල්, පහන්, ගිලන්පස පූජාවක් ඉතාම උත්කර්ෂවත් අන්දමින් සිදු කළා. එක් වර්ෂයකදී අනුරාධපුරයේ ශීු මහා බෝධිත් වහත්සේ අබියස දී මහා පූජාවක් සිදු කළා.

තව අවුරුද්දක තිස්සමහාරාමයට ගොස් මල්, පහත්, ගිලත්පස, පූජාවක් තැබුවා. ඊළහ අවුරුද්දේ කතරගම කිරි වෙහෙර අබියස මහා පූජාවක් සිදු කළා.

කතරගම ගොස් තවත් අවුරුද්දක දිළිත්දත් සඳහා ආහාර පාත වස්තුාදිය පරිතාාග කරලා විශාල පිත්කමක් කළා.

කඑතර බෝධිත් වහත්සේ ළහට දිනක් උදේ වරුවේ ගිහිල්ලා එතතට දිළිත්දත් රැස් කරගෙන ඒ අය බෝධි මූලයෙහි වාඩි කරවා ආහාර පාන හා වස්නු ආදියෙන් සංගුහ කළා.

නවත් වරෙක හොරණ සහ මත්තේගොඩ මහලු නිවාසවල සිටින අයට ආහාර පාන වලින් සංගුහ කළා.

එක් වසරක කොළඹ මහ රෝහලේ භික්ෂු වාට්ටුවේ සිටින ගිලන් භික්ෂූන් වහන්සේලාට දාන මානාදියෙන් සංගුහ කරලා රෝද පුටු සහ ලෙඩුන් ගෙන යන ඇඳන් කීපයක් ද පරීනාහග කළා.

එක් අවස්ථාවක කොර වාට්ටුවට ගොස් ඒ අයට ආහාර පාන වලින් සංගුහ කළා. මේ අතර දිළින්දන් සඳහා ගෙවල් සාදවා ගැනීමට ආධාර කළා.

නවත් අවස්ථා කීපයක දී තුලාහාර දාත කීපයක් දුන්තා. නමත් ගේ බර පුමාණයට සහල් ආදී දුවා කිරලා දිළිත්දන්ට දුන්නා. තවත් වරක කුඩා ළමුන් සිටින අම්මලාට (කිරි අම්මලාට) කිරි, පිටි, සිනි, තේ කොළ, සබන් හා වස්නු පරීනාහග කළා.

දරුණු තියහය පැවති කාලයක අතුරාධපුරයේ සහ මිහිත්තලා පුදේශයේ ගර්හතී මාතාවත්ට අවශා දේ විමසා බලා පරිතාාග කළා.

තවත් වරෙක කලා වැව පුදේශයේ ගංවතුරිත් අනාථ වූවත්ට අවශා දේ සපයා දුන්නා. මේ අතර එක් එක් වසරවල පිරිවෙත් වලටත් නායක හාමුදුරුවෝ දාන කීපයක් ම දුන්නා. ඒ අතර හොරණ විදහාරත්ත පිරිවෙණ, මාලිගා කත්දේ විදෙහාදය පිරිවෙණ, පින්වත්තේ සද්ධර්මාකර පිරිවෙණ, විශේෂයෙන් සඳහන් කරත්න පුළුවන්.

ඇතැම් වර්ෂවල මේ විහාරස්ථානයට සංඝයා වඩමවාගෙන සහ සතු දාන පිරිනැමූවා. එක අවස්ථාවක හික්ෂූන් කැඳවා පැමිණි භික්ෂූන්ට පමණක් අවශා දේ සහ සතු නොකොට පරිතාාග කළා. එවැනි අවස්ථාවල දී නායක හාමුදුරුවන් වවන කීපයක් පමණක් කියා මුලින් හෝ අගින් හෝ කිසිම අනුශාසනාවක් නැතිව සියළු කටයුතු ද අවසන් කළා. වැඩිය සියලු දෙනා වහන්සේම වළදා අවසන් වී ආපසු වැඩියා.

තමත් වහත්සේගේ වයසේ පුමාණයට දිළිත්දත් කැඳවා වියලි ආහාර දුවා බෙදා දීමක් සමහර වර්ෂවල කළා.

එක වර්ෂයක ඉංගිරියේ මඩකඩ ආරණායේ වස් වසල හිටියා. ඒ කාලයේ එම ස්ථානයේ පුංචි විහාරයක් කෙරෙව්වා.

දැනටත් තායක හාමුරුවෝ වැඩ සිටිත සීමා මාලකය තැතවීම තායක හාමුදුරුවත්ගේ එක පිත්කමක්. මේ අතර ළිං පොකුණු කීපයක් ද බත්දවා සකස් කළා. හික්ෂූත් වහන්සේලා ගේ වාසය සඳහා අවශා ගෙවල් කීපයක් මේ ස්ථානයෙත් සුදුවැල්ලේ විතයාලංකාරාරාමයේත් සෑදෙව්වා. ඒ දඩු පාලම් දැමීමෙ වටිතාකම තිසාම දෙපා පාලම් පුංචි කොත්කුීට් ලෑලි දමා සකස් කළා. ඒ ඒ ඇත්තන්ගේ අවශාතා අනුව සිවුරු, ඇඳත්, පාතුා ආදිය පරීතාාග කිරීමත් කළා.

තවත් අවස්ථාවක කතාභාවත් සඳහා දෙන ලද දානයක් ද මගේ මතකයෙහි තියෙනවා.

තායක හාමුදුරුවන්ගේ මේ ජන්ම දින පිත්කම් විවිධ විවිනු ඒවා බවයි මට පෙනෙත්තේ. බොහෝ දෙතෙක් තොසිතන පිත්කම්වල තායක හාමුදුරුවෝ වැඩි වැඩියෙන් යෙදුණා.

## නායක හාමුදුරුවන් ගැන තවත් මගේ අත්දැකීම් කිපයක් කියන්නම්.

තායක හාමුදුරුවත් හැම විටම ධර්මානුකූල, සතාමය කරුණු කියමිත් පුද්ගලයෙක් හෝ සමූහයක් හෝ හොදිත් දැනුවත් කිරීමට උත්සාහ කරනවා. සමහර විට ඒ අය කළ කිරෙනවා. අමතාප වෙනවා. නමුත් ඒ ගැන තැකීමක් තායක හාමුදුරුවන්ගේ තැහැ. මේ ළහම මීමත ගමේ ගෙදරක දාතයක් සූදාතම් කරලා මෙහාට ආරාධතාවකට ආවා. දාතෙ සියක් තමකට බවත්, දාතය වැළඳීම් මැටි පාත්තරවලම කළයුතු බවත්, ඒ දායක පිරිස කියා සිටියා. මැටි පාත්තර සීයක් ඒ අය සූදාතම් කර ඇති බවත් කීවා. තායක හාමුදුරුවත් ඒ අයට පැහැදිලි කරලා දුන්නා මැටි පාත්තරේ හරි, යකඩ පාත්තරේ හරි, පිහානක හරි වැළඳුවාට කිසිම වෙනසක් තැති බව. මැටි පාත්තරේම වළඳත්ත කියනවා තම් දාතය බාර ගත තො හැකි බවත් කියා සිටියා. ඒ දායකයෝ දොස් කිය කියා යන්ත ගියා. ඉත් පස්සේ පත්සලට ආවෙත් තැහැ.

තරුණ කාලෙ ඉඳලම තායක හාමුදුරුවත් ගේ සිරිත කවුරු හෝ පහදවා ගැනීම සඳහා කිසිවක් තො කීමයි. කිසිවක් තො කිරිමයි. ඒ ස්වරූපයෙහි කිසිදු වෙතසක් මං දැකලා තැහැ.

දුප්පතුත් ගැන විශේෂ අවධානයක් නායක හාමුදුරුවත් ගේ තියෙනවා. එබඳු ගෙදරකට දානෙට වැඩියාම තායක හාමුදුරුවෝ වැඩියෙනුත් බණ කියනවා. දුප්පතුත් දෙන දානය වැඩි වැඩියෙන් අගේ කරනවා.

තවත් විශේෂ අවස්ථාවක් මට මතක් වෙනවා. දවසක් පත්සලේ ඉඳලා සැතපුම් එකහමාරක් විතර දුරින් පිහිටි දාන ගෙදරකට ආරාධනා කරත්න පිරිසක් ආවා. දාතෙට පෙරහරීන් වැඩමවාගෙන යත්න ඕනෑ බවත්, ඒ අය කියා සිටියා. දාතෙ හාර ගත්තා. දාතෙට වඩමවාගෙන යත්න ආවෙත් දවල් 11 ට විතර. කොහොම වූණත් අර දුර පුමාණය පයිත්ම වඩමවාගෙන ගියා. ගෙදරට ළහා වන විට එකළොහමාරත් පහු වෙලා. තායක හාමුදුරුවෝ පත්සිල් දීලා දාන සාංසික කරලා වැළඳුවා. අවසානයේදී දානය ගැන හොඳ බණක් කීවා. දානය කියන්තේ මේ භික්ෂූත් වහන්සේලාට කරදර, හිරිහැර, පීඩා කිරීම නොවන බවත්, එසේ දෙන දානය නිසා නියම පාතිසංසයක් තොලැබිය හැකි බවත් පහදලා දුත්තා. දානය අනුත්ට යහපනක් කිරීම බවත් එය කරුණාවෙන් පුඥාවෙන් යුක්තව කළයුතු බවත් පැහැදිළි කර බණ කීවා. දායකයා හොඳටම කළකිරුණා. ඊට පස්සේ පන්සලට ආවෙත් තැහැ. දානෙ දුන්තෙත් තැහැ. තායක හාමුදුරුවත් කළේ දානය පිළිබඳව කරුණු නියම විදියට ම පැහැදිළි කරදීම පමණයි.

පත්සලට ආව මුල් අවස්ථාවේ සිට තායක හාමුදුරුවත් තුළ මට දකින්නට ලැබුණු තවත් ලක්ෂණයක් තමයි තිගැස්සීම, කම්පනය, ඇඩීම ශෝකය වගේ දේවල් තැති බව.

දවසක් බොල්ගොඩ පත්සලේ ඇඳ උඩ ඇළවෙලා ඉන්ත අතර, වහලේ ඇදී ගිය විශාල ගැරඩියෙක් නායක හාමුදුරුවන් ගේ පපුව උඩට වැටුණා. වැටිච්ච ආමාරුවට ඌ ටික වෙලාවක් පපුව උඩම හිටියා. නායක හාමුදුරුවෝ කිසිම කම්පාවක්, තිගැස්සීමක් නැතුව එකම ඉරියව්වක හිටියා. ටිකකට පස්සේ ගැරඩියා හෙමින් හෙමින් ඇදී ගියා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පුධාන ශිෂායකු වන ගොඩිගමුවේ සෝරත හාමුදුරුවත් පසුවේ අමාරුවක් නිසා අපවත් වූයේ වැසිකිළියේදී. දෙතුන් දෙනෙක් ගොහිත් උන්වහන්සේව ඔසවා ගෙන ආවා. නායක හාමුදුරුවත් ඒ දිහා බලලා කීවේ වැඩේ කෙරිල වගෙයි කියල ? කිසිම අමුත්තක් උන්වහන්සේ තුළ ඇති වූණෙ නැහැ. හදිසි මරණයක් නිසා එක එක්කෙනාගේ කීම් පිට පොලිසියෙනුත් ආවා. එක පොලිස් තිළධාරියෙක් නායක හාමුදුරුවත් ළහට ඇවිදින් කීවා හදිසි මරණයක් නිසා මිනිය කපා පරික්ෂා කරන්න ඕනෑ කියලා. නායක හාමුදුරුවෝ එකවරටම කීවා "කපත්න බැරීනම් කපල කෑවත් කමක් නැහැ. හැබැයි හෙට අවසන් කටයුතු කරන්න ඕනෑ" කියලා. අර පොලිස් තිළධාරියා හෙමින් හෙමින් මිදුලට බැහැලා යන්න ගියා. තායක හාමුදුරුවත් කවදාවන් ශෝක වූ බවක්, ඇඩු බවක් මං දැකලත් නැහැ. දන්නෙත් නැහැ.

මේ පොකුණුවිට ගමේ අපේ පත්සලේ පුධාන දායක මහත්මයෙකු වන **ඉත්දුදාස හෙට්ටිආරච්චි** ඇමතිතුමා ගැන අහලා තියෙනවා නේද ? එතුමා අපේ නායක හාමුදුරුවන්ට හරිම හිතවත්

69

කෙනෙක්. හොරණ ආසනයට එතුමා කීපවරක්ම තරහ කළා. ඒ විතරක් නෙවෙයි නාම යෝජනා හාර දීලා ඉස්සර වෙලාම එන්නේ අපේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ ආශිර්වාද ලබා ගන්නයි. එහෙම පැමිණි වාරයකදී මට මනක නියෙනවා ඇවිදිල්ලා බුලන් අනක් දීලා වැදලා නායක හාමුදුරුවන්ට කියනවා. නායක හාමුදුරුවනේ ! මම ඡන්දයට ඉදිරිපත් වුණා. මං පාවේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ ආශිර්වාද ලබා ගන්නයි කියලා. ඔහොම ආව එක වාරයකදී නායක හාමුදුරුවන් කිසිම අමුත්තක් තැතිව කීවේ "මහත්තයා ඉදිරිපත් වෙච්ච එක හොඳයි. නමුත් දිනන්න නම් බැහැ කියලා" නායක හාමුදුරුවන් ගේ ඒ කීම අහගෙන ඉන්න අපට හිනෙනවා එහෙම කියන එක හොඳ නෑ කියලා. නමුත් තායක හාමුදුරුවන් ගේ සිරින ඒකයි. හෙට්ටි ආරච්චි මහත්තයත්, කිසිම අමුත්තක් තැතිව ආපසු යනවා. ඊළහ වාරයේත් තාම යෝජනා හාර දීලා එතුමා නො වරදවාම එන බව මා දන්න නිසා කලින් ම මා නායක හාමුදුරුවන්ට කීවා හෙට්ටිආරච්චි මහත්මයා ආවාම එහෙම කියත්ත එපා කියලා. එහෙම කීවාම හිත තරක් වෙනවා කියලත් මං කීවා. මොකත් නො කියා ආශිර්වාද කරන්න කියලත් කීවා. ඒ වාරයේදී ඒ විදියට කළා. හැබැයි මේ විදියට කීවාට ඉන්දදාස හෙට්ටිආරච්චි මහත්මයා කවදාවත් නායක හාමුදුරුවන් එක්ක තරහ වුණෙත් නැහැ. කළකිරුණෙත් නැහැ.

අවුරුදු කීපයකට විතර කලිත් නායක හාමුදුරුවන් බලන්න ආව ඉන්දුදාස හෙට්ටිආරච්චි ඇමතිතුමා, හුහක් වෙලා කථා කර කර ඉදලා ඉල්ලීමක් කළා. නායක හාමුදුරුවන්ට අවශා ඕනෑම දෙයක් ගැන මට කියන්න කියලා. ඒ ගැන මොකවත් කථා නො කළ නායක හාමුදුරුවෝ හෙට්ටිආරච්චි මහත්තයට හොඳ බණක් කීවා. කෙනෙකුගෙන් යමක් ඉල්ලා ලබා ගැනීම හික්ෂුවකට කොහෙත්ම නුසුදුසු දෙයක් බවත් ඒ තුළින් දෙපක්ෂයේම හොඳ හිත පලුදු වන බවත් කියා කරුණු පැහැදිලි කරලා දුන්නා. ඔක්කොම අහගෙන ඉදලා වැදලා එතුමා ගෙදර ගියා. එදා ඉදලා අද මේ වන නෙක් හැමදාම උදේට දානෙ ටිකක් හදලා නායක හාමුදුරුවන්ට එවනවා. අවුරුදු හතරක් තිස්සේම නොකඩවා ම එවනවා. තායක හාමුදුරුවන්

දවසක් දායක මහත්තයෙක් ඇවිදින් පාංශුකූලයකට ආරාධනා කළා. ඒ සඳහා හාමුදුරුවරුන් දහ නමක් අවශා බවත් කීවා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ සිරිත ඒ වගේ වෙලාවල දී කරුණු පැහැදිලි කර දීමයි. පාන්ශුකූලය කියන්නේ කුමක්ද ? ඒ සඳහා හික්ෂූන් වහන්සේලා අවශා පුමාණය ආදී සියල්ලම හොඳට පැහැදිළි කළා. "දායක මහත්තයා, ඔය පාන්ශුකූලයට එක තමක් හිටියාමත් හොඳටම පුමාණවත් කියලා අන්තිමට කීවා" දායක මහත්මයා තරහ වෙලා ගියා. වෙත පන්සලකින් ඒක ඒ අය කර ගන්න ඇති. ආයිත් ඒ දායක මහත්තයා පන්සලට ආවෙත් නැහැ.

මා දන්නා කාලයේ ඉඳන්ම නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇති විශේෂ හැකියාවක් ගැනත් කියන්න පුළුවන්. හැම වැඩකට ම නායක හාමුදුරුවන් දක්ෂයි. මේසන් බාස් කෙනෙක්, වඩු බාස් කෙනෙක්, යම්කිසි වැඩකට මෙහාට ගෙන්නා ගත්තත් ඒ අයට වැඩ කරන්න වෙන්නෙ නායක හාමුදුරුවන් කියන විදියටයි. මොකද නායක හාමුදුරුවන් ඒ හැම දෙයක් ගැනම හොඳට දන්නවා. තමන්ගේ අනේ පලැන තියාගෙන ඒ අනුව කරන්න කියලා නායක හාමුදරුවෝ කියනවා. හැම දෙයක් ම හදන්න පලැන දෙන්නේ උන්වහන්සේ. ඇස් දෙකම තො පෙණෙත උත්වහත්සේට නිතර තිතර කෙළ ගහත්ත අවශා වෙනවා. ඒ සඳහා අල්ලන්න අඩුවක් තියෙන භාජනයක් නිතර ළහිත් තියාගෙන ඉන්නවා. ඒ අඩුව සහිත පුංචි හාජනය සමහර විට අතක් වැදී පෙරළෙන්න පුළුවන් නිසා ඒක තියන්න පුංචි ස්ටැන්ඩ් එකක් හදලා තියෙනවා. අඩුව තියෙන භාජනය මනා සේ පිහිටා සිටින ලෙසටයි එය නිර්මාණය වී තියෙන්නේ. එයත් දෑස් නොපෙනෙන අවදියේ උත්වහත්සේගේ කීම අතුව සාදන ලද්දලක්. වැඩ ඉන්න මේ සීමා මාලකය ඉදි කරලා තියෙන්නේ නායක භාමුදරුවන්ගේම ප්ලානක් අනුවයි. හැම දෙයක් ගැනම හැම අංශයක් ගැනම නායක හාමුදුරුවත්ට තියෙන දක්ෂතාව මහා පුදුමයි.

# අගු උපස්ථායක හිමියන්ගෙන්



වසර පහලොවකටත් වැඩි කලක් මහානායක හාමුදුරුවන්ගේ සෙවනැල්ල මෙන් සිටින අගුඋපස්ථායක කිරිඔරුවේ ධම්මානන්ද හිමියන් කියන කථාව . . .

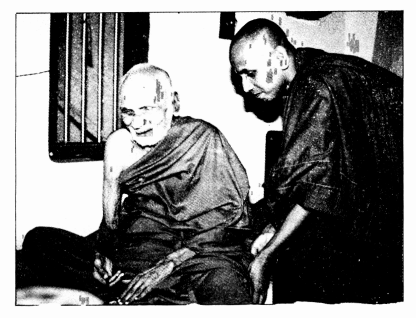
මං පැවිදි වුණේ රේරුකානේ මහා තායක හාමදුරුවන්ගේ දහම් පොත් කියවීම තිසා, ඒ ගැන ඇති වෙච්ච පැහැදීමෙත්. මූලිත් මං පාසැල් ගුරුවරයෙක්. ඒ කාලෙදී මගේ යාඑවෙකුගේ මාර්ගයෙන් අභිධර්ම මාර්ගය කියන පොත මට ලැබුණා. මං ඒ පොත සම්පර්ණයෙන් කියෙව්වා. ඒ පොත කියවීමෙන් මගේ හිනේ ලොකු පැහැදීමක් ඇති වුණා. එතත්දි මට හිතුණා මේ පොත් ටික ඔක්කෝම ගෙන්ව ගෙන කියවන්ට ඕනෑ කියලා. එහෙම හිනලා මේ බුරුම පත්සලෙත් ම ඔක්කෝම පොත් ටික ගෙත්ව ගෙන කියෙව්වා. අවසානයට මං කියෙව්වේ ශාසනාවතරණය කියන පොත. පැවිද්දේ තිබෙන වටිනාකම ඒ පොතේ හොඳට විස්තර කරලා තිබුණා. මට හිතුණා ගිහි ගේ අත් හැර දාලා පැවිදි වෙත්ත. ශාසතාවතරණය දෙවන වනාවට කියවන කොට මට කොහෙන්ම ගිහි ගෙයි ඉදිම එපා වුණා. කොහොම හරි පැවිදි වෙත්තම හිතුණා. පොත් දෙක තුනක් ඇරෙන්න අනෙක් පොත් ඔක්කෝම කියෙව්වේ ගිහි ජීවිතයේ ඉදිද්දි. පාසැලේ ඉගැන්වීමේ කටයුතු කරන ගමන්මයි මං ඔය පොත් කියෙව්වේ. පොත් කියට්මෙන් පසුව මං බොහෝ විට කළේ ඒ පොත් වල තියෙන කාරණා ගැන නිතර නිතර කල්පනා කිරිමයි. ඔය අතර මගේ හිතට එනවා මගේ අම්මා ගැන, කොහොම ද මං බලන්නේ කියලා. අම්මව අත් හැර දාලා ගෙදරින් පිටත් වෙලා ගිහිල්ලා පැවිදිවීම තම් හරිම දූෂ්කරයි. තමුත් කෙහොම හරි මේක කර ගන්න ඕන නිසා මං ඉගැන්නව ඉස්කෝලේ (යල්කුඹුර මහ විද්යාලය) ළහ

ටැම්ගොඩ රජමහා විහාරස්ථානය තියෙනවා. එතනවත් පැවිදි වෙන්නට ඕනෑ කියලා කල්පනා කළා. මේ විහාරස්ථානය තියෙන්නේ ඉගැන් වූ ඉස්කෝලේ කිට්ටුවමයි. ඔය රජමහා විහාරස්ථානයේ අපි දහම් පාසැලක් ආම්භ කළා. ඒ දහම් පාසැලේ ඉගැන්නුවේ අපේ පාසැලේ ගුරු මණ්ඩලයේ අය. මාත් ඉතින් ඉතා ඕනෑ කමින් දහම් පාසැලේ ඉගැන්නුවා. ඒ පන්සලේ ලොකු හාමුදුරුවන් වහන්සේ (ලණගල සනන්ද කියන හාමුදුරුවෝ) උන්වහන්සේ අප සමග මිනු වුණා. ඒ වගේම අප ගැන පැහැදුණා. මොකද මේ ධර්ම කාරණා හොඳට ළමයින්ට කියා දෙන නිසා. මා කලින් සිනාගෙන සිටියේ ආරණා සේනාසනයට ගිහින් මහණ වෙන්න ඕන කියලා. නමුත් ඒ වෙලාවේ මට හිතුණා මේ පන්සලේ හරි දැන් මහණ වෙන්නම ඕනෑ කියලා. දවසක් මං ඒ ලොකු හාමුදුරුවන් ගෙන් මහණ වීමට කරුණු විමසුවා. එනත්දි උත් වහත්සේ මෙහි ඇති දුෂ්කර බව මට පැහැදිලි කරලා දුන්නා. මං රේරුකානේ මහානායක හාමුදුරුවන් ගේ පොත් පත් කියවලා හුභක් ඒ ගැන පැහැදිලයි ඉන්නේ, ඒ නිසා මාව කොහොම නමුත් පැවිදි කරන්න කියලා, ඉල්ලීමකුත් කළා. උත්වහන්සේ කීවා ඒ පිළිබඳව කේන්දරෙන් ටිකක් බලන්න ඕනෑ, මව්පියන්ගේ අවසරය ගන්නන් ඕනෑ, නව ඉතින් සිරින් විරිත් රාශියකුත් තියෙනවා කියලා. ඒ වෙන කොට මගේ වයස අවුරුදු 26 යි. කොහොම වුණත් බොහෝම අමාරුවෙත් තමයි පැවිදි වීමට අම්මගෙන් අවසර ලබා ගත්තේ. අපේ පවුලේ ඔක්කොම හය දෙනයි. පවුලේ බාලයා මං. පිරිමියෙකට හිටියෙන් මං විතරයි. අනෙක් අය ඔක්කෝම ගැහැණු. ඒ නිසාන් පැවිදි වීමට අවසර ලබා ගැනීම හරිම දුෂ්කර වුණා.

කොහොම වුණන් මං 1977 ජුති 23 වැති දා පැවිදි බව ලබා ගත්තා. පැවිදි වෙලත් මං අවුරුදු තුතක් විතර දිගටම ඉස්කෝලේ වැඩ කළා. පත්සලේ ලොකු හාමුදුරුවෝ මගේ සියලුම කටයුතු වලට හැම ආකාරයකිත්ම සහාය දුන්තා. මොතම දේකින් වත් මට කරදරයක් හිරිහැරයක් කළේ නැහැ. රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවත් ගේ පොත් පත්වල නියෙන හැටියට ගෝලයකු විසින් ගුරුවරයෙකුට කළ යුතු සියලු සැලකිලි උත්වහන්සේට මං කළා. ඔහොම ඉත්ත කොටත් මං මට ධර්මය කියා දීපු ගුරුවරයා රේරුකානේ තායක හාමුදුරුවෝ සිහිපත් කරලා වැඳලා තමයි පත්සලේ ලොකු හාමුදුරුවන්ට වදින්න යන්නෙ. ඒ කාරණය මං මුලින්ම ලොකු හාමුදුරුවත්වත් කීවා. ඔය අතර මගේ හිතට අාවා, මේ ධර්මය මට කියා දුන් ශුරුවරයාට ටික කාලයක් හරි ඇප උපස්ථාන කරන්න ඕනෑ කියලා. කෙළෙහි ශුණ සැලකිමක් වශයෙන් ඒක කරන්තට ඕනෑ කියන එකයි මගේ අදහස වුණෙ. ඉගැන්වීමෙන් ලැබෙන වැටුප අම්මට දීමයි කළේ. ඒ නිසා මට දැන් තියෙන ලොකුම පුශ්නය අම්මට සලකන එක. අන්තිමට මං තීරණය කළා මටත් පුළුවන් හැම ආකාරයකින්ම අම්මව රැක බලා ගන්නව කියලා. තවත් දූවරුන් පස් දෙනෙක්ම ඉන්නවනේ. පන්සලේ ලොකු හාමුදුරුවත්වත් මගේ උපස්ථාන සැලකිලි ඔය වෙත කොට ඉතාම අවශාව තිබුණා. ලොකු හාමුදුරුවන්වත් තව ගෝලයන් ඉන්නවා. ඒ අය ලොකු හාමුදුරුවන් බලා ගනීවි. ඒ නිසා මං යන්න ඕනෑ කියන අදහස මට ඇති වුණා. එහෙම හිතලා සියලු දෙනාම අඩා වැළපෙද්දී මං මේ පොකුණු විටට එන්න පිටත් වුණා. ඒ වෙලාවේ ලොකු හාමුදුරුවන්ගේ දෑසිනුන් කළුලු වැටුණා.

මං මීට කළින් රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ව දැකලා තිබුණේ නැහැ. හමු වෙන්න, බලන්න ඕනෑ කියන අදහසන් මුල දී ඇති වුණෙත් තැහැ. හදිසියේම තමයි මට මේ අදහස ඇති වුනේ. මහා තායක භාමුදුරුවත් ගැත හෝ මේ ස්ථානය ගැත මොකවත් මං දැත සිටියෙන් නැහැ. පොත් පත් ටික ගෙන්න ගත්තේ ඒවායේ තිබුණු ලිපිනයට ලියලා. මෙහාට එන්න සුදානම් වෙත කොට ඔක්කෝම කියන්න පටන් ගන්නා භාමුදුරුවන් යන ඔය ගමනේ නේරුම මොකක්ද ? කියලා. ඕක මහා පිස්සු ගමනක් නේද කියලා ඇහුවා. කවදාවත් දැකලවත් කථා කරලවත් තැති කෙතෙක් ළහට, මොකවත් නොදන්නා ස්ථානයකට මේ යන ගමන ගැන කවුරුවත් කිසිසේත් කැමතිවුනේ තැහැ. මගේ හිතවත්ම අය කීවේ එහෙනම් හාමුදුරුවනේ අපි කළින් ගිහිල්ලා බලල එමුද කියලා. මං ඒ අයට දුන්න උන්තරය තමයි මේ ගමන යන්න තියෙන්නේ මෙහෙමයි කියලා. "ඔබලා කියන කරුණු මටත් හොඳට වැටහෙනවා. ඒ වුණත් මේ ගමන යන්න තියෙන්නේ මේ විදිහටමයි කියලා මං නැවතත් කිවා. මෙහාට ඇවිත් බැලවාමයි මට වැටහුනේ මේ ගමන මෙහෙමම ආව එක හොඳයි කියලා. ඒ මොකද නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් අහලා එව්වොත් ඒකෙම අතින් පැන්නේ ලියල එවයි එපා කියලා. 1980 අගෝස්තු මස 27 දා තමයි මං මෙහාට ආවේ. කිසිම දැන ඇඳුණුම් කමක් ඇතිව නෙමෙයි මං ආවේ. ඒ කාලේ එහෙ හිටියා විදියගොඩ වෙද මහත්තයෙක්, ජිතදාස කියලා. මං මෙහාට එන්න පාර අසා ගන්නෙ එයාගෙන්. එදා ඒ එන කොට මහදි මට හම්බ වුණා මේ පන්සලේ දායක මහත්මයෙක්. එයා පන්සලේ වැඩ ඉන්න හාමූදුරුවරුන් ගේ ශාරිරික ස්වරූපය මට පැහැදිලි කරලා දුන්නා. "රේරුකානේ මහානායක හාමුදුරුවන් කෙට්ටුයි. උසයි. හිටගෙන ඉන්නව නම් හැරමිටියක් අතින් අරගෙන ඇති. කෝවිද ලොකු හාමුදුරුවත් ගැනත් කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවන් ගැනත් හැඩ හරුකම කියා දුන්තා. මං මෙහාට එත කොට මට මූලින්ම මුණ ගැහුනේ කලහාණධම්ම හාමුදුරුවන්. ඔය වෙලාව රාති අටට විතර ඇති. උත් වහත්සේට මං කීවා හාමුදුරුවතේ මං ආවේ රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන් මුණ ගැහෙන්න කියලා. උත්වහන්සේ මුණ ගැහෙන්න පුළුවන්ද කියලත් ඇහුවා. මුණ ගැහෙන්න පුළුවන්, හැබැයි හයියෙන් කථාකරන්න ඕනැ කියලා කලාාණධම්ම හාමුදුරුවන් කිව්වා. දැ . . : දැ . . . කියනකම් ඉන්න එපා. හයියෙන් කථා කරන්න කිව්වා. එදා ඒ කියපු ටික මට අද වගේම මතකයි. මං මෙහාට එතකොට ගෙනාවේ මෙහෙත් ම ගෙන්වා ගත්ත පොත් ටිකයි, තුන් සිවූරයි, කුඩය යි විතරයි. පොත් පෙට්ටිය කලාාණ ධම්ම හාමුදුරුවන් ගේ කුටියේ තියලා මං ගියා රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන් වැඩ ඉන්න කුටියට. යන කොට මහානායක හාමුදුරුවන් දවාලට නිදා ගන්න පුංචි ඇඳේ ඒ රානියෙන් නිදා ගෙන හිටියා. දැන් ඔය වෙන කොට වෙලාව 8.20 යි. ඒක අද වගේම මතකයි. මහා නායක හාමුදුරුවත් ළහට ගිහින් වැඳලා නායක හාමුදුරුවතේ කියල කථා කළා. එනකොට ඇහුවා කවුද කියලා. මං බොහෝම ඇතක ඉඳල ආව කෙතෙක්. තායක හාමුදුරුවෝ බලන්නයි ආවේ කියලන් කිව්වා. ටික වෙලාවක් පොඩ විස්තර ටිකකුත් කථා කළා. ඔය වෙලාවේ නායක හාමුදුරුවන් කීවා දැන්නම් මට බොහොම අමාරුයි කියලා. මං උන්වහන්සේගේ අතින් අල්ලගෙන ඉස්නෝප්පුවට එක්කර ගෙන ආවා. මීට ඉස්සර වෙලා කවදාවත් දැකලා ඇදිනීමක් නැති වුණාට මං ඒ දේ කළා. මට ධර්මය කියා දුන්ත නායක හාමුදුරුවෝ නේද මේ කියලා මගේ හිතට හරිම සතුටක් ඇති වුණා. ඒක කියන්න බැරි තරම් සතුටක්. නායක හාමුදුරුවන් ඉස්සරහ ඉස්නෝප්පුවටත් වැඩලා පුටුවේ වැඩ හිටියා. ඊළහට සිනුව නාද කළා. එනකොට එහා ගෙයි හිටිය සධම්ම හාමුදුරුවත් මෙතනට ආවා. "මේ බොහෝම ඈතින් තමක් ඇව්දින් ඉන්නව. ගිලන්පස එකක් හදලා ගේන්න කියලා නායක හාමුදුරුවෝ කිව්වා". ගිලන් පස එකක් වළඳලා මං කලාාණධම්ම ලොකු

හාමුදුරුවත් වැඩ ඉත්ත කුටියට ගිහිල්ලා රාතුී එකොළහ විතර වෙතකම් උත්වහන්සේ සමහත් කථා කර කර හිටියා. ඒ වෙලාවේ උත්වහන්සේ කිව්වා මෙහාට ඔය වගේ ඇත්තත් එනවා. ඇව්දින් නතර වෙලා ඉඳගෙන වැරදි විදිහට කටයුතු කිරීම නිසා ඉක්මණින් ඒ ඇත්තත්ට ආපසු යන්ත වුණා කියලා. මං ඒ කියන ඒවා ඔක්කෝම හොඳට අහගෙන හිටියා. උත්වහන්සේ කියන දේවල් ගැන ඒවායේ ස්වහාවය ගැන මගේ අතුමැතියත් පුකාශ කළා. ඊළහට මං නිදා ගත්ත ගියා.



අගු උපස්ථායක කිරි ඔරුවේ ධම්මානණු හිසුෂු නම මහානායක මා හිමියන් සමහ

මං මෙහාට අාවේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ට තුන්මාසයක් විතරවත් උපස්ථාන කරන්න හිතාගෙනයි. ඒ වුණත් මෙතන තියෙන තත්වය ගැන මට මොකවත් දැනුමක් නිබුනේ නැහැ. මං හිතාගෙන ආවේ මට මෙතන ඉන්න ඉඩකඩ නොතිබුණොත් ධර්ම ශාලාවේ ඉඳගෙන හරි මහා නායක හාමුදුරුවන් වහන්සේට ටික කාලයක් උපස්ථාන කරලා. මට සුදුසු විවේකස්ථානයකට යනවා කියලා. එදා රාතුියේ මදුරුවන් ගෙන් හරිම කරදරයක් තමයි තිබුණේ, ඇත්ත වශයෙන් ඒක දරා ගන්න බැරි තරම් පිඩාවක්. එළි වෙනකම්ම පොඩ්ඩක්වත් තින්ද ගියේ නැහැ. කරන්න දෙයකුත් නැහැ. මොකක් ද කරන්නේ කියලා මට හිනා ගන්නත් බැහැ. ඒ වුණන් මගේ හින නරක් කර ගන්නේ නැහැ. උදේ 4.00 ට විතර නැගිටලා වෛනාය ළහට ගොහින් වැඳලා පිරින් කියලා මං හිතා ගන්නා මොන පුශ්න උදා වුණත් ආපසු නැවන හිටපු නැතට යන්නේ නෑ කියලා. ඇත්ත වශයෙන් හිටපු නැතින් පිටන් වෙලා ආවෙන් නැවන නවතින්න නම් එතනට යන්නේ නෑ කියන අදහසින්. ඒකට හේතුව සියල්ලෝම එපා කියද්දී සියල්ල අනහැරලා ඇවිත් නැවතත් ගියාම මදිකමක් බව මට හිතෙනවා. ඉඩකඩක් ලැබුණාහම ගිහින් එන්න යනවා කියන අදහස විතරයි මා ළහ තිබුණේ. පසුවදාට මේ පන්සලේ වැඩ ඉන්න කෝවිද ලොක හාමුදුරුවන් ගේ උපන් දිනය යෙදිලා තිබුණා. එදා උදේට දාන පිත්කමකුත් තිබුණා. ඒ දාන පිත්කමේ දී පිරිකර වශයෙන් බැටරි කැලි දෙකකුත් සහිතව පිරිකරකුත් මට ලැබුණා. මං ඒ ගැන වඩාත් සතුටු වුණා. මූල්ම දවසේ ආලෝක පුජාවකත් මට ලැබුණා කියලා. එදා උදේ නායක හාමුදුරුවෝ මාත් සමහ කතා කළා. "උත් වහත්සේ මගෙන් ඇහුවා මොකද ඔයා මෙහාට ආවේ කියලා. මං කීවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොන් කියවලා එයින් ඇති වෙව්ව පැහැදීම නිසාය මං ආවේ කියලා. "මං පාසැල් ගුරුවරයෙක් බවත්, පැවිදි කළ ගුරු හාමුදරුවන් ගෙන් සහ ඉගැන් වූ විදහලේ විදහල්පතිතුමාගෙන් සහතික ගෙනා බවත් කියලා ඒවා නායක හාමුදුරුවන්ට දුන්නා. ඒ වෙලාවේ නායක හාමුදුරුවෝ හොඳයි ඉතින් ඕවා බලමුකෝ කියලා, ලොකු හාමුදුරුවන්ගේ ඇඩ්ඩුස් එක විතරක් ඉල්ල ගත්තා. ඉල්ලගෙන පසුව දාම ලිපියක් ලියලා නැපැල් කළා. දවස් කීපයක් යනකොට ඒ ලොකු හාමුදුරුවෝ නායක හාමුදුරුවන්ට ලිපියක් එවලා තිබුණා. "එයා මගේ ගෝල නමක්. එයාගේ කැමැත්තෙත්මයි මෙහෙත් පිටත් වෙලා ආවේ. කරුණාකරලා ඒ තම ඉක්මණින් මෙහාට එවන්න කියලා." ඊළහට නායක හාමුදුරුවෝ ලිපියක් යැව්වා. "මගේ නම් කිසිම පුශ්තයක් නැහැ. කරුණාකර ඉක්මණින් ගෙන්න ගන්න කියලා. ඔය ටික මට අද වගේ මතකයි. අර ලොකු හාමුදුරුවොයි නායක හාමුදුරුවොයි අතර ඔය විදිහට ලිපි ගණුදෙන වුණා. ඒ ලියුම් ඔක්කෝම මට පෙන්නුවා. ඒ ලොකු හාමුදුරුවෝ ලියා එවා තිබුණා මට මතකයි "ඔය ගෝලයා මට හරිම හිතවත් කෙනෙක්. ඒ ගැන මතක් වෙන විට මගේ ඇස් දෙකෙන් කළුළු වැටෙනවා කියලා. ඔය අතර නායක හාමුදුරුවන් ඉඳහිට මගෙන් පුශ්නන් අහනවා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් කියවලා තියෙන බව මා කී නිසා ඒවායිනුත් පුශ්ත මගෙන් අහනවා. දවසක් ඇහුවා ශෝකය කියන්නේ මොකක්ද කියලා. ඒ වෙලාවේ මට තේරෙන හැටියට පොත්වල තියෙන හැටියට මං උත්තර දුන්නා. පොත් හොඳට කියවලා වගෙයි තියෙන්නේ කියලා නායක හාමුදුරුවන් සෑහිමකට පත් වුණා. මං ඉතින් ආවදාට පහුවදා ඉඳලම නායක හාමුදුරුවන්ට කළ යුතු උපස්ථාන කරන්න පටන් ගත්තා. තවත් පොඩි හාමුදුරුනමක් හිටියා. නමුත් මට පුළුවන් හැම දෙයක් ම මා කළා. දැන් මං ඇවිත් අවුරුදු පහළොවක් විතර වෙනවා. ඔය කාලය තුළ නායක හාමුදුරුවන් ගේ හිස බෑම වුණත් දෙවනාවකට වඩා වෙන කාටවත් පැවරුවෙ නැහැ. සියල්ලම මං කළා.

## මය තම මෙහාට ඇවිදිත් මෙහෙම කටයුතු කරත්ත පටන් ගත්තාම මෙහේ සිටින ඇත්තන්ගෙන් මොකක් හරි අවහිරයක් බාධාවක් ආවේ තැද්ද ?

අනේ නැ ! කාගෙන්වන් අවහිරයක් උනේ නැහැ. වීශේෂයෙන් බාධාවක් වෙනව නම් වෙන්න තියෙන්නේ කලාාණධම්ම ලොක හාමුදුරුවන්ගෙන්. නමුත් උන් වහන්සේ එහෙම කෙනෙක් නෙමෙයිනේ. මුල්ම දවසේ මාත් සමහ කථා කළේ යම්සේ ද, අදත් ඒ වගේමයි කලාාණ ධම්ම හාමුදුරුවෝ. එදා වගේම අදත් හිතවත්කම එක වගේම තියෙනවා. ඒ වගේම නායක හාමුදුරුවන් පළමුවෙන් ම දුටු දවසේ යම් සතුටක් මගේ සිතේ ඇති වුණා ද අදත් ඒ සතුට එසේම තියෙනවා. කවදාවත් මට උන්වහන්සේ අපිය වුණේ නැහැ. ඒක ඉතාම විශේෂ දෙයක්. කොටිත්ම කියනවා නම් අපට එහෙම කළකිරෙන්න තරමට උත්වහත්සේගේ සුළු හෝ අගුණක් මා දුටුවේ තැහැ. ඉතිත් ඔය තත්ත්වය තමයි මූලාරම්භය. ඔහොම ඉඳලා දවසක් මං කීවා නායක හාමුදුරුවනේ මට මේ නිකායටම එන්න ඕනෑ කියලා. එකදාස්තමසිය අසුවේ දහවෙනි මාසේ පස්වෙනි දා මේ ස්ථානයට භික්ෂූත් වහත්සේලා රැස් වුණාම දළහි කර්මයක් කරලා මාව මේ තිකායට නායක හාමුදුරුවන් ගේ ගෝලයෙක් වශයෙන් ඇතුළත් කර ගත්තා. ඉතින් මේ වසර පහළොව මුළුල්ලේ මගේ ශක්ති පුමාණයෙන් නායක හාමුදුරුවන්ට ඇප උපස්ථාන කළා.

## වසර පහලොවක් පමණ කාලයක් නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කිරීම පිළිබඳව කෙටියෙන් යමක් සඳහන් කරන්න පුළුවන්ද ?

මං මෙහාට ආව දෙවැනි දවසේ ඉඳලා තායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කරන්න පටන් ගත්තා කියලා කලිතුත් කිව්වා. කාගෙන්වත් විමසීමක් නොකර මට කරන්න පුළුවන් වැඩ කොටස කළා. අතු පතු ගෑම, නායක හාමුදුරුවන් පිරිසිදු කිරීම ආදී කටයුතු වල මං යෙදුණා. ඒ වෙන කොට තවත් පුංචි හාමූදුරු තමක් මෙහි සිටියා. මට ඒ පොඩි හාමුදුරුවන්ගෙනුත් කරදරයක් වුණේ නැහැ. එයා ඉගෙන ගන්න පිරිවෙන් යනවා. මං ඒ පොඩි හාමුදරුවන්ට කීවා ඔයා කරන කටයුතු ටික ඔයා කරන්න. මෙන්න මේ කටයුතු ටික මං කරන්නම් කියලා. මෙතන්දි මං හුහාක් පුවේශම් වුණා. මේ වන විට උපසම්පදාවෙන් එක වසක් සම්පූර්ණ වෙනවා. නායක හාමුදුරුවෝ හරිම පුතිපත්ති ගරුකයි. අනුපසම්පන්නයකු විසින් කළයුතු දේවල් මං කරනවාට උන්වහන්සේ කොහෙත්ම කැමති වුණේ නැහැ. පිළිගැන්වීම් වගේ දේවල් අනුපසම්පන්නයක විසින් ම කළයන වෙනවනේ. උපසම්පදා ශීලය කියන පොන මං හොඳට කියවා තිබුණු නිසා හුහාක් පුවේශම් වුණා, උන්වහන්සේගේ පුතිපත්තිවලට හානියක් නොවන සේ කියා කරන්නට. දවසක් නායක හාමුදුරුවන් මට කිවා ඔයා මේ වැඩ කරනවාට මගේ නම් කැමැත්තක් නැහැ කියලා. මං ඒ කියපු දේ තේරුම් ගන්තා. කවුරු හෝ යමක් කියන කොට ඒ වවන විලාශය අනුව කියන දේ තේරුම් ගන්නට මං හැම විටම උන්සාහ ගන්නවා. උත්වහන්සේ ඒ වචන කීවාට උත් වහන්සේගේ අදහස ඒක නොවන බව මා දත්තවා. උත්වහන්සේ කැමති නැහැ මං වගේ කෙතෙකුගෙන් උපස්ථාන ලබා ගන්නට. මොකද උන්වහන්සෙන් මට නියෙන සැලකිල්ල සහ ගෞරවය නිසා. පඩික්කම් සෙදීම වගේ දේවල් මං . කරන එක ගැන උන්වහන්සේ කැමති වුණේම නැහැ.

## වසර පහලොවකට කළින් නායක හාමුදුරුවන් මේ තරම් දූර්වල තැහැනේ. ඒ කාලයේ කොහොමද මහා නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කලේ ? ඒ ගැනත් ටිකක් කියන්න.

ඒ දවස්වල නායක හාමුදුරුවන්ගේ වයස අවුරුදු 83 ක් විතර ඇති. ඒ දවස්වල වුණත් තමන්ගේ වැඩ තමන්ම කර ගැනීමට තමයි උන්වහන්සේ උපරිම වශයෙන් උත්සාහ ගත්තේ. උන්වහන්සේගේ කැමැත්ත වුණෙන් ඒකයි. තමන්ට බැරි දෙයක් විතරක් කාට හරි කියලා කරව ගන්නවා. දැන් වුණත් ආස් දෙක සම්පූර්ණයෙන්ම නොපෙනෙන මේ අවස්ථාවෙත් තමන්ගේ වැඩ තමන්ම කර ගන්නට ගන්නා උත්සාහය මට තිතර දකින්නට ලැබෙනවා. මං මෙහාට එත විට නායක හාමුදුරුවන් නාන්නේ උණු වතර. මං කොහොම නමුත් නියමිත වෙලාවට උණු වතුර ටිකක් සකස් කරලා දෙනවා. සමහර අවස්ථාවල වැසිකිළි කැසිකිලි යාමට පවා අපහසු වුණා. නමුත් කාටවත් නොකියාම වඩිනවා. වතර ටික පවා රැගෙන වඩිනවා. මගේ සිරිතක් තියෙනවා, මට මොන තරම් වැඩ තිබුණත් නායක හාමුදුරුවත් ගැන අවධානයෙන් සිටීම. දවසක් හොඳ වැඩක් වුණා. "නායක හාමුදුරුවන් වැසිකිළියට වඩිනවා දැකලා මං ඇහුවා මාත් එත්ත ද කියලා. එපා ඔයා එත්ත එපා කිව්වා. ටික වෙලාවක් යන කොට ධම්මානත්ද, ධම්මානත්ද කියලා හයියෙන් කථා කළා. මං ඉක්මතට ගියා. වැසිකිළියේ අල්ලා ගන්න තිබුණ ලණුව කැඩිලා. නායක හාමුදුරුවන් ගේ කකුල් දෙක වැසිකිලි වලට වැටිලා අඹරිලා තිබුණා. ඒ වෙලාවේ මං කීවා නායක හාමුදුරුවෝ මට කිව්වතේ ඔයා නාවට කමක් නෑ කියලා. "දැන් කමක් තියෙනවා නේද" කියලා. සිනා වෙමින් ඇහුවා. නායක හාමුදුරුවන්ටත් හොඳටම සිනා ගියා. උත්වහන්සේට කරන්න පුළුවන් හැම වැඩක්ම කර ගන්නට පුළුවන් තාක් කල් උත්සාහ ගත්තා. ඒක උත්වහත්සේගේ ජීවිතයේ එක විශේෂ ලක්ෂණයක්. ඒ වගේම උත්වහත්සේගේ දින චරියාවත් මං හොදින් තේරුම් අරගෙනයි හිටියේ. මං මෙහාට ඇව්ත් මාස නමයක් විතර කාලයක් රාතිය ගත කළේ මේ කුටියේ තොවෙයි. එහා ගෙයි. උත් වහන්සේ උදේ දානේ වළදලා ටික වෙලාවක් ඉඳලා පත්තර කාරිය බලනවා. උදේ 8.30 පමණ වෙන කොට අර දවල් නිදන ඇඳට ගිහින් වාඩ් වෙලා භාවතාවක යෙදෙතවා. කීප වරක් එහාට මෙහාට සක්මන් කරලා ඇවිත් ටිකක් ලියනවා. ඉන්පසුව මං ඇවිත් අහනවා ගිලන්පසට අවාශා දෙයක් ගැන. 9.30 පමණ වන විටයි ගිලන්පස ටිකක් වළදන්නේ. මං ආව දවස් වල උන්වහන්සේ පිට දාන වලටත් වඩිනවා. නැතිනම් දත් ශාලාවට වැඩලා වළදලා එනවා. උත්වහන්සේ වළදන්නේ ඉතාම ස්වල්පයයි. සමහරවිට මට පුදුම හිතුතා. මෙව්වර පොඩ්ඩක් වළදලා කොහොමද ඉන්නේ කියලා. දොළහට කලින් දාතේ වළදලා ඇවිත් තේ එකක් නොවරදවාම වළදනවා. මාත් කොහොම හරි ඒක හදලා කාට හරි කියලා පිළිගත්වනවා. ඒ දවස්වල වැඩිපුරම කාලය ගත කළේ භාවතානයෝගීව ඉදිමින්. ඔය අතර

කවුරු හෝ ආවොත් ඒ අය සමහත් බොහෝ සතුටින් කතා කරනවා ඔහොම ඉතින් මාස නමයක් විතර ගත වූ බව මතකයි.

මට හිතුතා මං දැන් මේ ආරම්භ කරලා තියෙන වැඩ පිළිවෙල දිගටම මට පවත්වා ගෙන යන්න බැහැ කියලා. මොකද නායක හාමුදරුවන් ගේ පොත පත කිය වූ දවස්වල ඉඳලා මට උවමනා කරලා තිබුණේ බණ භාවතා කරලා ඒ පැත්ත දියුණු කර ගැනීමටයි. මෙහි දී වැඩි වැඩියෙන් ආගමික කටයුතු වලටත් යන්න සිදු වුණා. මං හිටිය ආවාස ගෙයි, පිරිසත් වැඩි වගෙයි කියල මට හිතුනා. ඒ වගේම මට විවේක මදි බවකුත් වැටහුණා. නායක හාමුදුරුවත්ටත් මා මූලින් කීවේ නැහැ. දිගටම මං මෙහේ ඉන්න ඕනෑ කියලා. මා මෙහි පැමිණි මූල් කාලයේ දවසක් උන්වහන්සේ කීවා "දැන් පිරිසන් . මෙහෙ වැඩියි දාන මාන එහෙමත් ආමාරුයි, ඔයා සුදුසු විවේකස්ථානයක් සොයා ගෙන ගියොත් හොඳයි කියලා". මං කීවා ඒක හොඳයි නායක හාමුදුරුවනේ කියලා. ඒ සමහම මං කීවා දානෙ නම් මට පුශ්නයක් නැහැ. පිණ්ඩපාන ගිහිල්ලා හරි ඒක මට සොයා ගත්ත පුළුවන් කියලා. දැනුත් ඕක මං කියන කොට නායක හාමුදුරුවෝ හිතාවෙතවා. දාතේ තැහැ කියලා එදා මට යන්න කිව තේද කියලා. මාස නමයක් විතර ගත වෙත කොට මං හිතුවා තායක හාමුදුරුවන්ට කළගුණ සැලකීමක් වශයෙන් මේ කාලය තුළ උපස්ථාන කළා, දැන් ඉතින් විවේකස්ථනායකට යන්න ඕනෑ කියලා.

## ඇයි එහෙම අදහසක් ඇතිවුණේ ?

කාගෙන්වත් මට මෙතන කරදයක් වුණේ නැහැ. වවනයකින් වත් මට එහෙම දෙයක් නම් වුණේ නැහැ. මගේ භාවනා පිළිබඳ දැනුම මදි, ඒක තව ටිකක් දියුණු කර ගත්තොත් හොඳයි කියලා හිතුණා. ඔය අතර මෙතන හිටිය පොඩි හාමුදුරුවොත් මෙහෙත් අස්වෙලා ගියා. දැත් ඉතින් නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කරත්න කෙතෙක් නැහැ. මේක බරපතල පුශ්නයක් වුණා. මට ඒ සියල්ල කළ හැකියි. නමුත් දිගටම උපස්ථානය සඳහා තබා ගෙන හිටියේ අනුපසම්පන්න-යෙක්. උපසම්පදා හික්ෂුවක් වන මගෙත් මේ කටයුතු කරවා ගත්ත තායක හාමුදුරුවන් කැමති වුණේ නැහැ. මෙතත දී මං පුවේශම් වුණා අනුපසම්පත්නයකු විසින් කළයුතු කටයුතු ඒ අයුරීන්ම කරවා දෙන්නට. කොහොම නමුත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ කුටියට මට එන්නට සිදු වුණා. එදා සිට අද වෙනකම්ම රෑ දාවල් දෙකේම නායක හාමුදුරුවන් ළහමයි මං ඉන්නේ. වසර පහළොවක් රෑ දවල් දෙකේම නායක හාමුදුරුවන් ළහින්ම ඉන්න නිසා උන්වහන්සේගේ ජීවිතය පිළිබඳව සැහෙන අවබෝධයක් මට නියෙනවා. අපේ කලභාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ තමයි දිගු කලක් ම නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කරලා නියෙන්නේ. ඒ වගේම නායක හාමුදුරුවන් ගැන හහක් දේවල් උන්වහන්සේ දන්නවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ භික්ෂූන් වහන්සේ නමකගේ ගුණ හොදින් දේශනාකර නියෙනවා. ඒ ගුණ නායක හාමුදුරුවන් තුළ පිරි ඉතිරි නියෙන බව පුනාක්ෂ වශයෙන් මා දන්නවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත පත කියවීම නිසා ඒවා පිළිබඳ තරමක දැතුමක් මට ලැබී තිබුණා. ඒ අනුව තායක භාමුදුරුවත් පිළිබඳ විශේෂ පරික්ෂණයකත් මං කළා. අභිධර්මයේ මුලික කරුණ අභිධර්ම මාර්ගය වැනි පොනක් කියවන විට මට වැටහුණා, නායක හාමුදුරුවන් හොඳ බුද්ධිමනෙක් කියලා. එකින් එක පොත් කියවා ගෙන යාමේදී මට පැහැදිලිව වැටහුණා උන්වහන්සේ මේ අනුන්ට බණ ලියනවා, කියනවා විතරක් නෙමෙයි නමන් ළහන් ධර්මය නියාගෙන ඉන්න කෙනෙක් කියලා. විදර්ශනා භාවනාව, වන්නාලීසාකාර මහා විපස්සනා භාවනාව වගේ පොත් කියනව විට මට වැටහුණා නායක හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මඥානය දියුණු වී ඇති බව. භාවතාවත් දියුණු වී ඇති බව. කලින් උන් වහන්සේ ගේ පොතපත කියවීමෙන් මා ලබා ගෙන සිටිය නිගමන වඩා හොදින් මට පැහැදිලි වුණා, මෙහාට පැමිණීමෙන් හා උන්වහන්සේ ළහ නැවති සිටිම නිසා. අවුරුදු පහළොහක් වගේ කාලයක් එක දිගට තායක හාමූරුවත්ට උපස්ථාත කිරිමෙත් කවදාවත් ඒ පිළිබඳ එපාවීමක් අපිුය වීමක් ඇති වුණේම නැහැ. ඒ වගේම එක රාතියක් හරි මා තායක හාමුදුරුවත් ළහිත් අත් වෙත්තේ මගේ මැණියන් බැලීමට යාම සඳහා පමණයි. මගේ මැණියන්ගෙ වයස දැන් අවුරුදු අසු පහක් විතර වෙනවා. කොහේ හිටියන් මං අම්ම බලන්න මාස තුන හතරකට සැරයක් නම් යනවා. මේ ගමන වුණත් මං ආවේ අම්මට ඒ පොරොන්දුව වෙලා. ඒක මං මේ දක්වා කැඩුවේ නැහැ. නායක හාමුදුරුවන් මේ තරම්ම දුර්වල තොව අවස්ථාවල දී මං ගමේ ගිහිල්ලා අම්මත් බලල, කලින් මගේ ලොකු හාමුදුරුවොත් දැකලා බලලා දින තුනක්වත් ගත කරලයි ආපසු එන්නේ. නමුත් දැන් ඒක එක දවසකට සීමා කරගෙන තියෙනවා. තායක හාමුදුරුවන්ගේ අද පවත්තා දුර්වල තත්ත්වය තිසා මගේ අම්ම බලන්ත ගොහිත් ඒ දවසේම අාපසු එත විදිහට දැත් වැඩ පිළිවෙල සකස් කර ගෙත තියෙනවා. තායක හාමුදුරුවත් වැඩිපුරම කාලය දැත් යොදා ගත්තේ හාවතාව සඳහා. ඇස්දෙකම තොපෙනී ගිහිල්ලා දැන් අවුරුදු අටකට කිට්ටු වෙනවා.

තායක හාමුදුරුවන්ගේ ජීවිතයේ මා දුටු විශේෂ ලක්ෂණ කිහිපයක් දැන් කියන්නම්. උත්වහන්සේ කෙනෙකුගෙන් යමක් ඉල්ලීම අතිශයින්ම පිළිකුල් කරන කෙනෙක්. ඉල්ලනව නම් ඉල්ලන්නෙ කාටවත් වැඩක් නැති ඔය කැලෑ කොල වගේ දෙයක් තමයි. වෙත කිසිම දෙයක් උන්වහන්සේ කෙනෙකුගෙන් ඉල්ලලත් නැහැ. ඉල්ලන්නෙත් නැහැ. ඒවුණාට උන් වහන්සේ දීමට අතිශයින්ම ප්රීය කෙනෙක්.

නවත් විශේෂ ලක්ෂණයක් තමයි අසරණයන්ට පිහිට වීමේ උතුම් ගුණය. දැන් නම් ඇස් දෙකම නොපෙනෙන නිසා ඒ කටයුතු අමාරුයි. ඉස්සර අසරණ අයට පිහිට වීම, සැළකිලි දැක්වීම, ඉතාමත් ම ඉහළින් තිබුණා. තිරිසන් සතුන්ට පවා පුදුම විදිහට පිහිට වුණා. ඔය බල්ලෙක් බළලෙක් හරී පන්සලට ගෙනත් දාලා ඉන්නවා දැක්කාම උන්වහන්සේ හරී අමාරුවෙන් හැරම්ටි ගහ ගහ ගිහිල්ලා ඒ සතුන්ගේ තොරතුරු බළලා කොහොම හරී කෑම ටිකක් සපයලා දෙනවා. ඒ සතුන්ගේ සැප දුක් සොයා බලනවා. අසරණයෙක්, දුගියෙක් ඇවිත් ඉන්නවා නම් ඔහු ළහට ගිහින් ඔහුගේ අවශාන සොයා බලලා සම්පූර්ණ කරනවා. සමහර අවස්ථාවල නායක හාමුදුරුවෝ හැරම්ටි ගහ ගහ ඒ අය ළහට ගිහින් ඒ අයගේ අවශානාවය හැම්ටියක් නම් තමන්ගේ හැරම්ටිය ඒ අයට දීලා ලී කැල්ලක් අරගෙන නායක හාමුදුරුවෝ ඉපසු එනවා. තායක හාමුදුරුවෝ ළහ සත්ව කරුණාව පුදුම විදිහට තියෙනවා.

උත්වහත්සේ තුළ පවතිත තවත් වැදගත් ලක්ෂණයක් තම් හැම දෙනාම එක සේ පිළිගැනීම. උගත්, තූගත්, දුප්පත්, පෝසත්, කුලවත්, කුලහීත මොත තරාතිරමේ කෙතෙකු වුණත් තායක හාමුදුරුවත් පිළිගත්තේ එක සමාතව. තායක හාමුදුරුවත් දකිත්ත බලත්ත කවුරු ආවත් ඒ හැම දෙනාම එක සමාන තත්ත්වයකිත් සමාතාත්ම තාවයකිත් යුතුවයි පිළිගත්තේ. කාටවත් කිසිම වෙතසක් නැහැ. ජනපති ආවත් අගමැති ආවත් මැති ඇමතිවරු ආවත් නායක හාමුදුරුවත්ට නම් ඒ කවුරුත් එක සමානයි. ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ තත්ත්වයට අනුව කථා බහ කරනවා විනා වෙන කිසිදු වෙනසක් පෙන්නුම් කරන්නෙ නැහැ.

බොහෝ විට තායක හාමුදුරුවත් කියන දෙයක් තමයි ධම්මානත්ද, මා රැස් කළ ලොකුම ධනය තමයි පිරිසිදු මහණකම කියලා. මගේ එකම ධනයත් එච්චරයි. මුල දී කොහොම වුණත් දැත් තම් උත්වහත්සේ මුදල් කියත ඒවා අඳුනත්තේවත් තැහැ. හොඳට ඇස් පේත කාලෙදි වුණත් උත්වහත්සේ මුදල් පරිහරණය කළේ තැහැ. ශීලය ගැන තායක හාමුදුරුවෝ දක්වත්තේ පුදුම සැළකිල්ලක්.

විකාලභෝජන ශික්ෂාපදය අකුරටම ආරක්ෂා කරගෙන ඉන්න කෙනෙක් නායක හාමුදුරුවෝ. ගිහි පැවිදි වෙනස ඉනාම පැහැදිළිව දක්නට ලැබෙන කාරණය වශයෙන් උන්වහන්සේ නිතර කියන්නේ මේ විකාලභෝජනය යි. දානෙ වළදලා අවසන් වෙලා බීමට දෙයක් ඉල්ලන කොටත්, තැඹීලි වගේ දෙයක් දුන්නොත් ඒ එක්කම අහනවා දැත් වෙලාව කිය ද කියලා. දැත් වෙලාව දොළහ පහුවෙලා කීවොත් එහෙම නම් ඕනෑ නෑ කියනවා. ඒ වවනය කියනවා මීසක් ඊට වඩා කතා කරන්න යන්නේ නැහැ. අද වුණත් මොන තරම් බඩගින්න තිබුණත් දොළහෙන් පස්සේ පිටි කිරි ටිකක් හරි, තැඹීලි වතුර ටිකක් හරී කවදාවත් ම බොන්නේ නැහැ.

## දැත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇස් පේන්නේ නැහැ. ඒ නිසා නායක හාමුදුරුවන්ට දවල් දොළහ පහු වූණත් කෑමක් බීමක් දෙන්න පුළුවන් තේද?

දෙත්ත තම් පුළුවත්. තමුත් මං ඒක කවදාවත් කරත්තෙ තැහැ. එහෙම කළොත් මං ලොකු වැරදි කාරයෙක් වෙනවා. දවල් තිදාගෙන ඉඳලා ඇහැරුණාම තායක හාමුදුරුවත්ගේ කල්පතාව දැත් එළිවෙලා, උදේ කාලය කියලා. රෑ දවල් දෙක වෙත් වෙත්ව අදුතත්තෙත් තැහැතේ. ඒ නිසා ඕනෑ දෙයක් දෙත්ත පුළුවත්. තමුත් මං තම් ඒක කොහොමවත් කරත්තේ තැහැ. එහෙම කළොත් මං හිතතවා ඒක තායක හාමුදුරුවත්ට කරත මහා දෝහිකමක් කියලා. ඇස් තො පෙතෙත නිසා උදේ, දවල්. රෑ කියලා වෙතසක් තැති නිසා යමක් ඉල්ලත්ත පුළුවත්. ඒ වුණත් දොළහෙත් පස්සේ විකාල භෝජනයට ඇතුළත් වන කෑමක්, බීමක් කිසිවක් මං දීලත් නැහැ. දෙන්නෙත් නැහැ.

ඔය නම මෙහාට එන කොට නායක හාමුදුරුවන්ට හොඳට ඇස් පේනවා, කන් ඇහෙනවා යන්න එන්න පුළුවන්, පොතුත් ලියනවා. නමුත් දැන් අවුරුදු අටක විතර ඉඳලා ඒ එකක්වත් බෑ. එදා ඇස් පේන කන් ඇහෙන කාලෙයි, අදයි අතර නායක හාමුදුරුවන්ගේ පුතිපත්තිවල යම්කිසි වෙනසක් ඔයා දුටුවද ?

ඇත්තෙත් ම තැහැ. අපට විතාඩියක් උත් වහත්සේට පැයක් වගේ දැනෙනවා ඇති. නමුත් එදා වගේම අදත් පුතිපත්තිවල නම් වෙනසක් නැහැ. කථා බහේ වෙනසක් නැහැ. මේ තත්ත්වය නම් මහා පුදුමයි. මේ පංචස්කන්ධයෙන් මේ සංසාර දුකින් මේ ජීවිතයේ දීම මිදෙන්න ඕනෑ කියන අදහසින් උන්වහන්සේ මේ මොහොතෙත් කිුයාත්මක වෙනවා. සමහරවිට මහා රාතියේ පවා උත්වහන්සේ තමන් වහන්සේට අවබෝධ වේච්ච ධර්මය ගැන කථා කරලා මට කියනවා. සාමානායෙන් උන් වහන්ස්ට නින්ද යාම අඩුයි. නමුත් නායක හාමදුරුවෝ කියනවා "මට තින්ද නො ගියාට මං මේ ඉන්නේ කාම විතර්ක වලින් නෙමෙයි. මේ ඉන්නේ ධර්ම සංඥාවකින් කියලා. දවසක් රාතියේ මට කතා කරලා තායක හාමදුරුවෝ කීවා ධම්මානත්ද, අද රාතියේ දූබ සතාය පිළිබඳ වැටහුණු කාරණා පොතක් වශයෙන් ලිව්වොත් පිටු පත්දාහක් විතර වෙයි. එහෙම ලිව්වොත් මං කලින් ලියා තිබෙන වතුරාර්ය සතා කියන පොත මොකක් ද කියලා ඔය ඇත්තත්ට හිතෙත්ත පුළුවත්." මේ තත්ත්වයෙන් ඉඳගෙනත් මේ ධර්මය ගැඹුරින් සිහිපත් කරන එකයි උන්වහන්සේ කරන්නේ. වතුර ටිකක් ඉල්ලනවා. ඒ එක්කම පඩික්කමක් ඉල්ලනවා. ඒ එක්කම තුවායක් ඉල්ලනවා. ඇස් නොපෙනීම නිසා අපි කරන වැඩ නො පෙනෙන තිසයි මේ ඉක්මතට එහෙම ඉල්ලත්තෙ වයසට යාමත් සමහ මතකය නම් අඩු වන බවක් පේනවා. නමුත් ගුණ ධර්මවල පුතිපත්තිවල නම් කිසිම වෙනසක් මේ දක්වාම දකින්නට නැහැ.

තායක හාමුදුරුවත්ට තියෙනවා ලැබීමේ මහා වාසනාවක්. අවශා දෙය ලැබීමේ පිතක් තියෙනවා. සමහර කාරණා මට කියන්න තරමට මතක නෑ. දවසක් තායක හාමුදුරුවන්ගේ දකුණු අතේ ඇහිල්ලක් දවල් 10.30 ට පමණ පිහියට කැපුනා. බෙහෙත් දාලා ඇහිල්ල බැඳ ගත්තා. දැන් ඉතින් නායක හාමුදුරුවන් කල්පනා කරනවා. මේ ඇහිල්ලත් බැඳගෙන දානේ වළදන්නේ කොහොමද කියලා. අද බත් නොවළදා පාත් කැල්ලක් වැළඳුවොත් හොදයි කියලා හිතා ගෙන තියෙනවා. ටික වෙලාවක් යන විට කවදාවත් නොදුටු නොහඳුනන මනස්සයෙක් ඇවිදින් නායක හාමුදුරුවන්ට පාන් ගෙඩියක් පිළිගන්නලා ගියාලු. ඒක පුදුම සහගත දෙයක්. දවසක් නායක හාමුදුරුවෝ කල්පතා කළා අද මට අමු ගස්ලබූ ටිකක් තම්බා ගෙන වැළඳුවොත් හොඳයි කියලා. ඒක මට කථා කරලා කීවා. මං වට පිට බැලවා. අමු ගස්ලබු තියෙනවද කියලා. නමුත් ඒ දිනවල පන්සලේ ගස්වල ගස්ලබ තිබුණේ නෑ. ඔන්න ටිකක් වෙලා යන කොට දසසිල් මැණි කෙනෙක් අමු ගස්ලබූ ගෙඩි තුනක්ම අරගෙන එනවා. ගෙනත් නායක හාමුදුරුවන්ට පිළිගැන්තුවා. ඉදෙන්ත ලකුණුක්වත් නැති අමු ගස්ලබු ගෙඩි තුනක් ඒ අය ගෙනාවේ. පුදුමයි ඒ සිද්ධිය. ඔය වගේ ම දවසක් කවුරු හෝ වෙද මහන්මයෙක් කියලා, මට අද කංකුං වැඤ්ජනයක් වැළඳුවොත් හොඳයි කියලා., හිතත් ඉත්ත කොට එදා දානෙට හොඳට කංකුං වැඤ්ජනයක් ලැබුණා.

තායක හාමුදුරුවත්ට අවුරුදු අනුව සම්පූර්ණ වන දවසේ උන්වහන්සේන් සමහ කථා බහ කරලා තීරණයක් කර ගන්නා නිස් නමකට දානයක් දෙන්න. දානෙට පිරිකර වශයෙන් සිවුරු පුජා කරන්නත් තීරණය කර ගත්තා. ඔය වෙන කොට නායක හාමුදුරුවන්ට හම්බ වෙච්ච සිවුරු කීපයකුත් තිබුණා. ඔය දවස්වල තායක හාමුදුරුවන් බලන්න විශේෂ කවුරු හරි එනව නම් ගෙනාවේ සිවුරු. ඔය දිනවල බෞද්ධ කොමසාරිස් අබය වීරකෝත් මහත්තයා ආවා නායක හාමුදුරුවන් බලන්න. මීට කලින් කවදාවන් ඇවිත් තිබුනේ නැහැ. ඒ වෙන කොට අපි තීරණය කරලා තිබුණා කපු රෙදි වලින් මැසූ එක වගේ සිවුරු ටිකක් පූජා කරමු කියලා. ඒ මහත්තයත් තායක හාමුදුරුවන් බලන්න ආවේ ඒ වගේ සිවූරක් අරගෙන. ඒ වගේම සිංහල අවුරුදු කාලෙට නායක හාමුදුරුවන්ට වඩා වැඩි මහල් හාමුදුරුවරු බැලීමට යාමේ සිරිතක් තිබුණා. අපවත් වූ ගෝතපොල පන්සලේ නායක හාමුදුරුවෝ, ඔලකොටුවේ ධම්මානන්ද ලොකු හාමුදුරුවෝ දිනක් උන්වහන්සේ බැලීමට යෑමට සූදානම් වෙලා ලොකු මාමයිට් එකකුයි, කුම් කුැකර් බිස්කට් එකකුයි, එක පාර්සලයකට ගත්තා. මේ වගේම එකක් අතික් නායක හාමුදුරුවන්ටත් තිබුණොත් හොදයි කීවා. ඉතිං ටික වෙලාවකින් අවුරුද්දට නායක හාමුදුරුවෝ බැලීමට

ආපු හාමුදුරු කෙනෙක් ගෙනාවේ එවැනිම පාර්සලයක්. නායක හාමුදුරුවන්ට නියෙනවා අවශා දේ ලැබීමේ මහා වාසනාවක්.

තවත් විශේෂම කරුණක් තමයි තායක හාමුදුරුවත් ගේ තිබෙන පුාර්ථතාව. බොහෝ දෙනෙක් හිතන්නේ තායක හාමුදුරුවෝ ලොව්තුරා බුදුබව පුාර්ථනා කරන කෙනෙක් කියලයි. නමුත් තායක හාමුදුරුවන්ගේ පුාර්ථනාව, අරමුණ වී තිබෙන්නේ කොහොම තමුත් මේ ජීවිතයේදීම මේ පංචස්කන්ධය අවසන් කර දැමීමටයි. උත්වහන්සේ උත්සාහ ගත්තේ ඒ සඳහායි. ඒ සඳහා තමයි මගේ මේ උත්සාහය කියලා නිතරම උත්වහන්සේ කියනවා. උන්වහන්සේ නිතරම නිලක්ෂණය මෙනෙහි කිරීමෙන්, වැඩිම කාලයක් ගත කරන්නේ ඒ වෙනුවෙන්.

තවත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ විශේෂ දෙයක් තමයි කෙනෙකගේ තිබෙන අගුණවලට වඩා තියෙන එකම ගුණය හෝ සිහිපත් කිරීම හා සෙවීම. අගුණ දහසක් තිබුණත් ඒ සියල්ල අයින් කරලා එකම ගුණයට සළකන්න උත්වහන්සේ උත්සාහ ගන්නවා. ඒ දවස්වල නායක හාමුදුරුවෝ පිට දාන වලටත් වඩින බව මා කලිනුත් කීවා. ඒ වැඩියාම නායක හාමුදුරුවෝ බණ කියන අවස්ථාවලදී නිතර කියන එකක් තමයි මේ ගිහි ගෙයින් වෙත් වෙලා මහණ වෙනවා කියන එකම මහා දූෂ්කර වැඩක් බව. ලෝකයේ වැඩි දෙනෙකුට ඒක කරන්න බෑ කියලත් උත්වහත්සේ කියතවා. ඒ තිසාම එයා ලෝකයාගේ පුද සත්කාර ලැබීමට සුදුස්සෙක් වෙනව කියලත් කියනවා. එහෙම කියන්නේ මේ සංඝයාගේ ගුණ පැහැදිළි කරල දෙන්නයි. ඒ වගේ අවස්ථාවල උන් වහන්සේ කියනවා තමන්ගේ වටිනා ලස්සන කෙස් ටික ගාලා ඉදීමත් පැවිද්දකුගේ විශේෂ ගුණයක් වශයෙත්. ගිහියෙකුට වඩා පැවිද්දකුගේ තියෙන ගුණ මේ වගේ සුළු කාරණා පවා අරගෙන විස්තර කොට කියනවා. ඔය භික්ෂුන්ට දුශ්ශීල කථා කියන අයටත් හොඳට තේරුම් යන විදිහට කරුණු කියලා දෙනවා. වෙන අය වගේ වෙතත් පැත්තකට බණ කියලා මිතිසුන් තොමහ යැවීමක් නායක හාමුදුරුවන් කරන්නේ නැහැ. අගුණ කොච්චර තිබුණත් නායක හාමුදුරුවන් නිතර කරන්නේ තියෙන එකම ගුණය ඉස්මතු කොට කථා කිරීමයි. ඒක මහා සත් පූරුෂකමක්. තායක හාමුදුරුවත් ඒ ඒ අවස්ථාවල කියු සමහර වැදගත් කාරණා ටිකක් දින වකවානු අනුවම මම ලියා ගෙන තියෙනවා.

#### 1985.02.03 **ද**ා

"මට තවමත් පොත් ලියන්ත පුළුවත්. කරගෙත යන භාවතා ආදියට බාධාවක් වන නිසා ඒකට ලෑස්ති වෙන්නේ නැහැ. මට වයස 88 ක් විතර වෙනවා."

#### 1986.04.13 ço

"වෙන අයට වගේ මට මරණය ගැන ශෝකයක් බියක් ඇත්තේ නැහැ. මං එය සතුටිත් පිළිගන්න ලෑස්ති වී ඉන්නේ.

#### 1988.05.03 දා

"මගේ පොත් ලිවීමත්, භාවතාවත් දෙකම එකයි. පොත් ලීවෙත් මේ සියලු වැඩ කරන ගමත්. භාවතාවත් එහෙමයි. ඉඩ ලැබෙන හැම විටම භාවනාවත් කරතවා"

### 1992.07.09 දා උදේ

්ඊයේ රානියේ මට දුක්ඛායෳී සතෳය ගැන අවබෝධ වෙච්ච කාරණා පොතක් වශයෙන් ලීවොත් ඒක පිටු පන්දාහක් විතර වේවි".

#### 1993

"මගේ ඇස් දෙක පේනව නම් මෙහෙම නිදා ගෙන වුණක් අනුත්ට පොත් කියා දීමෙත්, ධර්මය පැහැදිලි කර දීමෙත්, සේවයක් කරන්න පුළුවත්."

මෙතත දී මම විශේෂ දෙයක් කියන්තම්. තායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇස් දෙක පෙනෙනවා නම් උන්වහන්සේගේ ශරිර සෞඛාය මීට වඩා හුභක් වෙනස් වෙනවා. තවමත් උන්වහන්සේගේ අදහස තියෙන්නේ අනුත්ට සේවයක් කිරීමටයි. කරණීය මෙත්ත සූනුයේ සඳහන් වන ලක්ෂණ බොහොමයකින් සම්පූර්ණ වී ඇති ජීවිතයක් වශයෙන් මට මහා නායක හාමුදුරුවන් හඳුන්වා දෙන්න පුළුවන්. සංසාරය ගැන කළකිරිලා සසරින් එතර වීමට, දුකින් මිදීමට උත්සාහ දැරූ අතීක මහ යතිවරයන්ගේ උදාර වරිත සිහිපත් වෙනවා, මහා නායක හාමුදුරුවන් ගේ වරිතය දෙස බැලවහම. මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත පත කියවීමෙනුත්, වසර පහළොවක් වැනි දිගු කලක් අගු උපස්ථායකයා වශයෙන් දිවා රැ දෙකේම ළහම සිටීමෙනුත්, ඔය ඇත්තට කියන්න පුළුවන්ද රේරුකානේ චන්ද වීමල මහා නායක හාමුදුරුවන් ආධාාත්මික වශයෙන් යම් විශේෂ තත්ත්වයකට පත්වෙලා සිටින උතුමෙකු කියලා.

එහෙම සම්පූර්ණයෙන් ම කියන්න බැරි වුණන් නායක හාමුදුරුවෝ සාමානා පුද්ගලයකු නොවන බව නම් මට විශ්වාසයි. මට ඒක එහෙම කියන්තත් පුළුවත්. උත්වහන්සේ ඉතාම දුර්වල වෙලා, ලෙඩ වෙලා ඉත්ත අවස්ථාවල දී උත්වහන්සේගේ සිත විමසා බැලීමට මාත් සෑම උත්සාහයක්ම ගත්තා. ගත්තවා. ඇහැ ඔපරේෂන් කරලා ඉත් පසුව ආහාර ගත්තත් බැරුව තායක හාමුදුරුවෝ බරපතල අපහසුතාවයකට පත් වුණා. මට මතකයි ඒ හේතුවෙත් වෙත වෙත රෝගත් හැදුණා. හුහක් අමාරු වුණා. මං ඒ වගේ අවස්ථා වලදී තායක හාමුදුරුවත්ගෙත් විමසුවා කොහොම ද තායක හාමුදුරුවක් කියලා. උත්වහත්සේ පුකාශ කළේ ධම්මාතත්ද මං එබදු බොහෝ අවස්ථාවල දී තිවතට සිත යොමු කර ගන්තවා කියලයි.

## උපපාදෝ හයං - අනුපපාදෝ බේමං උපපාදෝ දුඣං - අනුපපාදෝ සුඛං

ඔය වචන තමයි උත්වහත්සේ ඒ වෙලාවට කියන්නේ. ඉපදීම බයක්. නූපදීම තමයි ශාන්තිය. හය නැති බව. එබළු දුර්වල අවස්ථා වලත් අන්ත ඒ වගේ සිතුවිලි තමයි උත්වහන්සේගේ සිතට එන්නේ. ඉතිත් එබළු අවස්ථාවලදීන් තිරෝධයට තිවතට සිත යොමු කර ගැනීම විශේෂ පුද්ගලයකුගේ ලක්ෂණයක් තේද ? නායක හාමුදුරුවෝ තිතර කියනවා මං මේ පින් දහම් කරන්නේ අනාගත ඵලයක් බලාපාරොත්තුවෙන් නොවන බව. මට එහෙම මුකුත් පුාර්ථනාවක් තැහැ කියලා. ඒ කියන එකේ තේරුම පින් පච්චල විපාක පිළිබඳව තොවෙයි, උත්වහන්සේගේ එකම බලාපොරොත්තුව මේ හවයේදීම සංසාරය කෙළවර කර ගැනීමයි. ඒ වගේ කෙනෙකුට යම් විශේෂ තත්ත්වයක් තෑ කියලා කියන එකත් අමාරුයි. පැහැදිළිව මට කියලත් තෑ. එහෙම කියන්නෙත් නෑතේ. නමුත් මට එහෙම හිතෙනවා. දැත් අවුරුදු හතක් අටක් විතර මේ දුර්වලතාවයෙන්මයි නායක හාමුදුරුවන් ඉන්නේ. ඒ නිසා සිතිවිලිවල විශාල වෙනසක් ඇති



සියවස අබියස . . .

වෙත්ත ඕතෑ තේද ? තමුත් එහෙම බවක් පෙතෙත්තට තැහැ. අවුරුදු දෙකකට විතර කලිත් දවසක් අංශබාග රෝගයට එත්ත වගේ තිබුණා. දවසක් උදේ තමයට විතර කට පැත්තට ඇදවෙලා කථා කර ගත්ත බැරිව වගේ අපහසුතාවක් ඇති වුණා. නායක හාමුදුරුවෝ මට කියා තිබෙනවා ඒ වගේ තත්ත්වයක් ඇති වුණොත් කලබල වෙත්තත් එපා, එකවරම බෙහෙත් කරත්ත සූදානම් වෙත්තත් එපා කියලා. ඒ දේ වෙත්ත ඉඩ දෙත්ත කියලයි මට කියලා තියෙන්තේ. ඒ තිසා එදා මං අමුතු බෙහෙතක් තොදී කලබල නොවී උණු වතුර ටිකක් අරගෙන, ඉහුරු ටිකක් අරගෙන සුළු දෙයක් විතරක් කළා අන්න එදා ඉඳලා යමක් ඉක්මනට ඕන ගතිය නැතිනම් ඉක්මනට අමතක වන ස්වභාවය වගේ දෙයක් තියෙනවා. නමුත් පුකටව පෙනෙන වෙනසක් නම් නැහැ.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් මේ රටට සිදු වූ සේවය අති විශාලයි. ඒ පොත් තිසා සිදු වූ සේවය ගැන මට ලැබුණු අත්දැකීම් කිහිපයක් මං මෙනන දී කියන්නම්. මේ පොත් නිසා විශාල පිරිසක් ධර්මාලෝකය ලබා ගෙන තිබෙනවා. එන යන අයගෙනුත්, එක එක්කෙනා එවන ලියම් වලිනත් මේ කාරණය හොඳට පැහැදිලි වෙනවා. නොමහට ගිය සැහෙන පිරිසක් සුමගට හැරිලා තියෙනවා. මගේ අත් දැකීමෙන් මට එය කියන්න පුළුවන්. දවසක් මාතර පැත්තේ මහත්මයෙක් ආවිදින් නායක හාමුදරුවන් මුණ ගැහිලා වැන්දා. නායක හාමුදුරුවෝ ඇහුවා කවුද කියලා. ඒකට එයා උත්තරයක් දුන්නේ නැහැ. උන්තර නොදී එයා කිවා, නායක භාමදුරුවනේ, මං ඉස්සර සවුත්තු මිනිහෙක්. ඔබ වහන්සේ නිසා, ඔබ වහන්සේගේ පොත් තිසා මං මිතිහෙක් වූණා. මං එයාගේ තම කියන්නේ නැහැ. ඒක මගේ එක අත්දැකීමක්. නවත් එකක් කියන්නම්. එයා අද කොළඹ ලොකු මුදලාලි කෙනෙක්. කලකට පෙර එයා හයානක දෙයක් කරන්න අර අදිමිත් ඉදලා එයාගේම මාමණිඩිගේ පොත් සාප්පුවට ගිහිත් තියෙනවා. ඩැයිවර්ට කාර් එක අරත් එන්න කියලා එහාට මෙහාට ඇවිදින අතරෙයි මේ පොත් සාප්පුවට ගොඩ වූණෙ. පොත් සාප්පුවේ තියෙත පොතක් අරගෙත ඒක පෙරළලා බලන විට එයාට පෙතුණ මේකේ මේ ලියලා නියෙන්නේ තමන් කරන්නට යන භයානක අපරාධය ගැනයි කියලා. එක පාරටම ඔහුගේ සිත වෙනස් වුණා. වෙතස් වෙලා ඒ පොතත් අරගෙන ගියා කාමරයට. ගිහින් දොරත් වහගෙන පොත සම්පූර්ණයෙන් ම කියවා අවසත් කළා. පොත කියවා අවසන් වෙන කොට අර කළින් තිබුණු ඔක්කෝම අදහස් වෙනස් වෙලා. ඒ වෙත කොට කලිසම් කමිස ඇත්ද ඔහු ජාතික ඇඳුම අදිත්ත පටත් ගත්තා. ඔහු කීවා රේරුකාතේ තායක හාමුදුරුවෝ තැතිනම් අද මා ජීවතුන් අතර නැහැ කියලා. එතකොට නොමහට යන්න ගිය කෙනෙක් නායක හාමුදරුවන්ගේ චතුරාර්ය සනාය පොත නිසා සුමහට හැරුණා.

මං එක දවසක් අම්මා බලන්න ගමට යන කොට මං ගිය බස් එකේ ඉස්සරහ සීට් එකේ පොඩි හාමුදුරුවරු දෙනමක් වාඩි වෙලා හිටියා. ඒනිසා මං දෙවන සීට් එකට ගියා. බස් නැවතුම් පලක නතර කළාම අර එක හාමුදුරු නමක් එක්ක මං කථා කළා. කොහේද වැඩ ඉත්තේ කියලත් මං ඇහුවා. එනකොට කීවා ලණුගල කියන ගමේ පත්සලේ කියලා. මගෙන් ඇහුවා මං කොහේ ද ඉන්නේ කියලා. මං ඇහුවා ඔයා දත්තව ද රේරුකානේ තායක හාමුදුරුවත් ගැන ? මං මොකද දන්නේ නැත්තේ. රේරුකානේ නායක හාමුදුරුවෝ නිසයි මං අද ජීවන් වෙන්නේ කියලා ඒ ඇත්තා කීවා. මං ඇහුවා ඒ මොකද කියලා. "මං මගේ ගුරු හාමුදුරුවොත් එක්ක තරහ වෙලා මැරෙන්තම කියලා හිතාගෙන උපවාසයක් කළා. එහෙම කරන ගමන් මට හිතුණා නායක හාමුදුරුවන්ගේ වතුරාර්ය සතාය කියන පොත බලන්න ඕනෑ කියලා බැලවා. උපවාසය මං තතර කළා. මගේ අදහස් වෙතස් වුණා. අදත් මං මගේ ගුරු හාමුදුරුවන් සමහ සමගියෙන් සතුටෙන් ඉන්නව කියලා, ඒ ඇත්තා කිව්වා. තොමහට යන්නට සුදානම් වූ කෙනෙකු සුමහට හැර වීමේ පුදුම ශක්තියක් මේ පොත් වල තියෙනවා.

කිරුළපතේ ඉන්නවා හොඳ නාවික ඉංජිනේරු මහත්මයෙක්. ලෝකයේ ම ගිහිල්ලා නාවික ඉංජින්රු විද්යාව හොඳට ඉගෙන ගන්නු කෙනෙක්. ඒ වගේම ලෝකයේ කරන්න පුළුවන් බොහෝ දේවල් කරලා, කාලා, බීලා, නටලා සතුටු වෙව්ව කෙනෙක්. පසුව නායක හාමුදුරුන්ගේ පොත් පත් කියවන්න පටන් ගත්තා. දවසක් මෙහාට ඇවිදින් කීවා මට මගේ ජීවිතය මොකක් ද කියලා නේරුම් ගන්න බැරිවයි හිටියේ. රේරුකානේ නායක හාමුදුරුවන් ගේ පොත් කියවීමෙත් ජීවිතය කියන්නේ මොකක්ද කියලා තේරුම් ගන්න බව ඔහු කීවා. ඒ මහත්මයා මේ ළහදි හමු වෙලා මට විශේෂ කාරණයක් කිව්වා. "හාමුදුරුවතේ, මං ඉන්න පැත්තෙ ඉන්නවා මිනී මැරුම් කිහිපයකට සහභාගි වෙලා තුන් හතර සැරයක් හිරේ ගිහිල්ලා ආප මනුස්සයෙක්. මිනිහා දිහා බැලුවහමත් බය හිතෙනවා. දවසක් මං සුවිසි මහ ගුණය කියන පොත කියව කියව ඉන්න කොට මේ මිනිහා මා ළහට ඇවිදින් ඇහුවා "මහත්තයෝ මොකක් ද ඔය කියවන පොත කියලා. මේ බුද්ධාගමේ පොතක් කියවනවා කියලා මං කිව්වා. මටත් දෙන්න බැරිද මහත්තයෝ ඔය පොතක්. කතා කරන කොටත් බය හිතෙනවා. මේක ඉතින් දෙන්නත් අමාරුයි. කමක් නෑ ඉතින් දෙන්නම් කියල කීවා. මිතිහ පොතු අරන් ගියා. මං ටිකක් හොයලත් බැලවා

මේ පොත අරත් ගිහිත් මිතිහ මොතව කරනවද කියලා. දවස් කිහිපයක් යන කොට මේ මිතිහ මේ පොත හය වරක් කියවලා අවසන් කරලා. දවසක් පොතත් අරගෙන ඇවිත් මිතිහ කියනවා මහත්තයෝ මෙව්වා දන්නවා නම් අපි මෙහෙම විනාශ වෙනවද ? මේ වගේ අමතුස්සකම් කරනවද කියලා. ඒ විතරක් නෙමෙයි ඒ මතුස්සයා ඉත් පස්සේ ඒ මහත්තයටත් උපදෙස් දෙන්ත පටන් ගත්ත කියලා එයා මට කීවා. ඕක විශේෂම කාරණයක්. නොමහට හැරිව්ව බොහෝ දෙනා මේ පොත් කියවීමෙත් සුමහට හැරිව්ව අවස්ථා තවත් බොහෝ තියෙනවා.

තවත් එක් කාරණයක් තමයි මේ පොත් කියවීම තිසා ශුද්ධාව තැති අයගේ ශුද්ධාව වැඩි දියුණු වීම. ඒ වගේ අය හරියට ලියුම් එවා තිබෙනවා. සමහර දෙනා තමන්ගේ ශුද්ධාව වැඩි දියුණු වීම තිසා ගිහි ජීවිතය අත් හැරලා පැවිදි වෙව්ව අවස්ථාත් තියෙනවා. **පාතදුරේ** අරියධම්ම හිමියන්ගේ පැවිද්දටත් තායක හාමුදුරුවන්ගේ මේ පොත් විශාල වශයෙන් හේතු වුණා.

ඒ විතරක් නෙමෙයි මේ රටේ අද වැඩ ඉත්ත ධර්ම කථිකයන් වහත්සේලාත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් ලැබුණු මහත් පුයෝජනය ගැන මෙහාට පැමිණිලාම පුකාශ කරන අවස්ථා නියෙනවා. කොටුගොඩ ධම්මාවාස අනුතායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ මහාචාර්ය බෙල්ලන්විල විමලරතන ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ, මාදුළුවාවේ සෝගිත ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ,ආචාර්ය හොරණ වජ්රකදාණ නායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ වැති දැන උගන් දේශකයන් වහන්සේලා බොහෝ අවස්ථාවල නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් ගැන වර්ණතා කරනවා.

අවුරුදු දහයකට විතර කලින් දවසක් **ජයත්ත කැලේගම** කියන මහාවාර්යතුමා මෙහාට ආවා. එයා ඇවිත් කීවා "මං ස්විට්සර්ලන්තයට යන්න සූදානම් වෙලා එහේ ගිහිල්ලා දහම් පොත් පත් ටිකක් කියෙව්වොත් හොඳයි කියලා හිතාගෙන කියවන්න සුදුසු දහම් පොත් පත් මොනවා ද කියලා විමසීමට **යක්කඩුවේ තායක හාමුදුරුවත්** ළහට ගියා කියලා. "ගිහිල්ලා ඇහුවා හාමුදුරුවතේ අපටත් දැන් බුද්ධාගම ගැන ඉගෙන ගත්තොත් හොඳයි. ඒ සඳහා කාගේ පොත් පත් කියෙව්වොත් හොඳ ද කියලා. "මහත්තයෝ පොත් නම් තියෙනවා. නමුත් කියන්න බයයි. එක නැනක් තියෙනවා එතන කියන්න බය තැහැ. එතත තමයි පොකුණුවිට. රේරුකාතේ මහා තායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් කියවත්ත කියලා කිව්වා. ඉතින් ඒකත් අහගෙන එන ගමන් ඒ මහත්තයා **මහාචාර්ය වල්පොල රාහුල** හාමුදුරුවත් ළහටත් ගිහිත් තියෙනවා. උන් වහන්සේ ගෙනුන් විමසුවාම උන්වහන්සේත් ඒ වගේම පුකාශ කළ බව ඒ මහත්මයා කිව්වා. ඊට පස්සේ අකුරැටියේ අමරවංශ . තායක හාමුදුරුවන් ලහටත් ගිහින් විමසු බව කීවා. ඒ නායක හාමුදුරුවොත් කීවේ කලින් හාමුදුරුවරු කියපු දේමයි. මෙව්වර මහා පඩිවරු වර්ණනා කරන මේ හාමුදුරුවන් දකින්න යන්නම ඕනෑ කියලා තීරණය කරලා මෙහාට හා බව කැලේගම මහත්මයා කීවා. ඇවිත් කථා බහ කරලා පොත් ටිකක් අරගෙන ගියා. මං මේ කියන්නේ මේ රටේ මහා පඩිවරු නායක හාමුදුරුවන්ගේ මේ පොත් ගැන වර්ණතා කරන හැටි. මං දවසක් ගියා මාවිත්තර පත්සලේ බණකට. එදා මට මුණ ගැසුණා වේඩරුවේ අනෝමදය්යී අනුනායක ස්වාමීන්දුයන් **වහන්සේ**. උන්වහන්සේ ඇහුවා මං කොහේද ඉන්නේ කියලා. මං ඉන්නේ පොකුණුවිට රේරුකානේ වන්දවිමල නායක හාමුදුරුවන් ලභ බව කීවා. එනන්දි උන්වහන්සේ මට කීවා මං මේ දවස්වල රේරුකානේ චන්දවිමල නායක හාමුදුරුවන්ගේ විදර්ශනා භාවනා කුමය කියන පොත කියවමින් තමයි ඉන්නේ කියලා. ඒක හරි වටිනා පොතක් බව උන්වහන්සේ කීවා. මං මෙව්චර දුරට කීවේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් කෙරුණු සේවිය පිළිබඳව මගේ අත්දැකීම් ටිකක්. නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත්වලින් මේ රටේ භික්ෂූන් වහන්සේලාටත් ගිහි බෞද්ධ ජනතාවටත් සිදු වූ සේවය වචන වලින් විස්තර කරන්න පුළුවන් එකක් නෙමේ.

තායක හාමුදුරුවත් බලත්ත තොයෙක් දෙතා එතවා. ඒ එත අය තොයෙක් දේවල් මගෙත් විමසනව. තායක හාමුදුරුවත්ට අවශා දේත් නිතර නිතර විමසනවා. ඇත්තෙත්ම තායක හාමුදුරුවත්ට අවශා දෙයක් තැහැ. කියන්ත දේකුත් තැහැ. ඔය තියන ආවාස ගේ දාත ශාලාව අළුත්වැඩියා කළේ තායක හාමුදුරුවත් බලත්ත එත යත අයගේ ආධාර උපකාර වලින්. තායක හාමුදුරුවත්ට මොතවද ඕතෑ කරන්නේ කියලා අහත අයට උත්වහන්සේට විශේෂ දෙයක් අවශා තැත. කැමති තම් මේ පිංකමට සහභාගි වන ලෙස කියනවා. එහෙම තමයි ආවාස ගේත්, දාත ශාලාවත් ලක්ෂ දෙකහමාරක පමණ වියදමකින් මාස 5 ක් ඇතුළත පුතිසංස්කරණය වුණෙ. මේ දුර්වල තත්වයෙන් වැඩ ඉන්න මහා නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් මං ඇහුවා මේ දිරාපත්ව ඇති අවාස ගෙයත්, දාන ශාලාවත් හදන්න ද කියලා. එතෙන්දි නායක හාමුදුරුවත් කීවේ කෝ ඉතින් ඕව හදන්න අපට සල්ලි කියලා. වැඩ අවසන් වූ බව කීවාම උන්වහන්සේත් සතුටු වුණා.

දැන් මේ අළුතින් හදන ධර්ම ශාලාව ගැන බලමු. දැනට මේ ගොඩනැගිල්ලට රුපියල් විසිපන් ලක්ෂයක් විතර වියදම් වෙලා තියෙනවා. මේ වගේ වැඩක් මේ ගමේ දායක දායිකාවන්ට පමණක් කරන්න අමාරුයි. මහානායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන අයගෙනුන් හහාක් ආධාර ලැබෙනවා. මේ අළුත් ධර්ම ශාලාව හැදීමට මූලින්ම ඳදහසක් ඉදිරිපත් කළේ **හේත්ගොඩ කලහණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ**. ඒකටත් විශේෂ කාරණයක් යෙදුණා. වසර කිපයකට පෙර මේ පත්සලේ දහම් පාසැලේ තැගි බෙදා දීමේ උත්සවයක් තිබුණා. ඒ උත්සවය තිබුණේ අර පරණ ධර්ම ශලාවේ. එදා ආව සෙනහට ඒ ශාලාව කොහෙත්ම ඉඩකඩ පුමාණවත් වූණේ නැහැ. එනෙත්දි තමයි කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවත් අදහසක් ඉදිරිපත් කළේ, ඒ පරණ ශාලාවම ටිකක් ලොකු කරමු කියලා. නමුත් ගැහ නිර්මාණ ශිල්පීන් උපදෙස් දුන්නා ඒ වැඩේ එච්චර සාර්ථක වැඩක් නෙමෙයි කියලා. අන්තිමට තීරණය වුණා අළුත් ධර්ම ශාලාවක් හදමු කියලා. මේ අළුත් ධර්ම ශාලාවට ප්ලැන සකස් කළේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ට ඉතාම හිතවත් බන්තරමුල්ලේ උපසේන කියන ඉංජිනේරු මහත්තයයි. එයාම නමයි මේ අළුන් ධර්ම ශාලාව **ශු චන්දවිමල සද්ධර්ම සාගර ශාලාව**". කියල නම් කළේ. උපසේන මහත්මයා හරිම ශුද්ධාවන්ත කෙනෙක්. ඒ මිසක් මේ අළුත් ශාලාව මහාතායක හාමුදුරුවන්ගේ අදහසක් අනුව කෙරෙන එකක් නෙවෙයි. නමුත් උන්වහන්සේත් මේ ගැන සතුටු වන බව මා දන්නවා. මේ ධර්මශාලාවේ වැඩ ඉක්මණින් **අවසන් වෙනවා දකින්නත් උන්වහන්සේට ඕනෑකම නි**යෙනවා.

## මහානායක හාමුදුරුවන් ලෙඩ රෝග වලට පුතිකාර ගැනීමේ යම්කිසි විශේෂත්වයක් තියෙනවාද ?

කොහොම වුණත් තායක හාමුදුරුවත් බෙහෙත් හේත් ගැනීම අඩුයි. සාමාතාෳ සුළු අසනීපයකට උත්වහත්සේම දත්තා බෙහෙත් තමයි බොහෝ විට ගත්තේ. වෙද පොත් කියවීම තිසා ඒ ගැන හොඳ දැතුමකුත් උන්වහත්සේට තියෙනවා. ජොාතීර් විදුාාවත් දන්නවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ ධාරණ ශක්තිය පුදුම එලවන සුළුයි. උත්වහන්සේට අමුතුවෙන් පාඩම් කිරීමක් අවශා වන්නේ ම නැහැ. පොත් කියවගෙන යන විට ඒක උත්වහත්සේට කට පාඩම් හිටිතව. ඒ නිසා පොත්පත් කියවීමෙත් උත්වහන්සේට බෙහෙත් හේත් ගැනත් හොඳට මතක තියෙනවා. ටිකක් අමාරු ලෙඩක් හැදුනොත් විතරයි වෛදාවරයකු සොයා ගෙන ගිහින් බෙහෙත් ගන්නේ. මූල් කාලයේ බෙහෙත් ගන්න තරමට ලෙඩක් දුකක් උන්වහන්සේට හට ගත්තේම තැහැ. දැන් තමයි ඉතින් ඔය එක එක බෙහෙත් පාවිච්චි කරන්නේ. ඒකටත් හේතුවක් තියෙනවා. මහා තායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් පත් කියව වෛදාවරු බොහෝ විට උත්වහත්සේ බලත්තත් එතවා. ඇවිත් උන්වහන්සේව දැකලා බලලා ඊළහට ශාරිරික තන්න්වයන් පරික්ෂා කරලා බලනවා. ඒ අනුව යම් යම් බේත් තියම කරනවා. තියම කරනවා විතරක් නෙමයි ඒ බේත් ඒ අයම ගෙනත් දෙනවා. මොරටුවේ ඉන්නවා **නානායක්කාර** කියලා දොස්තර මහත්තයෙක්. මාසයකට හතර පස් වතාවක් නායක හාමුදුරුවන් බලන්න එනවා. නායක හාමුදුරුවත් පරික්ෂා කරලා බලලා අවශා බේත් සියල්ල ගෙනත් දෙනවා. මට තියෙන්නේ ඒවා නියම වෙලාවට නියම ආකාරයට දෙන එක විතරයි. මං හිතත්තේ මේකත් තායක හාමුදුරුවත්ගේ පොත් වලින් වෙව්ව විශාල සේවයක් කියලා.

## මේ තරමට දුර්වල වෙන්න ඉස්සර වෙලා මහා නායක හාමුදුරුවන් නිතර නිතර කතා කරන්නේ මොන වගේ දේවල් ගැනද ?

ඒ ගැනත් විශේෂ දෙයක් කියන්න පුළුවන්. මහා නායක හාමුදුරුවන් බලන්ත එන සමහර දෙනා සමහ හුභාක් වෙලා කතා කර කර ඉන්න අවස්ථා තියෙනවා. සමහර අය එක්ක ඉක්මනින් කථා කරලා අවසන් කරනවා. තවත් සමහර අය සමහ කතා කරන්නේ වචනයක් දෙකක් විතරයි. කිසිම ධර්ම කාරණයක් ගැන කතා කරන්නේ නැහැ. ධර්මය ගැන ආශාවෙන් ධර්මය දැන ගැනීම සඳහා ම කෙනෙක් ආවොත් ඕනෑ තරම් වෙලාවක් කතා කරමින් ඉන්නවා. සමහරු නිකන් ඇවිදින් බලෙන් වගේ ධර්මය ගැන කතා කරන්න පූදානම් වෙනවා. නමුත් එබළ අවස්ථා වලදී නායක හාමුදුරුවන් ධර්මය ගැන වචනයක්වත් කතා කරන්නේ නැහැ. ධර්මය වූවන් හැම විටකම හැම දෙනා සමහම කතා කරන්න උන්වහන්සේ එච්චර කැමැත්තක් දක්වන්නෙ නැහැ. රානුයේ බුදුන් වැදලා, වන පිරින කියලා අවසන් වෙලා මෙහේ ඉන්න හාමුදුරුවරු කවුරුත් වගේ මහා නායක හාමුදුරුවන් හමු වීමට ගොස් වදිනවා. ඒ වෙලාවේ දී සිනා මුසු මූහණින් බොහොම සහදව වචන කීපයක් කනා කරනවා. එන යන කා සමහ වූවත් ඉතාම සහදව සිනා මුසු මූහුණින් වචන කීපයක් හෝ කතා කිරිම තායක හාමුදුරුවන්ගේ සිරිතක්. මහා තායක හාමුදුරුවන්ට හැම විටම තියෙන්නේ සිතා මුසු මුහුණක්. අසනීපයකින් පෙළෙන අවස්ථාවක දී පවා මේ සිතා මුසු මුහුණ වෙනස් වන්නේ තැහැ. හැම විටකම එසේ සිතා මුසු මුහුණිත් කතා කිරිමට පුළුවත් වන්නේ අභාන්තරය ඉතාම පිරිසිදුව හොදින් පවතින නිසා බවයි මගේ හැහීම. හොදින් ඇස් පෙනෙන කාලයෙදීත්, මහා නායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන හැම දෙනාම වගේ කියන දෙයක් නමයි මහා තායක හාමුදුරුවත් දිහා බලාගෙන ඉත්ත ආශා හිතෙනවා කියලා. මොකද ඒ තරමට ලස්සත සිතා මුසු මුහුණක් පියංකර මූහණක් උත්වහත්සේට තියෙන්නේ. මේ පුදේශයේ වැඩ සිටින සියළුම භික්ෂූන් වහන්සේලා මහා නායක හාමුදුරුවන්ට දක්වන්නේ පුදුම විදියේ ගෞරවයක්, ආදරයක්. කවදාවත් කාගේවත් හිත රිදෙන විදිහේ කතාවක් බහක් හැසිරිමක් මහා තායක හාමුදුරුවන්ගේ තැහැ.

## ගෝල බාලයන් ගැන, දායක දායිකාවන් ගැන, හෝ වෙනත් අය ගැන විශේෂ වශයෙන් කතා බහා කිරීමක් නායක හාමුදුරුවන් තුළ තියෙනවද ?

කවුරු ආවත් ගියන් විශේෂ ඇල්මකින් කතා බහ කරන බවකුත් පේන්න නැහැ. දැන් ඔය හේතේගම කලහාණයිරි ලොකු හාමුදුරුවන් වගේ කෙනෙක් ඇවිත් දැකලා බලලා කතා කරලා ගියාම සමහර විට අහනවා කොහොමද ඒ ඇත්තට. සනීපයෙන් ඉන්තවද ? විශේෂ අවශානාවක් සඳහා ද ආවේ කියලා.

මගේ මෙහාට පැමිණීම ගැන කලින් මං කීවාතේ. කලින් මං ලිපියක් මෙහාට එවලා ඇහුවා නම් එන්න ද කියලා, ඒ ලිපියේම අනින් පැන්නේ ලියා එවනවා එන්න එපා කියලා. කලින් මෙහාට ඇවිත් බැලව නම් බලාපොරොන්තු වන තත්ත්වයකින් මෙහේ ඉන්න බැහැ කියලත් මට හිතෙනවා. මං මහණ වූ පන්සල මෙහාට වඩා හුහක් තිහඩයි. විවේකයි. මෙහාට කොව්වරවත් සෙනහ එනවා. විවේකයක් ඇත්තේම නැහැ. නමුත් වෙන්න තියෙන කුමය තමයි මේ. "කවදාවත් දැකලා කතා කරලා කිසිම දැත ඇදුනුමක් නැති තැනකටයි මේ යන්නේ. නමුත් මං ඒ අයට කිව්වේ මේ ගමන යන්න තියෙන ගමනක්, මේක යන්නේ මේ විදියටයි කියලා". මේ විදිහට ආවේ නැත්නම් අද මට මෙහෙම ඉන්න වෙන්නෙන් නැහැ. ඒ අනුව මං හිතන්නේ මේක සංසාර පුරුද්දක් වෙන්න ඇතියි කියලා. මං වගේම මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් පත කියවපු විශාල පිරිසක් ඉන්නවා. ඇත්තම කියනව නම් අද මේ තියෙන තන්ත්වය අනුව එක දිගට පැය දෙකක් නිදා ගන්න මට කවදාවත් ලැබෙන්තේ නැහැ. මා කලින් සිටියේ **අල්ලපු කාමරයේ. නමුත් මහා නායක හාමුදරුවන්ගේ ඇස් දෙකම** පේන්නේ නැතුව ගියාට පස්සේ මං මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇඳ ළහම පුංචි ඇඳක් තියාගෙන ඒ ළහයි නිදා ගන්නේ. දැන් ඉතින් ඒ විදියටත් අවුරුදු හතක් විතර වෙනවා. නායක හාමුදුරුවන් වෙනුවෙන් මේ දවල් කරන වැඩ ටික ඔය විදියටම රානිුයටත් කරන්න වෙනවා. ආහාර පාන ගැනීම හැර දවල් දවසට කරන වැඩ ටික එකක් වන් අඩු නැතුව රාතියටත් කරනවා. මූනුා කරන්න ඕනෑ වෙනවා. වතුර ටිකක් ඕනෑ වෙනව. ඇහැ පිහත, කට පිහත රෙදි කෑල්ල තැතිවෙන වාරයක් පාසා රාතියේ මට කථා කරනවා. කවුරු හරි මහ රැ ඇවිදින් අහගෙන හිටියොත් තේරුම් ගන්න පුළුවන් අප දෙන්නා කතා කර කර ඉන්න හැටි. එහෙම බැලුවාම මේක කෙනෙකුට එපා වෙන වැඩක් මහා පශ්තයක්. තමුත් මට එපා විමකුත් නැහැ. පුශ්තයකුත් නැහැ. සමහර විට මට හිත රිදෙන අවස්ථාවලත් කියෙනවා. ඒ වගේ අවස්ථාවල දී මං කියනවා නායක හාමුදුරුවනේ දැන් මහා රැ, මට නිදි මතයි කියලා. සමහර විට අපි දෙන්නා රණඩු වෙන අවස්ථාවලත් තියෙනවා. හැබැයි ඒවා තරහ නැති රණඩු. ඇත්තෙන්ම මේක මගේ සංසාර පුරුද්දක් කියලයි මං හිතත්තේ. කොහොම වුණත් මට කියන්න තියෙන්නේ මේ වසර පහළොහක් පමණ කාලය තුළ නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කිරීම නිසා කවදාවන් මගේ හිතේ කළකිරිමට හේතුවන කිසිම දෙයක් සිදු නොවූ බවයි. කාටවත් මොත ලෙසකින්වත් හිත කළකිරවා ගැනීමට හේතු වන දෙයක් උන්වහන්ස් ගේ ජීවිතය තුළ නෑ කියන එකයි.

තායක හාමුදුරුවෝ යන්න එත්ත බැරිව ඇස් තොපෙතී දුර්වලව එක තැතක සිටියත් කළ හැකි කළයුතු හැම දෙයක්ම අවසාන මොහොත දක්වා කිරීමට උත්සාහ ගැනීම කැපී පෙනෙත ලක්ෂණයක්. 'මං දැන් බොහොම දුර්වලයි. ඕව මට දැන් ඕනෑ තැනි වැඩ' කියා මන්දෝත්සාහි ගතියක් උත්වහන්සේ තුළ නැහැ. යමක් දැන ගන්න ඕනෑ වුණොත් දැනුත් පොත් පත් කියවා ගත්නවා. දැනුත් කවුරු හරි ඉගෙන ගත්න කැමති නම් ඉගැන්වීමත් කරනවා. මේ දිනවල කුකුල්පතේ සුදස්සි හිමියන්ට නිුපිටකය ඉගැන්වීම කරනවා. ඇහෙත්න පොත් කීවාම පැහැදිලි කරලා දෙනවා. විහාරස්ථානයේ සිටින අයගේ සුව දුක් සොයා බැලීම අවශා වූ විට උපකාර කිරීම අදත් උන්වහන්සේ කරනවා.

මහානායක හාමුදුරුවන්ගේ අනෙක් පැවිදි ශිෂා පිරිස ගැනත් මම මේ වේලාවේ ම සඳහන් කළොත් හොඳයි කියලා මට භිනෙනවා.

මරදාතේ සුදු වැල්ලේ විතයාලංකාරාරාමාධිපති හේතේගම කලාාණසිරි ලොකු හාමුදුරුවෝ, බොල්ගොඩ බෝධිරුක්ඛාරාමාධිපති කල්එළියේ සුමංගල ලොකු හාමුදුරුවෝ, පොකුණුවිට විතයාලංකාරා රාමවාසී ගැලණීගම කෝවිද ලොකු හාමුදුරුවෝ, ඒවගේම අපේ හේත්ගොඩ කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ\*. කලකට පෙර අපවත් වූ ගොඩිගමුවේ සෝරත හාමුදුරුවොත් මහා තායක හාමුදුරුවන්ගේ ශිෂායෙක්.



\* මීට නෙමසකට පෙර අපවන්විය.

# අවසන් කටයුතු . . .

මහානායක හාමුදුරුවන් අපවත්වීමෙන් පසුව මෘත ශරී්රය පිළිබඳ අවසාන කටයුතු සිදු කල යුතු ආකාරය ගැන මුලින්ම ලියා ඇති බවක් මට දැන ගන්නට ලැබුණා.

#### ඒක ඇත්තද මහා නායක හාමුදුරුවනේ ?

සම්පූර්ණ ඇත්ත තමයි. අත්ත අප දැත් ආවේ ඉතාම හොඳ තැනකටයි. (ළහම හිටිය "අගු උපස්ථායක ධම්මාතත්ද ආයුෂ්මතුනට මහා නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් අණක් ලැබුණි)

"ධම්මානත්ද, අර මං ලියා අත්සත් කොට ඇති ලිපිය ගේත්ත. (ධම්මානත්ද ආයුෂ්මතුත් ඒ කුඩා ලිපිය ගෙතත් මා අත තැබීය.)

1981 ජනවාරි මස 10 වන දින අතිගරු මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේගේ අත්සන් යොදා සීල් තබා ඇති ඒ කුඩා ලිපිය එක පිටුවකට සීමා වී ඇත. ලිපිය ආරම්භ කොට ඇත්තේ "**මරණං තියතං**" යන පුසිද්ධ දේශනා පාඨයෙනි.

ශිෂා - දායක මිනු යන හැම දෙනාටම මේ ලිපියෙන් ආමන්තුණය කොට තිබේ. හැම දෙනාටම මෙහි ඇති කාරණා නිවේදනය කොට තිබේ. 84 වන වියේ දී ලියා අත්සන් කොට ඇති ඒ ලිපියෙන් තව ජීවත් වීමට ඇත්තේ මඳ කලක් බවත්, මරණයෙන් පසුව තමන් වහන්සේගේ කය පිළිබද කිුයා කළ යුතු අකාරයත් එහි සඳහන් කොට තිබේ. "මරණ දැන්වීම් එපා.

මරණය පුසිද්ධ කරන්න එපා.

කොඩියක්වත් දාන්න එපා.

කිසිම සැරසිල්ලක් එපා.

මිනිය දැනට දහවල් කාලයේ ගත කරන කුඩා ඇඳ මත තබන්න.

මිනිය සමීපයෙහි පහත් කීපයක් දල්වත්ත.

පත්සල් වත්තේ අයිතක දර සැයක් තනත්න.

දර සෑය හදා අවසන් වූ විගස උදේ හෝ දවල් හෝ රෑ හෝ මිනිය එහි තබා පුච්චන්ත.

මිනිය සෑයේ නැබීමට ගෙන යා යුත්තේ ලැලි තට්ටුවක තබා ගෙනයි.

සැය හදා අවසන් කළ වෙලාව පූච්චන වෙලාවයි.

ආදාහනය අවසන් වීමෙන් පසුව එය නියම කර නිබූ පරිදි කළ බව කියා පුවන් පත් වලින් පුසිද්ධ කරන්න.

ආදහා කෙගෙන් හළ අහවත් වූ බවත් දිව විහින් හිටව කර නැබූ විසිදි ආදා 20 m කි හිත පුව ඔහ ව ත් බිනින් හි හි ක කෙන්න. කෙනේ කි හි දිව ද ව යෙන් කොලා න් නා ය. 2 දා යේ කොමාත් ක විසිදු කෙය හි මෙන් ම හෝ නෙනාට 2 91 ද ශුරුණාන් කෙර න 22 n ක් හි පිදුවට හැ රන ද ව හා ගය ද බයා 96 ව ය. ක බව ද හා ලකියා යන හ. කෙනේ බෙ ය කෙන්ට කියුණා බෙය ට හි කා හා හැ ක හා විසි විට ම හා හා ය හ වර නොදා

#### Non-commercial distribution

ඇයි මහා නායක හාමුදුරුවනේ. අවසන් කටයුතු කිරීම ගැන මේ විදියට කලින්ම ලියා තැබුවේ. උපහාර පූජාවක් වශයෙන් ආදාහන කටයුතු කිරීම නුසුදුසුද ?

ආදාහත පූජාවක් වශයෙන් කරනව නම් පිදිය යුත්තෙකුට එය කළ යුතුයි. බුදු හාමුදුරුවන් පිදිය යුතු උතුමෙක්. ඒ නිසා බුද්ධ ශරීරයට එවැනි පූජාවක් කළ යුතුයි. පසේ බුදුවරු පිදිය යුත්තෝ. ඒ නිසා ඒ උතුමත්ට කරන පූජාවත් ඉතාම හොඳයි. රහතන් වහන්සේලාත් පිදිය යුත්තෝ. උන්වහන්සේලාට කරන පූජාවන් සුදුසුයි. නමුත් මගේ ශරීරයට ඒ වගේ පූජාවක් කිරීමට තරම් මං මොන සුදුස්සෙක්ද ? ජීවත්ව සිටින තාක් සැළකීම හොඳයි. නමුත් මළාම මේ ශරීරයට මේ විදියට පුද පුජා පැවැත් විය යුතුද ? මට තම් හිතෙන්නේ මේක නුසුදුසුයි කියලා.

කවුරු නමුත් මළාම මළ මිතිය ගෙවල් වලින් ඉවත් කරත්නේ ගේ සුද්ද කර ගන්න නේද ? ගෙයි කුණු ගොඩක් තබාගෙන ඉදීම හොද නෑ කියලයි ඒක කරන්නේ. කුණු ගොඩ අයින් කරලා ගේ සුද්ද කර ගන්නයි හැම දෙනාම හිතන්නේ. නැත්නම් ජීවත්ව ඉන්න අයට කරදරයක් වෙනවනේ. **"ගෙදර තියෙන කුණු ගොඩ සුද්ද කරත්න, ගෙදරිත්** ඉ**වත් කරන්න අමුතු උත්සවයක් අවශා ද ?** 

